JAIKRISHNADAS AYURVEDA SERIES NO. 36

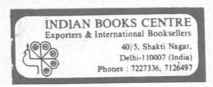
## CARAKA-SAMHITĀ

### CRITICAL NOTES

(Incorporating the commentaries of Jejjața, Cakrapāņi, Gangādhara and Yogīndranātha)

> Vol. IV (Cikitsāsthāna to Siddhisthāna)

By Prof. PRIYAVRAT SHARMA Formerly Director, Postgraduate Institute of Indian Medicine Banaras Hindu University Varanasi



## CHAUKHAMBHA ORIENTALIA

A House of Oriental and Antiquarian Books

1995.7h



DELHI

Sx 244

UNIVERSITÄT HAMBURG Instaut för Kultig und Gestmitelte Indians und Tibele Neue Rabenstrutter 3. 20356 Hamburg

#### Publishers

#### CHAUKHAMBHA ORIENTALIA

P.O. Chaukhambha, Post Box No. 1032 Gokul Bhawan, K. 37/109, Gopal Mandir Lane VARANASI - 221001 (India) Telephone : 333476 , Telegram : Gokulotsav

Branch- Bunglow Road, 9 U.B. Jawahar Nagar (Near Kirorimal College) Delhi-110007 Phone : 2911617, 238790

> © Chaukhambha Orientalia First edition : 1994 Price : Rs. 400-00

Printers - Charu Printers, Varanasi-1

#### Preface

It was in 1981 that the first volume of the Caraka-samhitā was published. Now, in 1993, this fourth and the last volume is coming out. Thus it took more than a decade to complete the series. It is unnecessary to fix responsibility for the delay on one or the other, the only thing for which I crave indulgence of the readers who had to wait patiently for such a long time.

As informed in the preceding volume, a section on medicinal plants of the Caraka-samhitā is being appended to the present volume. It contains discussion on plants based on the four comms. taken for study in the critical notes. The other aspects of discussion on identification have not been touched upon here for which the readers are advised to refer to the Appendix II of the vol. II and the author's Dravyagunavijnāna, vol. V.

The main body of the text contains critical notes on the sections on cikitsā, kalpa and siddhi which are the back-bone of the Ayurvedic Medicine. The cikitsāsthāna of Caraka is said to be the best one (Carakastu cikitsite) in which principles of treatment and effective formulations in respect of a number of common diseases are described. This has been done in a very systematic manner. In the context of every disease, at first, the principles of treatment are given on the lines of which the cases have to be dealt with. Then comes the wholesome diet (pathya) which occupies an important position in Ayurvedic medicine. Thereafter single drugs and compound formulations useful in the disease are given. Lastly comes the prayer to gods when the humar endeaver fails. This scientific course of treatment is recognized and appreciated eve in modern times. But the superiority of Ayurveda lies in its holistic approach which is covered by diet, drugs and activites (anna, auşadha and vihāra) on the theory of tridoşa. Caraka is so particular about the doşas that he does not give any importance to the nomenclature of diseases.

Kalpasthāna deals with the preparation of formulations useful in medicine. Besides, it mainly describes the common drugs used for vamana and virecana. Siddhisthāna, as its title suggests, is very important because of dealing the topics concerned with pañcakarma also known as samśodhana cikitsā. According to Āyurveda, Samśamana cikitsā must be preceded by samśodhana cikitsā because until unless vitiated doşas and malas are eliminated and the body is purified the desired result of the treatment may not be obtained. Secondly, if the above course is followed methodically the disease does not recur. In pañcakarma consisting of vamana, virecana, āsthāpana, anuvāsana and śirovirecana the physician has to be quite vigilant so that these interferences do not create any complications(vyāpad) and if arisen they are controlled effectively. Thus the word (siddhi) denotes prevention as well as management of the complicaions leading to the success in physician's effort. Ending of the text with the siddhisthāna suggests successful achievement of both the objects of Āyurveda e.g. maintenance of positive health and alleviation of disorders. It also indicates successful completion of the text. The word 'siddhi' being auspicious it also wishes for all those who are engaged in the holy mission of amelioration of the sufferings of the Humanity.

The Caraka-samhitā needs constant study with critical acumen and deep insight. The commentators have expressed their views which can be utilized as a fruitful and sound material for further study and research. I will feel satisfied in my ambition if readers get inspiration for such study.

Dr. S.D. Dube, Reader, Department of Dravyaguna, Faculty of Ayurveda, Banaras Hindu University has collaborated in preparing the portion on medicinal plants including the Appendix for which the author is highly thankful to him.

I am extremely grateful to all those who helped, in one way or the other, in fulfilling the gigantic task. I also wish to extend my heart-felt thanks to all the readers all over the globe who liked and patronized this edition during these years.

Thanks are also due to the publishers, Chaukhambha Orientalia, for completing the publication of the four-volume set of the Caraka-samhitā, as planned, in spite of numerous difficulties.

15th August, 1993 Gurudham, Varanasi P.V. Sharma

|   |                                      | Cikitsasthana |            | Siddhisthana            |         |
|---|--------------------------------------|---------------|------------|-------------------------|---------|
|   | Chapter                              | OKIGASUIAIIA  | Page       | Chapter                 | Page    |
|   |                                      |               | 3-30       | 1                       | 249-253 |
|   | 1                                    |               | 31-48      | 2                       | 254-255 |
|   | 2                                    |               | 49-101     | 3                       | 256-258 |
|   | 3                                    |               | 102-109    | 4                       | 259-260 |
| - | 5                                    |               | 110-116    | 5                       | 261     |
|   | 6                                    |               | 117-122    | 6                       | 262-264 |
|   | 7                                    |               | 123-127    | 7                       | 265-266 |
|   | 2<br>3<br>4<br>5<br>6<br>7<br>8<br>9 |               | 128-133    | 8                       | 267-269 |
|   | 9                                    |               | 134-137    | 9                       | 269-271 |
|   | 10                                   |               | 138-139    | 10                      | 272     |
|   | 11                                   |               | 140-142    | 11                      | 273     |
|   | 12                                   |               | 143-148    | 12                      | 274-283 |
|   | 13                                   |               | 149-151    |                         |         |
|   | 14                                   |               | 152-155    |                         |         |
|   | 15                                   |               | 156-164    | Medicinal Plants in the |         |
|   | 16                                   |               | 165-167    | Caraka-samhita          | 287-317 |
|   | 17                                   |               | 168-171    |                         |         |
|   | 18                                   |               | 172-174    |                         |         |
|   | 19                                   |               | 175-179    | Appendix                | 1-99    |
| r | 20                                   |               | 180-181    |                         | 101 100 |
|   | 21                                   |               | 182-186    | Index                   | 101-102 |
|   | 22                                   |               | 187-189    |                         |         |
|   | 23                                   |               | 190-194    |                         |         |
|   | 24                                   |               | 195-199    |                         |         |
|   | 25                                   |               | 200-201    |                         | 11      |
|   | 26                                   |               | 202-207    |                         | No.     |
|   | 27                                   |               | 208-209    |                         |         |
|   | 28                                   |               | 210-215    |                         |         |
|   | 29                                   |               | 216-218    |                         |         |
|   | 30                                   |               | 219-225    | -                       |         |
|   |                                      | Kalpasthana   |            |                         |         |
| * | Chapter                              |               | Page       |                         |         |
|   |                                      |               |            |                         |         |
|   | 1                                    |               | 229-231    |                         |         |
|   | 2                                    |               | 232        |                         |         |
|   | 3                                    |               | 233        |                         |         |
|   | 4                                    |               | 234        |                         |         |
|   | 5                                    |               | 235        |                         |         |
|   | 6                                    |               | 236        |                         |         |
|   | 1                                    |               | 237-238    |                         |         |
|   | -8                                   |               | 239        |                         |         |
|   | 9                                    |               | 240        |                         |         |
|   | 10                                   |               | 241<br>242 |                         |         |
|   | 11                                   |               |            |                         |         |
|   | 12                                   |               | 243-245    |                         |         |
|   |                                      |               |            |                         |         |

#### Abbreviations

- AH Astāngahrdaya
- BS Thakur Balwant Singh (Glossary of Vegetable Drugs in Brhattrayi)
- Ci Cikitsāsthāna
- Ck Cakrapānidatta (Comm. on the Caraka-samhitā)
- CS Caraka-samhitā
- DB Drdhabala
- DL Dalhana
- DN Dhanvantarinighanțu
- GD Gangādhara Roy (Jalpakalpataru comm. on CS)
- JJ Jejjata (Comm. on CS)
- JN Yogīndranātha Sen (Comm. on CS)
- Ka Kalpasthāna
- MN Mādhavanidāna
- Ni Nidānasthāna
- RN Rājanighantu
- Sa Śārīrasthāna
- Si Siddhisthāna
- SS Susruta-samhitā
- SU Sūtrasthāna
- U Uttaratantra

# CARAKA-SAMHITĀ CHIKITSĀSTHĀNA

# CARAKA-SAMHITĂ CHIKITSĂSTHĂNA

(Puint' is related to 'patho' codes = humels | and thus means (the

#### CHAPTER I

1. 1-2. The cikitsāsthāna begins with rasāyana which promotes longevity and prevents diseases by providing strength and immunity and as such is commensurate with the object of Ayurveda. Vājīkaraņa is also important in daily routine for keeping the person healthy and prosperous.<sup>1</sup>

Yogindranātha (henceforth JN) gives brevity of the subject as the reason for describing rasāyana and vājīkaraņa before the actual therapeutics.<sup>2</sup> In my opinion, it is not brevity but importance which is creditable for its first place.

1. 3. Here synonyms of 'bheşaja' are given. It is the author's style that he presents different aspects of the entity by way of synonyms as synonyms of 'rūpa' etc. are said in the context of nidāna.<sup>\*</sup>

Cakrapāņi (henceforth Ck) says that 'bheşaja' means mainly the four-limbed therapeutics of which drug is only a part but because of prevalence it is also said as bheşaja<sup>4</sup>.

Gangādhara ( henceforth GD ) gives derivation of the synonyms individually. 'Cikitsita' is derived from the verbal root 'kita' in the sense of alleviating disorders. Thus 'cikitsita' means 'the means for alleviating disorders'.<sup>8</sup> The hidden sense in this word having suffix 'san' ( used in the sense of desire ) is that the physician only intends and does his level best to alleviate disorder but can't guarantee the favourable result.

The word 'vyādhihara' also carries the same meaning e. g. that which removes diseases."

- 1. रसायनवाजीकरणयोमहाफलत्वेनादावर्भिधानम् । त्रियोरपि च रसायनमेव वर्षसहस्रायुष्ट्वादिकारणतया महाफलमिति तदभिधीयते ।। Ck. जीवानी का विषय का का निर्माणक का का निर्माणक का का निर्माणक का का का का का का का वि
- 2. तत्र व्याधिहरचिकित्सितस्य बहुवक्तव्यतया लाघवात् स्वस्थस्योर्जस्करं यत्तु तद्वुव्ध्यं तद्रसायनमिति रसायन-वाजीकरणरूपं यत्तदादौ अभिधीयते (I JN: D be of PPPP presented as the second state of the second sta
- 3. करोति चैवमादौ प्रधानाभिधेयपर्यायाभिधानं, यथा निदाने हेतुरूपादिपर्यायकथनम् ॥ Ck.
- 4, एतच्च पर्यायाभिधानं प्राधान्येन चतुष्पादस्यैव भेषजस्य "एवंधूतभेषजाङ्गरूपतया तु स्थावरजङ्गमद्रव्यरूपस्य भोगर भेषजस्य भेषजत्वमेवान्त रव्यवहारकृतं ज्ञेयम् ॥ Ck. हिन्द्र स्थानप्रान्त्र कि कि कार्यज्ञ मार्ग्ने हो .01

5. चिकित्सतं " कितघातोः रोगापनयनार्थं स्वार्थे सनन्तत्वे करणे क्तान्तप्रयोगः । रोगापनयनसाधनमित्यर्थः ।

11. प्रयोधनायि प्रस्तन्यान् वोधन्तिम्पुसं नावयति इDDया : स्पूर्यस्य

6. व्याधिहरं व्याधीन् हरति यन् तत्भा GDE क तीमीत क्रांगिए प्रकार के करता के कर क

0.11

#### CAR AKA-SAMHITĀ

'Pathya' is related to 'pathin' (srotas = channels) and thus means 'that which is beneficial for channels'.<sup>1</sup>

'Sādhana' is that by which cure of diseases is achieved'.<sup>2</sup>

'Auşadha' means 'that which is prepared from herbs and is useful in disease'. This synonym indicates the prevalence of herbs in treatment of diseases.<sup>3</sup>

In Cakrapāņi's view, remedy is called as 'prāyaścitta' as it destroys the disorders caused by unrighteousness like explating rites.<sup>4</sup> GD reads 'prāyaścitya' and interpretes it as 'that which acts often like fire in case of deseases.<sup>5</sup>

"Prasamana' means 'that by which the disorder is pacified well'."

'Prakrtisthāpana' is that by which the body components are brought back in normal state."

'Hita' is that which is wholesome because of its supporting nature.<sup>8</sup>

It is known as 'bheşaja' because it is used as instrument by physicians to alleviate disorders.<sup>9</sup>

JN interprets in similar manner though in somewhat different words.<sup>10</sup> About 'prāyaścitta', he says that it is so called because it destroys the accumulated demerits due to constant devotion. The remedy also destroys the diseases similarly.<sup>11</sup>

1.4. Treatment is said to be of two types-

1. Promotive-(a) which provides strength and immunity to the healthy and thus checks natural decay as due to old age etc. and (b) which promotes sexual

1. पथ्यं पथिष स्रोतःस् हितम् ॥ GD.

2. साधनं प्रकरणात् रोगाः साध्यन्ते निवर्त्यन्तेऽनेनेति ॥ GD.

3. औषधं ओषधिर्भिनिष्यन्नं व्याधिहितं, तदुपलक्षणत्वात् सर्वं चिकित्सितमौषधं रूढम् । GD.

4. प्रायश्चित्तमिति भेषजसंज्ञा प्रायश्चित्तवद् भेषजस्याधर्मकार्यज्याधिहरत्वेन ॥ Ck.

5. प्रायश्चित्यं दूःखेषु प्रायो योऽग्निरिव तत् प्रायश्वित्यं, चित्यो ह्यग्निरुच्यते ॥ GD.

6. प्रशमनं प्रकर्षेण शमयति येन तत् । GD.

7. प्रकृतिस्थापनं प्रकृतौ लोकानां घातून् स्थापयति येन तत् । GD.

8. हितं पोषकरवात् ॥ GD.

9. भेवजं भिवजां रोग रनयनार्थमिदं यत् तत् । GD.

10. चिकित्सितं व्याधिप्रतिकारसाधनं, \*\*\* प्रकृतौ स्वास्थ्ये घातुसाम्यलक्षणे स्थापयति यत् यत् प्रकृति-स्थापनम । JN.

11. प्रायश्चित्तमिति प्रयतत्वाद् वोपचितमशुभं नाशयति इति प्रायश्चित्तं तपःप्रभृतिकं कर्म, ··· इहापि अशुभस्य विकारसंज्ञकस्य नाशकतया भेषजस्य प्रायश्चित्तमिति संज्ञा ।। JN.

[ CH.

#### CHIKITSA-STHÄNA

5

vigour and (2) curative-which removes diseases of the suffering people.<sup>1</sup> The word 'ārta' is significant in the sense that it indicates the painful conditions due to abnormal states and not the natural process of decay.<sup>2</sup>

The above view of Ck indicates two things—(1) He presents the definition of preventive medicine in negative way e. g. such treatment which removes the deficiencies by providing strength. Hence he uses the word 'vyādhihara' and not 'vyādhipratişedhaka' which would have denoted the positive character of prevention. Perhaps he is bound with the synonym 'vyādhihara' given in the previous verse; (2) He classified disorders is two groups—(a) the svābhāvika or sahaja ( natural disorders) like senility etc. which do not cause exciting pains ( b ) the asvābhāvika ( unnatural ) disorders which give rise to such pain.

GD reads 'स्वस्थस्यौजस्कर' meaning that which promotes ojas etc.<sup>8</sup> the first and the second type of medicine are covered by 'svasthavrttikara and doşapraśamana respectively.<sup>\*</sup>

JN interprets the word 'ūrjaskara' as 'that which promotes strength, complexion etc'.<sup>5</sup>

1-5a. Non-therapeutics (unwholesome entities) is said as of two types-bādhana and sānubādhana. Ck interprets 'bādhana' as 'that which creates trouble only for the time being such as unwholesome things in small quantity while 'sānubādhana', according to him, is 'that which causes chronic diseases like leprosy etc'.<sup>6</sup>

GD interprets 'abheşaja' as 'dhātu-pradūṣaṇa'-one of the three types of dravyas. 'bādhana', according to him, is 'that which creates hurdles by causing immediate death such as by unknown drug, poison, fire, thunderbolt, weapon etc.

- 1. स्वस्थत्वेन व्यवह्रियमाणस्य पुंसो जरादिस्वाभाविकव्याधिहरत्वेन तथाऽप्रहर्षव्यवायक्षयित्वानुपचितशुक्रत्वाद्य-प्रश्नस्तशरीरभावहरत्वेन ऊर्जः प्रशस्तं भावमादधातीति स्वस्थस्योर्जस्करम् ।। Ck,
- 2. रोगनुदिति वचनेनैवार्त्तविशेषतायां लब्धायां यत् 'आर्तस्य' इति करोति, तेन सहजजरादिकृतां पीडामनुद्वेजिकां परित्यज्य ज्वरादिना स्वाभाविकेन रोगेण पीडितस्येति दर्शयति ॥ Ck.
- 3. ओजस्करं प्राधान्यादोज इत्युपलक्षणं, तेन ओज आदिकरम् । GD.
- 4. तत्र स्वस्थवृत्तौ यदुक्तं तदिदं स्वस्थस्यौजस्करमाह, तत्र दोषप्रशमनं यदुक्तं तदत्रार्तस्य रोगनुत् उच्यते ॥ GD.
- 5. ऊर्जस्करं बलवर्णाद्यपचयक्रत् । JN.

6. बाधनमिह तदात्वमात्रबाधकं यथा-स्वल्पमप्यपथ्यम्, सानुवाघनञ्च दीर्घकालावस्थायिकुष्ठादिविकारकारि। Ck.

[ CH.

while 'sānubādhana, is 'that which causes disorders (by cumulative effect) for a certain period of time such as 'dūşīvişa' etc.'

JN says-'abheşaja' is 'that which is opposite to 'bheşaja'. Instead of 'sānubādhana', he takes it as 'anubādhana' by analysing the word as 'sa + anubādhana' (with anubādhana) and quotes Vrddha Vāgbhaṭa in his support. 'bādhana', according to him, is 'that which kills immediately and 'anubādhana' that kills after some time. He criticises Ck and GD who have taken the word as 'sānubādhana'.<sup>2</sup>

1. 5b-6. The energy-promoting in the healthy may be either promotive of sex (vṛṣya) or that of all the dhātus in general (rasāyana)-but at the same time it also alleviates the disorders of the diseased. Ck interpreting it says-'that which is mainly vṛṣya or rasāyana but also acts as destroyer of disease is energy-promoting whereas the other group of disease-alleviating is mainly pacifier of disorders like fever etc. but also seems to be promoter of sex and dhātus. For example, the formulations 'sarpirguḍa' etc. prescribed for kṣata-kṣīṇa are also useful as vṛṣya and rasāyana. Similar is the case with the 'yogarāja' prescribed in pāṇḍuroga and 'agastya-harītakī' in the context of kāsa. On the other hand, the action of rasāyana formulations on the disease is also evident. Thus both act is both ways the difference is only of the degree in these respective areas.<sup>3</sup> Others say that the drugs which are only curative can be taken as rasāyana but those which, in addition to this, provide firmness and longevity.<sup>4</sup>

GD, however, says that promotive drugs are of two types-vrsya and rasāyana, the latter, apart from being energy-promoting, also acts specially as pacifier of

- अभेषजं घातुप्रदूषणं, वाधनं सद्यःप्राणहरतया बाधकारकं यथा त्वविज्ञातभेषजं विषाग्निशस्त्रवज्रादिकम् । सानुवाधमं कालानुबन्धेन बाधकरं दूषीविषादि । GD.
- 2. अभेषजं भेषजविपरीतम्-अभेषजमिति ज्ञेयं विपरीतं यदौषधात् इति । अनुबाधनेन सह वर्तमानं सानुबाधनम् । सहशब्दः समुच्चयार्थः, बाधनमनुबाधनञ्चेति द्विविधमभेषजमनौपद्यम् । तथा च-अनौपधं पुर्वाद्वविधं बाधत-मनुबाधनञ्चेति वृद्धवाग्भटः (अ० सं० सू० १२) । अनु पश्चाद् बाधनम् अनुबाधनम् । सद्यः प्राणहरं बाधनम् । कालान्तरेण प्राणहरं अनुबाधनम् । सानुबाधनमिति चक्रपाणिगङ्गाघरौ, तच्चिन्त्यम् ।। JN.
- 3. यद् वृष्यं प्रायो भवति, तथा रसायनं यत् प्रायो भवति, आर्त्तस्य रोगहरं (च) यत्, बाहुल्येन तत् स्वस्थस्योर्जस्करमुच्यते । यत्तु द्वितीयमार्त्तरोगहरं तत् प्रायेण ज्वरादिशमनं रसायनं वाजीकरणख भवति, यथा क्षतक्षीणोक्तं सर्पिर्गुडादि रसायनं वृष्यख भवति, तथा पाण्डुरोगोक्तो योगराजो रसायनत्वेनोक्तः, तथा कासाधिकारेऽगस्त्यहरीतकी रसायनत्वेनोक्तेत्याद्यनुसरणीयम् । रसायनोक्तानाख ज्वरादिहरत्वमत्र सुव्यक्तमेव रसायनग्रन्थेषु ॥ Ck.
- 4. अन्ये तु बुवते, यद् व्याधिमात्रहरं न तद् रसायनं, किन्तु शरीरसंयोगदाढ्यादिदीर्घायुःकतृंत्वसाधारणधर्म-योगादुपचरितव्याधिहरं रसायनमिहोच्यत इति । Ck.

#### CHIKITS-ASTHANA

diseases whereas the former though also acts on diseases has no special role in the same. This is the difference between rasāyana and vṛṣya,<sup>1</sup> evidently there is difference in approach of Ck and GD-the former taking, by the word 'dwitīya', curative whereas the latter takes 'rasāyana'.

By the word 'prāyaḥ' Cakrapāṇi takes 'commonly' which GD takes as it is by the first word but by the second one he takes 'specially'.<sup>2</sup>

Similarly, by the word 'ubhaya', Ck takes promotive as well as curative but GD takes vrsya and rasāyana.<sup>3</sup>

JN clarifying the issue further says that the word 'prāyaḥ' is used twice just to denote the double activity of both.<sup>4</sup> How both have double activity is further elucidated by him as follows—the promotive drugs because of bringing back the equilibrium of dhātus also pacify the disorders and the curative drugs accomplish the other activity by improving strength, complexion etc.<sup>5</sup>

1. 7-8. Rasāyana is defined as 'the way for attaining excellent rasas etc. (dhātus)'. Ck while interpreting it says that by 'rasādi' not only physical but mental faculties such as memory etc. are also meant.<sup>6</sup>

GD defines rasāyana as that which promotes longevity, memory etc.<sup>7</sup> and it does so by producing excellent dhātus. Thus the second half of the verse 8, which is generally taken as the definition of rasāyana, has been made as the explanatory clause for the definition which is evolved from the preceding lines of the stanza. Even of the last line, he presents his own interpretation. By the word

- स्वरस्थस्यौजस्करमपि द्विविधं बुष्यं रसायनञ्चेति । ... तथा च रसायनं प्राचुर्येण रोगाणां विशेषेण प्रशभकं स्वस्थस्यौजस्करंच, बुष्यन्तु न प्रायेण रोगाणां विशेषेण प्रशमकं किन्तु प्रशमकमिति रसायन-वृष्ययोर्भेदः ।। GD.
- 2. विशेषार्थ इति बाहुल्यार्थ इत्यर्थः । Ck. प्राय शब्दो विशेषार्थं एकः, परस्तु बाहुल्यार्थोपचरित एवेत्युक्तेः । GD.
- 3. उमयं रसायनं वृष्यञ्चेति द्वयम् । GD.
- 4. ऊर्जस्करस्य व्याधिहरत्वं व्याधिहरस्य चोर्जरूकरत्वं उभयोरुभयार्थकारित्त्वं रव्यापयितुं उभयत्र प्रायणव्द-ग्रहणम । JN.
- 5. तथा च ऊर्जस्करेऽपि धातुसाम्यकरणशक्तत्वाद् व्याध्युपश्चमः संभवति । व्याध्युपशमे तु बलवर्णाद्युपचयो नियत एव । JN.
- 6. रसादिग्रहणेन स्मृत्यादयोऽपि गृह्यन्ते । Ck.
- 7. दीर्घायुःस्मृत्यादिकत्तृ त्वं रसायनत्वम् । GD.

'sastānām', he takes persistent youthfulness etc. as mentioned in the context of such formulations. The word 'rasādi' has also been interpreted as those (dhātus) originated from rasa'.<sup>1</sup>

Further he criticises the definition given in another text according to which rasāyana is that which destroys 'senility-desease'.<sup>2</sup> If it means lestroyer of bo a senility and disease then it would be too narrow to include the rasāyana which promotes longevity, memory etc. In case it means senility itself as disorder then it would not cover the rasāyana which alleviates diseases, the first option of definition may be acceptable if by the word 'jarā', deterioration of life-span, memory etc. is meant because the measure destroying 'jarā' must improve memory, life-span etc. Further he remarks that mere dyeing of hairs can't be called rasāyana as 'jarā' is not only greying of hairs but also presence of wrinkles etc.<sup>3</sup>

JN reads 'vṛṣatā' in place of 'Praṇati' (V.8). Explaining it he says that by this man becomes intensely potent in sexual act like bull. It indicates that rasāyana generally is also vṛṣya.<sup>4</sup>

While dealing with the definition of rasāyana, he adds that the word 'sastānām', is read as 'saptānām' by Vrddha Vāgbhata which means that rasāyana is that which provides all the dhātus from rasa to sukra and through them longevity, memory etc. rasāyana may also be defined as 'that which replenishes the dhātus rasa etc'.<sup>5</sup>

1. 9-12. The word 'apatyasantānakara' has been interpreted by Ck as 'that which produces lineage of progeny such as sons, grandsons etc. The reason given

- 1. शस्तानां प्रशस्तानां यथायोगवक्ष्यमाणशताधिकाद्यायुःपर्यंन्ततारुण्यावस्थावस्थानानां रसादीनाञ्च रसकार्य-रक्तादीनां धातूनामयनं लाभोपायो रसायनं तस्माद् दीर्घायुःस्मृत्यादिकं रसायनाल्लभते । GD.
- 2. तन्त्रान्तरे तू-वज्जराव्याधिविध्वंसि भेषजं तद् रसायनम् इति । GD.
- 3. तत् कश्चिद् व्याचष्टे-जराव्याध्योर्विध्वंसीति, तन्न, दीर्घायुःस्मृत्यादिकररसायनेऽव्याप्तेः । यत् तु जरैव व्याधिर्जराव्याधिस्तस्य विध्वंसीति, तन्न, व्याधिहररसायनेऽव्याप्तेः । जराश्रव्देनात्र दीर्घायुःस्मृत्यादिकमुच्यते चेत् तदा पूर्वकल्पः साधुः, साधुश्च येनैव जरा विध्वस्यते तेनैवावश्यं दीर्घायुःस्मृत्यादयो जन्यन्ते इति व्याप्त्या जराविध्वंसकरत्वेनैवैकान्ततो दीर्घायुःस्मृत्यादिकरत्वप्राप्तेरिति । कपालरंजनादिकं भेषजं न रसायनं, पलितमात्रं हि न जरा, परन्त् वलिपलितादि । GD.
- 4. वृष: वृष इव मैथुनातिशयसमर्थः, तस्य भावः वृषता तां वृषतां, एतेन रसायनमात्रस्यैव वृष्यत्वमुक्तं भवति । JN.
- 5. रसादीनां शुक्रान्तानां धातूनां लाभोपायः प्राप्त्युपायः । दीर्घायुःस्मृत्यादीनां लाभस्तु तद्दारेण, अतः रसायन-मित्यूच्यते रसानामयनं आप्यायनं रसायनम् । रस इति घातूनामुपलक्षणम् । JN.

8

[ CH.

9

for this is that the son born of the serien produced by  $v\bar{a}j\bar{k}arana$  is potent enough to procreate further.<sup>1</sup>

GD, however, interprets in a different way. He says that it produces multitude of progeny.<sup>2</sup> Explaining the derivation of the word 'vājīkaraṇa', he says that it is so called because it makes the non-horse person horse-like. He also quotes others' views according to which the word 'vājī' means one who possesses 'vāja' ( semen ) and thus 'vājīkaraṇa' would mean 'that which makes semen-less man full of semen'<sup>3</sup>. He has formulated the definition of 'vājīkaraṇa' as 'that which promotes multitude of progeny etc'.<sup>4</sup>

JN takes the views of both in interpreting the word 'apatyasantāna'. It may be either producing the lineage or multitude of progeny.<sup>5</sup>

For endlessness due to lineage of progeny, ne quotes a verse from Manu meaning that by son one wins over the worlds, by grandson gets endlessness and by great-grandson achieves the abode of the sun.<sup>6</sup> On derivation of the word, he follows GD.<sup>7</sup>

1. 16-24. The method of application of rasāyana is of two types-kuţīprāveśika and vātātapika. Kuţīprāveśika is that which is done on entering into a hut<sup>8</sup> and vātātapika is that which is done also on exposure to air and the sun.<sup>9</sup>

GD adds that Caraka did not mention the persons suitable for rasāyana

- अपत्यसन्तानः अपत्यपरम्परा, तेन पुत्रपौत्रकरमित्यर्थः । वाजीकरणजनिताच्छूकाज्जातः पुत्रः पुत्रजननसमर्थो भवतीत्यर्थः ॥ Ck.
- 2. अपत्यानां सन्तानं समूहस्तरकरं यत । GD.
- 3. येनावाजीव नरो वाजीव कियते, अवाजिनं वाजिनमिव करोति वा यत्तद् वाजीकरणमिति । वाजः णुकं तदस्यास्तीति वाजी अवाजिनं वाजिनं-करोतीति वाजीकरणमित्यन्ये । GD.
- 4. अपत्यसन्तानादिक रत्वं वाजीकरणत्वम् । GD.
- 5. अपत्यसन्तानकरं पुत्र पौत्रकरम् " अपत्यानां सन्तानः समूहस्तत्करं वा । JN.
- 6. पूत्रेण लोकाञ्जयति पौत्रेणानन्त्यमञ्नुते । अथ पुत्रस्य पौत्रेण ब्रध्नस्याप्नोति विष्टपम् ॥ मनुः ११३७
- 7. अवाजी वाजीकियते अनेन, येन पुमान् स्त्रीषु वाजीव अप्रतिहतमैथुनः क्रियते, अतस्तद्वा जीकरणमुच्यते ॥ JN.
- कुटीप्रवेशेन यत् कियते तत् कुटीप्रावेशिकम् । Ck.
  कुटीप्रवेशेन निवृत्तः प्रयोगः कुटीप्रावेशिकः ।। GD.
- 9. वातातपसेक्याऽपि यत् क्रियते तद् वातातपिकम् । Ck. वातातपोपसेवनेनापि निर्वृत्तः प्रयोगो वातातपिकः ॥ GD.

#### CARAKA-SAMHITĂ

CH.

while Susruta mentioned only the persons unsuitable for the same because in them rasāyana can't be applied properly.<sup>1</sup>

The word 'trigarbhā' is interpreted by Ck as 'having three interior chambers one after the other'. JN also supports this. GD, however, says that it should be from both-front as well as side-which can be made by erecting four walls.<sup>2</sup>

The place should be equipped with medicines, physicians and brāhmaņa. Elucidating it GD says that medicines would be required for purification, combating its complications and other benifits of the patient. The physician should be wellqualified and able to promote health. The brāhmaṇa should be auspicious and well-versed in Atharvaveda.<sup>8</sup>

Interpreting the word 'sam'sodhanaih' Ck says that it means emesis, purgation, non-unctuous enema and head-evacuation. Commenting further he says that though by plural number the word indicates all the evacuatory measures, the use of only harītakī etc. is prescribed because of their applicability in the case of rasāyana. Others, however, contend that evacuation should be performed only by the use of harītakī etc., the plural number indicates that this should be continued till purification is completed.<sup>4</sup>

GD takes by 'sāmsodhana' harītakī etc. to be described hereafter and other similar drugs. In case there is excess in accumulation of doşa it should be eliminated by pāīscakarma.<sup>5</sup>

- 1. अत्राचार्येणासम्यगुपयोगाभिप्रायेण सर्वेषामधिकार इति कृत्वा रसायनाधिकारिणो नोक्ताः । सुश्रुतेन सम्यगुप-योगप्रतिषेधाभिष्रायेण अनजिकारिणो रसायनस्योक्ताः । एभ्योऽन्ये अधिकारिण इति बोध्यम् ॥ GD.
- 4. त्रिगर्भा प्रथममेकं गृहं, तस्याभ्यन्तरे द्वितीयम्, तस्याभ्यन्तरे च तृतीयम्, एवं त्रिगर्भास्त्रयो गर्भा अन्तराणि यस्यां सा, त्रिगर्भामिति अन्तस्त्रिप्रकोष्ठाम् ॥ Ck. त्रिगर्भा वामदक्षिणतः सम्मुखपञ्चाद्भागतश्चत्रीणि गर्भकोष्ठानि यस्यास्ताम्, इति चतसृभिभित्तिभिस्त्रिकोष्ठा भवति ॥ GD.
- 5. औषधन्तु तस्य संग्रोधनादिकियार्थं तद्व्यापत्प्रतीकारार्थं तत्पुरुषोपभोगार्थादिकं यावद् भवति । द्विजञ्चाथर्व-वेदविन्मांगलिकः, वैद्यश्च प्राणाभिसरः स्वगुणसम्पन्नः ।। GD.
- 4. संशोधनैरिति वमनविरेचनास्थापनशिरोविरेचनैः । · · · यद्यपीह संशोधनैरिति बहुवचनप्रयोगात् सर्वाण्येव संशोधनानि संमतानि, तथापीह रसायने विशेषेण यौगिकत्वाद्धरीतक्यादिप्रयोग एवोक्तः । अन्ये तु ह्रीत-क्यादिप्रयोगेणैव परं संशोधनं कर्त्तव्यमित्याहुः, संशोधनैरिति बहुवचनं पुनर्यावच्छुद्धेईरीतक्यादिप्रयोगस्यैव करणं दर्शयति । Ck.

5. संशोधनैवंश्यमाणरत्र हरीतक्यादिमिरपरेवी तद्विधैरतिदोषसद्भावे तु पत्रक्षिश्च कर्मभिः शुद्धः ॥ GD.

#### CHIKITSA-STHAHA

11

JN does not attach any importance to this topic and says that plural number here has no significance.<sup>1</sup> He quotes a verse from Suśruta (ci-27) to lay stress on evacuative measures as preparatory to rasāyana.

On this basis, GD advances his ideas further. He says that because of necessity of evacuation prior to rasāyana, it should be understood as contra-indicated in children and old persons as evacuation is prohibited for them. In support of this, he quotes Susruta who says that rasāyana may be useful in young or middle age. In the body degenerated with senility rasāyana may prove only a waste. Thus the ideal period of life suitable for rasāyana would be from the beginning of adolescence (16 years) to the age of sixty years. Even in children and the old technically there is no restriction for the use of rasāyana if they are capable of tolerating the shocks and strains of the evacuative measures.<sup>2</sup>

1. 25-28. GD comments that guda, vidanga and pippali should be taken old as prescribed in scripture. Further he says that the haritaki-cūrņa, as in plural number, should be taken equal to total quantity of the other eight drugs saindhava etc.<sup>3</sup>

JN also repeats the latter statement of GD but ascribes it to the authority of his father with the argument that it is purgative.<sup>4</sup>

Ck says-the period (3, 5 or 7 days) for giving barley gruel is based on the three degrees of evacuation.<sup>5</sup> JN follows it.

1. 29-37. These verses contain properties, actions and uses of haritaki and āmalaki. Ck comments that though there are other miraculous rasāyana drugs

- 1. संशोधनैः वक्ष्यमाणैः, बहुवचनमविवक्षितम् ॥ JN.
- 2. संशोधनशुद्धवचनेन बालवुद्धयोः रसायनप्रयोगे प्रतिषेधो बोध्यः, संशोधनस्य बालवुद्धे प्रतिषेधात् । सुश्रुतेऽ-प्युक्त-'पूर्वे वयसि मध्ये वा <sup>...</sup> इवापितः ॥' इति । <sup>...</sup> तथा च यौवनारम्भात् प्रभृति षष्टिवर्षवयो यावद्र-सायनं प्रयुञ्जीतेति बोध्यम् । <sup>...</sup> <sup>...</sup> चरकाचार्यस्याभिप्रायोऽयं न खलु रसायनप्रयोगो व्यर्थः स्याद् वृढानां बाल'नां च संशोधनासहत्वे रसायनप्रयोगासम्यक्त्वम् । यस्तु वृढो बालो वा नातिबलहीनः संशोधनसहः स रसायनाधिकारी चैत्यतः पूर्वे वयसीत्यादिनियमो नोक्तः । सुश्रुतादौ पुनरेवमेवाभिप्रायः, न तु बालबृढौ प्रतिषिढौ प्रयोगसम्यक्तानपायाभिग्रायेण पूर्वे वयसीत्याद्युक्तम् । GD.
- 3. गुडं पुरातनमैक्षवं विडङ्गमपि पुरातनं पिप्पलीं च पुरातनीम् । ··· हरीतकीचूर्णानि सैन्धवादिविश्वभेषजान्तैः अष्टभिः समानि बहुवचनात् । GD.
- 4. अत्र सैन्धवादिभिरष्टाभिस्तुल्यं हरीतकीचूणं बहुवचननिर्देणात्, विरेचनौषधत्वाच्यास्या इति मत्पितृ-चरणाः । JN.
- 5. त्रिरात्रादिविकल्पत्रयं हीनमध्योत्तमशुद्धिविषयम् । Ck.

**t**] :

#### CARAKA-SAMHITA

CH.

which prolong life-span exceedingly, harītakī and āmalakī are described first in this chapter because they are both curative and promotive. Between these two also, though āmalakī is said as the best among age-sustaining drugs, harītakī is described first because of its excellence in curative effect.<sup>1</sup>

Haritakī possesses five rasas—madhura, amla, kaţu, tikta and kaşāya (only lavaņa is absent). Ck says that such properties are caused by specific permutations of bhūtas under the impulse of adṛṣṭa (invisible factor) and as such no reasons can be adduced for this.<sup>2</sup>

It distroys all the diseases on proper combination (with other drugs) processing etc. The separate mention of kusth etc. denotes its specific effect on them. Even having purgative action, it is indicated in atisāra and grahaņī because of its action in eliminating the blocked doşa.<sup>3</sup>

GD quotes a number of verses from other texts (tantrāntara) describing properties of the different types of harītakī. On this he comments that it denotes only preponderance because all types have got, more or less, all the actions. That is why Caraka has not mentioned the types.<sup>4</sup>

In the word 'vayasah sthapani, 'vayas' denotes mainly the youthfulness.<sup>5</sup>

1. 38-40. Though it is already said (Su. 25) that Himālaya is the best of all the habitats of medicinal plants, repetition of the same emphasises that rasāyana drugs should be taken only those which grow in Himālayas.<sup>6</sup>

'Yathāvidhi' denotes that the procedure of collection of drugs with auspieious measures, worship of deities etc. must be observed in case of rasāyana drugs.<sup>7</sup>

- यद्यपि द्रव्यान्तर।णि दशवर्षशतायुक्कररसायनाधिकृतानि सन्ति, तथापि हरीतक्याम कि एव रोगहरत्वायुक्क-रत्वरूपोभयधर्मयोगादध्यायादौ गुणकर्मभ्यामुच्येते । तत्रापि यद्यपि 'आमलकं वयःस्थापनानां' इत्युक्तम्, तथापि रोगहरत्वे हरीतकी प्रकर्षवतीति कृत्वा हरीतक्यप्रेऽभिहिता । Ck.
- 2. हरीतक्यादिषु पंचरसत्वाद्यत्पादोऽदृब्टवशाद् भूतसन्निवेशविशेषप्रभावकृतः । तेन नात्रोपपत्तयः क्रमन्ते । Ck.
- 3. सर्वरोगप्रशमनीमिति संयोगसंस्कारादिना । सर्वरोगहरत्वमभिषायापि कुष्ठादिहन्तृत्वाभिधानं विशेषेण कुष्ठादिहन्तृत्वोपदर्शनार्थम् । प्रवर्त्तकत्वेऽध्यतीसारप्रहणीहरत्वं विवद्धदोषप्रवर्त्तकतया ज्ञेयम् । Ck.
- 4. जातिभेदेन कर्मभेदवचनं प्राचुर्थाभिप्रायेण, परन्तु सर्वासामेव सर्वकर्मकरत्वं ··· ··· तस्मादत्र न जातिविशेषो विवक्षितः । GD.
- 5. वयः शब्देन प्राधान्याद् योवनमुच्यते ॥ GD.
- 6. यद्यपि हिमवानौषधभूमीनाम् इत्युक्तं, तथापि रसायने हिमवत्त्रभवाण्येव भेषजानि ग्राह्याणीति दर्शयितुमोष-धीनामित्याद्यभिधानम् । Ck.

7. यथाविधीति यथा भेषजग्रहणं देवतार्चनादिपूर्वकं स्थात्तथा ऽवश्यं रसायने कर्त्तव्यम् । Ck.

#### **CHIKITSA·STHANA**

The word 'agada', according to Ck, denotes freedom from defects caused by winds, fire etc.<sup>1</sup>

GD, however, interprets the word 'agada' as 'not affected by diseases'.2

JN combines both the above views.3

1. 41-57. Ck says that each drug of the five root-pentads should be taken separately in the quantity of ten palas as prescribed by Jatūkarņa.<sup>4</sup> According to him, each root-pentad is to be taken in the quantity of ten palas and thus each constituent drug in the quantity of two palas.<sup>5</sup>

JN supports Ck and contradicts GD. He has, in favour, also quoted the relevant extract from the Aştāngasangraha.<sup>6</sup>

Ck interprets 'one diet' as 'diet not in the afternoon ( but in the forenoon )'." GD takes curiously just the reverse.<sup>8</sup>

1. 58. 'Pistasvedanavidhinā' is read as 'pistvā svedanavidhinā' by GD. Ck, according to the former reading, says that the āmlaka fruits should be steam-heated by keeping over grass etc. put on the month of the vessel filled with water.<sup>9</sup> GD, according to his own reading, interprets that the fruits should be made into pulp and then heated with steam such as by putting them on a cloth tied over the mouth

- 1. अगदानीत्यनेन पवनदहनाद्यदोषं फलस्य दर्शयति । Ck.
- 2. अगदानि केनचित् फलव्याधिनानुपतापितानि । GD.
- 3. अगदानि निरामयाणि, पवनदहनाद्यदुष्टानीत्ययंः । JN.
- पंचानामित्यादौ प्रतिद्रव्यं दशपलभागग्रहणम्, उक्तं हि जतूकर्णे-'इति पञ्च पञ्च मूलानि, तेषां प्रतिद्रव्यं दश पलानीति'। Ck.
- 5. मिलितानां पंचपंचानां दशापलोग्मितान् भागान् समुदायेन पंचाशत्पलोग्मितान्, ... इत्येषां पञ्चानां पञ्चविंशतिद्रव्याणां यथोक्तान् भागान् प्रत्येकं पलढ्योग्मानेन पञ्चकस्य दशपलोग्मितान् भागान् मिलित्वा पंचाशतपलोग्मितान् प्रत्येकं । GD.
- 6. दशपलोन्मितानिति प्रतिद्रव्यम्, तदुक्तं जतूकर्णेन-तेषां प्रतिद्रव्यं दशपत्रानि इति । तेन सार्धं पलणतद्वयं भवति-यदाह वृद्धवाग्मटः पथ्यासहस्रं त्रिगुणधात्रीफलसमस्वितम् । पञ्चानां पञ्चमूलानां सार्धं पलणतद्वयम् ।। (अ० सं० उ० ४९) । इत्यञ्च प्रतिपञ्चमूलं दशपलाभिप्रायेण समुदायेन पञ्चाशत्पलोन्मितानिति गङ्गाधरेण जल्पकल्पतरौ यदुक्तं तत् हेयम् । JN.
- 7. एकमनपराह्तिकमाहारम् । Ck.
- 8. इत्थञ्चककालमाहारमपराह्ने कुर्यादिति भाव: । GD.
- 9. पिष्टस्वेदनविधिनेति-यथा पिष्टकं तोयपरिपूरितपात्रोपरिदत्ततृणादिसंस्थितं स्वेद्यते, तथा तत् स्वेदनीय-मित्यर्थः ॥ Ck.

#### CARAKA-SAMHITĀ

of a vessel filled with cow's milk or on another porous vessel put on the mouth of a vessel filled with milk.<sup>1</sup>

JN follows Ck with a slight modification. He interprets as 'the material tied in a cloth and covered with an earthen saucer is heated with water steam.<sup>2</sup>

'Kşudraguda' here is interpreted by Ck as 'phāņita' but elsewhere said that it becomes phāņita ofter being sticky.<sup>8</sup>

1. 59-61. The word 'dharanīdhara-sāra' is interpreted by Ck as 'having firmness like sāra ( iron ) of mountains',<sup>4</sup>

IN follows Ck but does not mention 'lauha'.5

1. 62-74. Ck, commenting on the word 'gatarasatvam' (complete extraction), says that it becomes on remaining one fourth of water (after boiling).<sup>6</sup> Regarding the quantity of oil and ghee, he says that twelve palas should be taken as the total quantity of both together and not separately because of the dual combination.<sup>7</sup>

Though honey and ghee are added in equal quantity (six palas), they do not become incompatible because of combination with other drugs.<sup>8</sup>

JN supports the reading 'rddhi' and says that this is the reading adopted in the siddhayoga and the cakradatta. In Vāgbhaṭa, 'rddhi' is not read there and because of the mention of 'dvikākolī' kṣīrakākolī is suggested in its place.<sup>9</sup>

1. 75. Here quantity of the drugs is not mentioned. Interpreting this Ck

- 1. दशशतगुडकं पिष्ट्वा गोदुग्धं बृहद्भाण्डे दत्वा तद्भाण्डमुखे वस्त्रं बढ्वा तदुपरि तदामलकं दत्वा, किं वा, बृहद्भाण्डे दुग्धं दत्वा तद्भाण्डमुखे प्रचुरच्छिद्रयुक्तं भाण्डमन्यत् निधाय तत्र भाण्डे तदामलकं दत्वा चुल्ल्यां निधायाग्तिनाऽधस्ताज्ज्वाला देया। GD.
- 2. यथा पिष्टकं सजलपात्रस्योपरि पोट्टलिकावद्धं शरावादिनाच्छादितं जलोष्मणा स्विद्यते । JN.
- 3. See the discussion in Vol. III, P. 246 (SU. XXVII. 242).
- 4. धरणीधरसार इति उष्ट्रमूखवत्, तेन धरणीधराः पर्वताः, तेषां सारो लौहं तद्वतसार इत्यर्थः । Ck.
- 5. धरणीधरस्य पर्वतस्य सार इव सारो यस्य सः । JN.
- 6. गतरसत्वमिह चत्रभगिस्थितजले भवति । Ck.
- 7. तैनसपिषोरिति समासनिर्देशादुभाम्यामेव ढादश पलाति, न पृथक् पृथक् । Ck.
- 8, अत्र षट्पलत्वेन समयोरपि मधुसपिषोईच्यान्तरयुक्तत्वेनाविरुद्धत्वम् । Ck.
- 9. सिद्धयोगचऋदत्तयोः ऋद्धिरित्येव पाठः । वाग्भटद्वये तु ऋद्धिर्नं पठिता, तत्र द्विकाकोलीतिवचनात् ऋद्धिस्थाने क्षीरकाकोलीत्यवगम्यते ।। JN.

#### CHIKITSA-STHANA

says that the quantity of the total powder should be equal to the total quantity of curd etc. or each drug may be equal to the latter.<sup>1</sup>

GD is silent on this point but JN follows the first interpretation of Ck.<sup>2</sup>

The word 'anannabhuk' is interpreted by Ck as 'abstaining from any other food's but GD allows non-cereals.<sup>4</sup>

After the treatment, the patient is rehabilitated and brought to normal diet by the gradual intake of gruel etc.<sup>5</sup>

The use of vegetable soup or milk is prescribed according to the power of digestion.<sup>6</sup>

1. 76. GD curiously advocates the use of old ghee in this formulation. Further he adds that the juice of vid $\bar{a}r\bar{i}$  should be equal to ghee.<sup>7</sup>

1. 77-80. The iron powder is to be mixed in one-fourth quantity as prescribed by Jatūkarņa.<sup>8</sup>

Rasāyana by promoting pure sattva acts as an instrument of salvation.<sup>9</sup>

2. 3. Rasāyana destroys sleep. In this context, 'sleep' means abnormal sleep or it may mean godly ever alertness.<sup>10</sup>

- 1. द्रव्यादीनामत्र मानं नोक्तं, तेन प्रधानस्य चूर्णस्य दध्यादिभिर्मिलितैः समानमानत्वं, किं वा, प्रत्येकमेव दध्यादीनां चूर्णसमत्वम् ॥ Ck.
- 2. दध्यादीनां प्रधानचूणेंन समानमानत्वं बोढव्यम् । JN.
- 3. अनन्नभूगिति सर्वथाहारान्तराभुक् । Ck.
- 4. यावत् प्रयोगं तावन्नान्नं भुञ्जीत, बुभुक्षायां फलमूलदुग्धादिकं भुञ्जीत । GD.
- प्रत्यवस्थापनमिति यवाग्वादिकमविशेषणं, तेन प्रयोगान्ते यदा अन्नसंसर्जनं कर्त्तव्यं तदा यवाग्वादि-कमेणेति । Ck.

यवाग्वादिभिः मण्डपेयाविलेपीक्रमेण अशित्वा प्रकृतेः स्वभावस्यावस्थापनं कार्यंम् । GD.

- 6. यूषेण पयसा वेति विकल्पोऽग्निबलापेक्षया । Ck.
- 7. पुराणस्य गव्यसपिषः । GD. विदारीस्वरसेन सपिःसमेन । GD.
- 8. अयश्चूर्णस्य चतुर्थो भागः, यत एतदयश्चूर्णं चतुर्थंभागमत एवास्मिन् प्रयोगे जतूकर्णेन, 'अयण्चूर्णपादयुक्तम्' इति कृतम । Ck.
- 9. मोक्षसाधनत्वञ्चेह रसायनस्य विशुद्धसत्त्वकर्तृतयोच्यते । इह रसायनस्य स्वर्गापवर्गसाधनत्वं विशुद्धसत्त्व-कर्तृत्वात् ।। JN.

10. निद्राहरत्वं रक्षायनस्य वैकारिकनिद्राहरत्वेन, किं वा देववन् सर्वदा प्रबुढो निद्रारहितो भवति । Ck.

1]

In 'prabhā-varņa-svarottamakaram', ordinarily 'uttama' should be placed first but such type of usage is often seen in Caraka which may be solved by 'mayūravyaṃsakādi'.<sup>1</sup>

JN gives definition of some of the words. 'Tandrā' is non-receptivity of sense objects as oppressed by sleep. Srama is fatigue due to exertion whereas 'klama' is exhaustion without exertion, 'ālasya' is lack of enthusiausm in work.<sup>2</sup>

According to him, 'srāmya' means diet of mostly unwholesome nature. Further he informs that the Astānga-sangraha reads its variant as 'prājya' which means excessive because excessive food produces all the doşas.<sup>3</sup>

2. 4-6. This formulation has to be kept in containers made of gold, silver and earth which are regressively superior in quality otherwise their would have been mention of only earthen vessel which is also easily available.<sup>4</sup>

'By prescribed method' means 'by entering into hut'.5

JN follows Ck.6

2. 7. 'Palāšataruņā' means youthful mature tree of palāša, it should not be too young or old.<sup>7</sup>

The word 'uttara' with 'kṣārodaka' signifies that alka line water should be in ample quantity so that its level remains higher than that of the subjected material.<sup>8</sup>

GD reads 'palāśatarubhasmanaḥ' instead of 'palāśataruṇaḥ' which means 'of the ash obtained from palāśa tree'.

- 1. उत्तमानि प्रभादीनि करोतीति प्रभावर्णस्वरोत्तमकरम् । एवंजातीयञ्च पूर्वनिषातानियमौऽप्रतिबन्धेन चरकेऽस्ति । स मयूरख्यंसकादिपाठाद् द्रष्टव्य: । Ck.
- 2. तःद्रा निद्रात्तंस्येव विषयाग्रहणम् । श्रम आयासकृतः, अनायासकृतस्तु बलमः, आलस्यं कर्मणि अनुत्साहः । JN.
- 3. ग्रामे भवः ग्राग्यः तस्मात्तथादिधादपथ्यप्रायादाहारात् । अष्टाङ्गसंग्रहे तु ग्राग्यादित्यत्र प्राज्यादिति पाठः । प्राज्यात् प्रभूतात्, बहुभोजनस्य सवंदोषकरत्वम् । JN.
- 4. सौवर्णीदिपात्रेषु यथापूर्वं वरगुणस्वम्, अन्यथा समानगुणस्वे सर्वेषां मृत्पात्रस्य सुलभत्वेनातिदुलर्भतरं सौवर्णपात्रं नोपदेशमर्हति ॥ Ck.
- 5. यथोक्तेन विधिनेति, कुटीप्रावेशिकेन । Ck.
- 6. सीवर्णादिपात्रेषु यथापूर्वं गुणोत्कषंः । तद्धृतं यथोक्तेन कुटीप्रावेशिकेन विधिना प्रयुंजानः पुमान् । JN.
- 7. पलागतरुणः तरुणपलाशः, अनेन वालवृद्धपलाशवर्जनमुच्यते । Ck.
- 8. क्षग्रोदकोत्तरमिति यथा क्षारोदकं भाव्यादुपरि भवति तथा कत्तंव्यमिति दर्शयति । Ck.

#### CIKITSASTHĀNA

1

JN follows the reading of GD but also compromises with Ck by stating that the tree taken for preparing ash should be 'taruṇa' (youthful but not having fruits). It should not be too young because of immaturity andold because of diminution in properties.<sup>1</sup>

2. 8. JN says that the formulation be kept in a container outside the house so that rainwater falls on it. After keeping it thus for four months it should be removed at the end of the rainy season.<sup>2</sup> This interpretation is not given either by Ck or GD.

2. 9. Ck says that the word 'yāvadāśiḥ' suggests that the procedure as followed in the preceding formulation should be followed here too.<sup>3</sup>

About ghee etc., GD adds that ghee and honey should be one year old while tila oil should be of less than a year. Each should be in equal quantity i. e. two  $\bar{a}$ dhakas so as to make the total of six  $\bar{a}$ dhakas.<sup>4</sup>

2.10. Here also GD advocates the use of ghee, honey and tila oil in the above manner.<sup>5</sup>

2. 12. The drugs ( in the group ) ending with punarnavā one of the ten drugs mentioned in the vayahsthāpana mahākaşāya.<sup>6</sup>

GD reads a different version.<sup>7</sup> JN also follows it. Surprisingly JN says that balā etc. ten drugs mentioned as vayahsthāpana by Caraka<sup>8</sup> (Su. ch. 4) but, in fact, it is not found.

- 1. पलाशतरुभस्मनः पलाशक्षारस्य । क्षारार्थं तरुणः पलाशतरुग्रीह्यः, तरुणपलाशक्षारोदकेनाप्लाव्येति वृद्धवाग्भटवचनात् तरुणपलाश इति असञ्जातफलः, किन्तु प्राप्तयौवनः पलाशतरुः नतु शिशुस्तरुः, शिशौ गुणसम्पत्तेरजननात् वृद्धे च गुणक्षयसंभवन्तरुण इति । JN.
- 2. घृतभाजनस्थं प्रावृषि वर्षासु \*\*\* \*\*\* स्थापयेद् गृहाद् बहिः, येन तदुपरि वारिवर्षेणं स्यात् । चतुरो मासानित्थं संस्थाप्य वर्षान्ते च तदुद्धृत्य \*\*\* \*\*\* प्रयोजयेत् ।। JN.
- 3. यावदाशीरिति आशीः फलश्रुतिः, तेन तद्वर्षान्ते इत्यादि ग्रन्थोक्तविधिविधानं दर्शयति । Ck.
- 4. सर्पिषः संवत्सरातीतस्याढकद्वयं द्वात्रिशच्छरावं, वत्सरानतीतस्य तिवतैलस्य द्वात्रिशच्छरावं, वत्सरातीतस्य मधूनश्च द्वात्रिशच्छरावं \*\*\* \*\*\* सपिस्तैलमधूनां मिलित्वा षड्भिराढकैः । GD.
- 5. तैलस्यानतीतवत्सरस्य ··· ··· षड्भिस्तैलमधूसर्पिषामाढकैः । GD.
- 6. पुनर्नवान्ता दश षड्विरेचनशताश्रितीये-'अमृताऽभया धात्री युक्ता श्रेयसी श्वेताऽन्तिरसा मण्डूकपर्णी स्थिरा पुनर्नवा' इति सर्वाः वयःस्थापनोक्ताः । Ck.
- 7. दश ये वयःस्थापना व्याख्याताः, तेषां स्वरसाः नागबलावत् । GD.
- 8. बलादिसुरसान्ताः दश औषधयः प्राक् षड्विरेचनशतीये वयःस्थापना उक्ताः । JN.

2 IV

CH.

2. 13. The use of bhallātaka should not exceed thirty nuts (per day).<sup>1</sup> The total number of nuts used should be utmost one thousand and as such when this number is reached, the use should be stopped. It may be discontinued earlier also in view of the prakrti of the patient.<sup>2</sup> The number (one thousand ) is not completed by the course of increase and decrease in the number of nuts and as such it may be completed by repeating the course.<sup>8</sup>

Others, in view of the Susruta's prescription of the course upto one hundred nuts, want to solve the contradiction by interpreting the Susruta's statement in such a manner as to bring it to thirty only but such attempt is not at all desirable because there the course is of two thousand nuts whereas in Caraka it is only of one thousand fruits. Moreover, Susruta's context is of treatment of disease whereas in Caraka it relates to rasāyana.4

Ck advocates completion of the course by repeating it but the total number ( of one thousand fruits ) is reached by maintaining the maximum dose of thirty nuts ( for a week ) as interpreted by GD and JN<sup>5</sup> ( see graph ).

2. 15. In cooking of oil (1 ādhaka = 2 kg. 560 gm.) the quantity of paste (only a karsa = 10 gm.) is too little, Ck is silent on this point but GD and IN have supported it. In my view, it should be proportionately higher and as such the reading 'kalkenāksamātreņa' is changed as 'kalkenāstabhāgena'.

2. 16. Ck says that, according to suitability, processing or combination of bhallātaka with ghee etc. should be done such as ghee, milk, soup and oil are to be processed with bhallataka; honey, sesamum powder, parched grain flour and

- 1. नातः परमिति त्रिशतः परेण प्रयोगो न भल्लातकस्य । Ck.
- 2. सहस्रपरो भल्लातकप्रयोग इति उपयुक्तभल्लातकसंपिण्डनया यदा सहस्र पूर्यते तदैवोपरमः कतंव्यः, सहस्रादवी-गपि च प्रयोगपरित्यागः प्रकृत्वाद्यपेक्षया भवत्येव । Ck.
- 3. सहस्रसंख्यापरणञ्चेहैकेन वर्धनह्वासकमेण न भवति, तेन पूनरावृत्त्या च त्रिशत्पर्यंग्तं प्रयोगः कर्तव्यः, यथा हि भल्लातकप्रयोगाभ्यासेन सहस्रसंख्यापूरणं भवति तथा कृत्वा परित्यागः कर्त्वयः । Ck.
- 4. अन्ये त्वत्र सुश्र्ते अर्शश्चिकित्सोक्तशतपर्यन्तं भल्लातकप्रयोगेण समं विरोधं पश्यन्तः सुश्र्तप्रयोगस्याप्यन्यथा व्याख्यानेन त्रिंशत्कमात्रं प्रयोगमिच्छन्ति, तच्च व्याख्यानं नातिसंगतम् । किञ्च सहस्रद्वयस्य तत्रोपयोगो विहितः, अत्र सहस्रपर्यन्तः प्रयोगः तेन व्याधिविषयोऽन्य एव स प्रयोगः, अयन्तू रसायनविषयः । Ck.
- 5. एकविशेऽह्नि त्रिशत् ... ... तथा चापकर्षेण द्वाविशेऽह्नि त्रिशत्, त्रयोविशे चतुविशे पञ्चविशे पड्विशे सप्तविशे च त्रिशत । GD.

विशत्प्राप्तौ तु सप्तरात्रं तिशत्प्रयोगः कार्यः ... एवं कृत्वा हि सहस्रप्रयोगो घटते । JN.

19

saturations are to be combined with that and in case of jaggery and salt, either combination or processing may be adopted. In processing with salt, bhallātaka burnt in closed pot should be taken equal to salt. Others, however, take processing of all of them with bhallātaka.<sup>1</sup>

On this GD is silent and JN has followed Ck.

2. 17-22. Bhallātaka is said as similar to fire because of causing heat and blisters.<sup>2</sup> JN also gives the same interpretation.

3. 3. That cooking in the fire of cow-drug etc. only leads to potency is indicated by the word of sages as said-'only the sages know the result of formulation and combinations'. At other places also, the similar interpretation may be given.<sup>3</sup>

GD, by the word 'ayaścūrna' takes gold besides iron 4

3. 7-8. Ck interprets 'kālayuktena' as 'with unlimited period of time' because rasāyana does not succeed in one who has limited life-span.<sup>5</sup>

GD reads as 'kālayuktirna' having the same meaning. JN interprets 'kālayuktena' as 'having long duration'.<sup>6</sup>

3. 32-35. Jejjata (JJ) comments that pippali administered in this way does not produce any harmful effect because it is used in a proper way and in a difinite order of increasing and decreasing the dose.<sup>7</sup>

Excessive use of pippali like salt and alkali is prohibited but its use in rasāyana is exception because here it is used in combination with other substances

- अत्र च यथायोग्यतया भल्लातकेन सर्पिरादीनां संस्कारः संयोगश्च ज्ञेयः । एवश्व सर्पिःक्षीरयूथतैलानां संस्कारो यथान्यायं भल्लातकेन, क्षौद्रपललसक्तुतर्पणानां भल्लातकेन योगः, गुडलवणयोस्तु संस्कारः संयोगो वा । लत्रणे संस्कारपक्षे हि लवणसमं भल्लातकमन्तर्धूमदग्धं ग्राह्यम् । अन्ये तु सर्पिरादीनां सर्वेषामेव भल्लातकेन संस्कारं व्याख्यानयन्ति । Ck.
- 2. अग्निसमानीति दाहरफोटकर्तृतया । Ck.
- 3. इह गोमयाग्न्याद्यूपकरणनियमेनैव शक्त्युत्कघौ भवतीति ऋषिवचनादुन्नीयते । यदुक्तं— 'ऋषयस्त्वेव जानन्ति योगसंयोगजं फलम्' इति । एवमन्यत्रापि इतिकर्तंव्यतानियमो व्याख्येयः । Ck.
- 4. अयो लौहं कान्तादिसंपुटितं मारितं लौहशास्त्रोक्तविधिना मारितञ्च स्वर्णम् । GD.
- 5. कालयुक्तेन चायुषेति अनियतकालयुक्तेन चायुषेत्यर्थः । नियतकालायुषं प्रति तु न रसायनं फलवदित्युक्त-मेव । Ck.

6. कालयुक्तेन दीघंकालयुक्तेन । JN.

7. प्रयोगसमसाद्गुण्याद् दोषा न भवन्ति । · · · · प्रयोगसमसाद्गुणभावो-यथा वृद्धिस्तर्थवापकर्षः । JJ,

#### CARAKA-SAMHITĀ

(not singly) and in a definite course (of increasing and decreasing the dose). Moreover, sakti (potency) of drugs is specific to actions which can be known through scriptures only and is not subjected to human reason. Thus they are beneficial only if combined with the specified substances otherwise are harmful. Besides, as rasāyana if used in a person properly prepared with specific evacuations and in specific order they are beneficial otherwise lead to accumulation of dosa.<sup>1</sup>

Commenting on the number of fruits, he says that by the (indefinite) numbers five, seven and ten, it is indicated that even three, four, six, nine and eleven fruits may also be used but not more than eleven. Moreover, the order of increasing and decreasing the number should also be followed.<sup>2</sup>

About the other usage of pippalī in the order of three fruits at a time Jejjata says that the particular time of administration is prescribed looking to variations of doşas in different patients,<sup>3</sup> such as in forenoon, noon and afternoon by the patients having predominance of kapha, pitta and vāta respectively.

Ck commenting generally says that because of indefinite order of numbers the other numbers may also be used.<sup>4</sup> Regarding prohibition of the excessive use of pippali, he gives arguments as advocated by Jejjata.<sup>5</sup>

GD is silent on these points.

JN says that the various options in numbers are based in relation to prakrti, sātmya, sattwa etc.<sup>6</sup> About the other usage of these fruits, he says that a person

- 1. यथा वा रसायनप्रयोगादृते नेव्यत एवातिप्रयोगः । … … द्रव्यान्तरासंपर्कात्युपयोगादिभ्वो दोषावहत्वम्, रसायने पुनद्रंब्यान्तरयुक्ताः समुपयुज्यन्ते उत्कर्षापकर्षात् । … … प्रत्यर्थनियतत्वाच्छक्तीनां, प्रत्यर्थनियता हि शक्तयो द्रव्याणाम्, ताश्चागमैकसमधिगम्या एव । ततश्च यैरेव द्रव्यैर्युक्ता उपयुज्यमाना आम्नाताः, तैरेव गुणावहाः, अन्यैस्तु दोषावहाः । नात्र पुरुषोत्प्रेक्षाः प्रभवन्तीति । ततश्च रसायनप्रयोगे विशिष्टणोधनशुद्धस्य यथोक्तेन कमेण च गुणमावहन्ति, अन्यत्र … … भवन्ति हि प्रायशः दोषसञ्चयानुवन्धाः इति । JJ.
- 2. कमेण तु भिन्नैनैतज्ज्ञापयति यत् त्रिचतुरा अप्युपयोक्तव्याः, षड्वा नवैकादश वा परं नात्युपयोज्याः । ... ... उत्कर्षापकर्षौ विधेयावितिः । JJ.
- 3. न ह्येकस्य प्रयोक्तुर्यंः कमः किन्तर्हि प्रयोक्तून् भिन्नानपेक्ष्य दोषादिविशेषात् । केनचित् पूर्वाह्ने, केनचित् मध्याह्ने, केनचिदपराह्ने । JJ.
- 4. पञ्चेत्यादौ संख्याव्यतिक्रमेणानुक्तसंख्यानामपि पिप्पलीनामूपयोगं सूचयति । Ck.
- 5. यद्यपि 'त्रीणि द्रव्याणि नात्युपयुञ्जीत पिप्पलीं क्षारं लवणम्' इत्युक्तं, तथाऽपीह द्रव्यान्तरसंयुक्तानां पिप्पली-नामभ्यासो न बिरुढः, किंवा, उक्तपिप्पलीरसायनव्यतिरेकेणोत्सर्गापवादन्यायात् स निषेधो ज्ञेयः । Ck.
- 6. संख्याविकल्पः प्रकृतिसात्म्यसत्त्वाद्यपेक्षया । JN.

#### CIKITSASTHANA

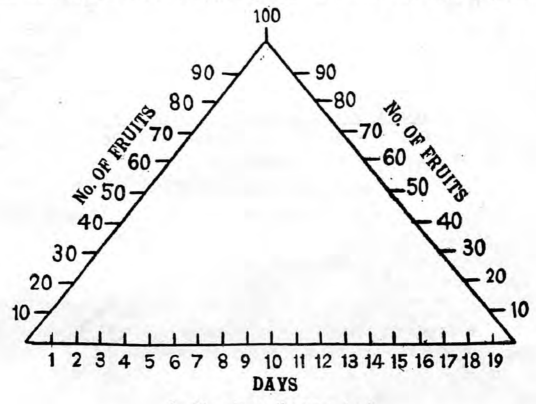
21

should use it in the dose of three fruits thrice a day (in forenoon, before meal and after meal). This interpretation goes against that given by Jejjata according to whom the three optional times are for three different persons and not for one person.

3. 36-40. Jejjata, interpreting 'payasā sārdham', says that the quantity of milk also be increased and descreased proportionately.<sup>1</sup>

Ck informs that there is a variant 'sītīkrtā' for 'cūrņīkrtā'.<sup>2</sup>

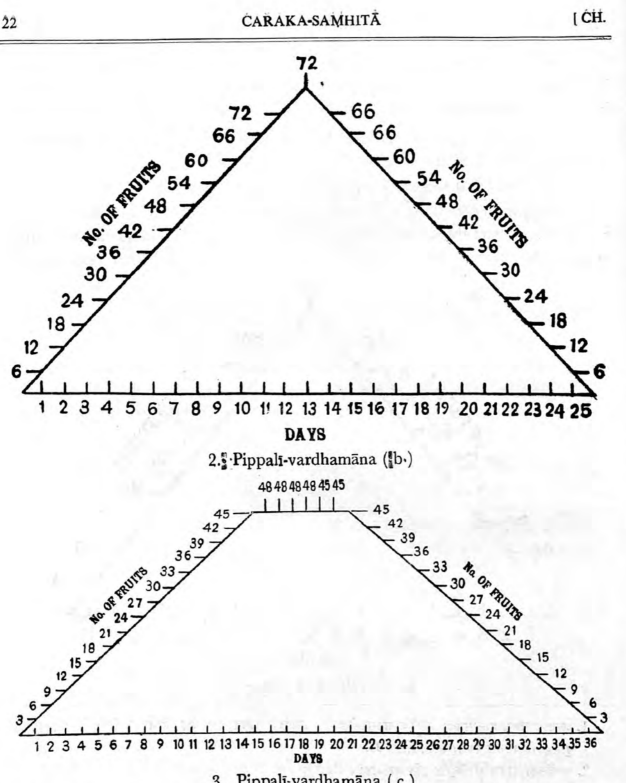
GD gives in details the course of pippali-vardhamāna. There are three courses e. g. of ten, six and three fruits which are completed in 19,25 and 36 days according to him. The total number of fruits comes to 1000, 1014 and 1026 respectively.<sup>3</sup>



1. Pippalī-vardhamāna (a)

- 1. अस्यायमभिप्राय:--यावता क्षीरेण शतमालोड्यते तावता, यावता च दश तावता क्षीरेणेति क्षीरस्यापि विद्विहानी वर्धयेत पयसा सार्धमिति । JJ.
- 2. चूर्णीकृता इत्यत्र शीतीकृता इति वा पाठः । Ck.
- 3. In the Second and the third course, the number of fruits exceeds much the total number (1000) prescribed in the text. Hence I have proposed the alternative courses (see graph).

1]



3. Pippalī-vardhamāna (c)

These three courses are meant for three types of persons according to strength. The forms of the drug-kalka, srta and cūrņa-are also based on the same. In this way,

#### CIKITSÄSTHÄNA

23

the reading 'sitikrtā' is appropriate as 'cūrṇa' is always included in 'piṣṭa' which is meant for strong persons and not for weak ones. The statement of Hārīta and Bhoja that the course of five or seven fruits is meant for the persons of medium strength is also accepted.<sup>1</sup>

JN has adopted the reading 'sitikrtā' and has criticised Ck hereby for accepting the reading 'cūrņīkrtā' because cūrņa is heavier than kalka and as such can't be recommended for weak persons. Thus only the reading 'sitikrtā' is proper.<sup>2</sup>

3. 41-47. GD interprets 'jaranānte' as 'prātaķkāle' (in morning) because by that time the food taken in the previous day is digested. It also suggests that harītakī should not be used in cases of doubt in the digestion of the previous food.<sup>3</sup>

JN follows GD<sup>4</sup>

3. 48-50. According to Jejjata, 'cākaṣāyaṃ' is the proper reading instead of 'ca kaṣāyaṃ'. It would mean that śilājatu possesses four rasas except amla and kaṣāya e. g. madhura, tikta, kaṭu and lavaṇa.<sup>6</sup> In vīrya also it is neither too hot nor too cold. This property is described generally for śilājatu but there may be variations in different types which can be explained in term of predominance.<sup>6</sup> He also mentions about the additional two types produced from tin and lead as described in other texts but does not accept it.<sup>7</sup>

- 1. त्रिधा प्रयोगस्त्रिधापुरुषाभिष्रायेण । तत्रापि कल्कश्वृतचूर्णीकृतत्वेन त्रिधा प्रयोगः प्रवरमध्यवलाबलानामुत्कर्ष-मध्यमापकर्षभेदेनाचार्येणोक्त इति बोध्यम् । चूर्णीकृता इत्यत्र श्रीतीकृता इत्येव पाठो युक्तः, ह्रस्वबलैध्प-युक्तत्वेनोक्तत्वात् । अन्यथा 'बलिभिःपिष्टा' इत्यनेन चूर्णतुल्यत्वलाभेऽबलवलिनोस्तुल्पप्रयोगःस्यादिति चूर्णापेक्षया श्रीतकषायस्याल्पवीर्यत्वात् । मध्यवलस्य पश्च सप्त वा पिष्पत्यः त्रमवृद्ध्योपयुज्यन्ते यदुक्तं हारीतभोजाभ्यां तदनेनाप्रतिषिद्धम् । GD.
- 2. 'चूर्णीकृताः ह्रस्वबलैः' इति चक्रपाणिधृतः पाठः, स च सर्वत्रैव हेयः। चूर्णस्य कल्कात् बलिभिः सेव्यत्वेनोक्तात् अभेदात् हीनवलैः सेव्यत्ववचनं कथमपि संगमयितुं न शक्यते । ··· ··· 'शीतीकृता ह्रस्वबलैः' इति पाठ एव साधीयान् । JN.
- 3. पूर्वदिनाहारस्य जरणान्ते अर्थात् प्रातःकाले । यावत् पूर्वदिनाहारपाकशङ्का तावन्नाभयां प्रयोजयेदिति ख्यापनाय जरणान्ते इत्युक्तम् । GD.
- 4. जरणान्ते पूर्वदिनभुक्तस्य परिपाकान्ते अर्थात् प्रातः । JN.
- 5. This may also be related to four sources e.g. gold, copper, silver and iron respectively.
- 6. 'अनम्लं चाकषायं च कटु पाके शिलाजतु' इत्यत्र चोद्यते-अम्लकषायवर्जाश्चत्वारो रसाः सर्वेषु मधुरतिक्त-कटुकलवणाः । ... गा विरुद्धवीर्यंसंवादे किश्वदपोह्यते न सर्वमेकस्य । JJ.
- 7. तन्त्रान्तरे त्रपुसीसधातुप्रभवमपि द्वयमुक्तम् ··· ··· तथापि तयोरत्र न संभवः । JJ.

1]

Regarding bhāvanā he says that the excellence in potency attained from it indicates that śilājatu in spite of being yogavāhī does not [leave its properties while taking those of other drugs.<sup>1</sup>

GD takes virya not only as sita-usna but the potency by which drug acts.2

JN names some of the drugs alleviating vata, pitta and kapha.<sup>3</sup>.

Ck says that though Suśruta by adding two types produced from tin and lead has described six types of śilājatu generally useful in diseases and rasāyana therapy, yet here in the context of rasāyana the four types useful in the same are described.<sup>4</sup>

GD interprets 'anamla' as 'that with slightly sour taste' and not 'completely without it'.<sup>5</sup>.

JN interprets that śilājatu possesses slightly sour and astringent tastes.<sup>6</sup> Regarding four types, he says that these are mainly prescribed for rasāyana effect thus the existence of two other types is not contra-indicated.<sup>7</sup>

3. 51-55a. As there is no mention of the quantity of loha, both should be taken, according to general rule, in equal quantity.<sup>8</sup>

GD prescribed drying of silājatu after it is taken out of the liquid and for this he has modified the textual reading as 'praksipyoddhrtamāvānam'.<sup>9</sup>

IN, though does not modify the reading, supports GDs'idea.<sup>10</sup>

- 1. तत् सुमावितं वीयौंत्कर्ष परं याति अनेनैतज्ज्ञापयति-योगवाहित्वेऽप्यजहत्स्वार्थताहृतान्यद्रव्यगुणविश्वे-षता च । JJ.
- 2. वीर्योत्कर्षं कर्मकरणशक्त्युत्कर्षं ··· ··· न तेनात्युब्णशीतवीर्यंत एवौत्कब्यं याति क्रियते येन या किया तद्वीर्यमित्युक्तेः । GD.
- 3. वातपित्तकफध्नैः किमात् रास्नादशमूलवलापुनर्नवैरण्डशुण्ठीमधुकानां द्राक्षाभीरुपटोलीत्रायन्तीगुडूचीजीवनी-यानां किमिजिद्वचात्रिफलाघनमुख्यपञ्चमूलपञ्चकोलानाञ्च क्वार्थैः । JN.
- 4. सुश्रुते यद्यपि त्रपुसीसभवं प्रक्षिप्य षड्विश्वणिलाजतु सामान्येन रोगे रसायनाधिकारे चोक्तं, तथापीह रसायनाधिकारे तदधिकृतचतुर्विधमेवोक्तम । Ck.
- 5. अनम्लमितीषदम्लं न त्वम्लरसरहितम् । GD.
- 6. अनम्लं कवायं ईषदम्लकषायं रसे । JN.
- 7. इह हेमादिसंभवानां चतुर्णां वचनं मुख्यतया रसायने अधिकृतत्वात्, न तु तेन अन्ययोनि शिलाजतु प्रतिषिध्यते । JN.
- 8. लोहै: सहेति भागानियमे लोहसमानभागता शिलाजतून: । Ck.
- 9. ज़िलाजतु कोष्णे वातहरादिक्वाथे प्रक्षिप्य अर्थनं रौद्रे गोषयेत् । GD.
- 10. शिलाजतु प्रक्षिप्य उद्धृतं उद्धृत्य संशुष्कम् । JN.

100

#### CIKITSASTHANA

3. 55b-61. The words 'hema' etc. denote the stony source of gold etc. from which ilajatu exudes.<sup>1</sup>

Madhura vipāka of śilājatu produced from silver should be taken as exception,<sup>2</sup> Uṣṇa and śīta vīryas of śilājatu are of moderate degree and not of excessive one as indicated by the word 'anuṣṇāśīta'.<sup>3</sup>

GD interprets the varieties in vipāka and vīrya on the basis of prabhāva.4

3. 62-65. The plural number in the word 'prayoga' is justified by the plurality of types, bhāvanā ( impregnation ) and āloḍana ( suspension ).<sup>5</sup>

Interpreting 'sarvakāla', some say that it means 'whole life' but, in fact, it should be taken as 'one year' because the period of rasāyana administration is the same and by that time the body becomes quite strong to resist the disintegrating action of kulattha.<sup>6</sup>

Ck follows Jejjata.<sup>7</sup> Further he says that though heavy substances are contraindicated, milk etc. are prescribed specifically.<sup>8</sup>

GD, however, says that kulattha is to be avoided for the whole life but other substances (vidāhī etc.) may be taken after the rasāyana therapy is over.<sup>9</sup>

- 1. हेमादिशब्देनेह हेमादिसंभवस्थानभूतशिलोच्यते, यतो न साक्षात् सुवर्णादिभ्य एव शिलाजतु स्रवति । Ck.
- 2. यस्तु रूप्यभवे कटुरसे विरुद्धः पाक उक्तः, स उत्सर्गापवादन्यायेन ज्ञेयः । Ck.
- 3. वीर्यन्तु ताम्रभवस्योष्णस्य तथा त्रवाणाञ्च शीतत्वयुक्तानामत्युष्णशीतवीर्यताया अवकाशो नास्ति, अतः सामान्यगुणकथने नात्युष्णशीतमितिपदेन उष्णस्य शीतस्य च वीर्यस्य प्रकर्षो निषिध्यतै, तेनानुष्णाशीतत्वं विद्यीयते, ततश्च शिलाजनुनि वीर्यं शीतमुष्णं वाभिहितमपि न बलवद्भवतीति लभ्यते । Ck.
- 4. कटुविपाके प्रभावात् शीतश्च, अन्यथा मधुरत्वेन मधुरपाकः शीतश्च, कषायत्वेन कटुविपाक उष्णश्च स्यात् । GD.
- 5. नन्वेक एव शिलाजतुप्रयोगे बहुवचनं किमित्युच्यते ? जाति-भावनालोडनबहुत्वात् प्रयोगबहुत्वं युज्यते । बहुवचनं तु आलोडनादिभेदबहुत्वेन इति न विरोधः । JJ.
- 6. ननु सर्वत्वं कालस्य कीदृक् ? यावज्जीवितमित्येके, अन्ये त्वाचक्षते-अत्यन्तविरुद्धत्वात् रसायनस्याप्यन्तवता फलेन भवितव्यं नात्यन्तिकेन, तस्मात् संवत्सरं परिहारस्तस्यैतावानेव कालः ... सवत्सराच्चात्यन्त-दुढता कायस्य स्यादतः संवत्सरं परिहारः । JJ.
- 7. शिलाजतुप्रयोगेष्विति बहुवचनमालोडनादिभेदेन प्रयोगभेदं बुद्धिस्थीकृत्य ज्ञेयम् । .... सर्वकालमिति यावद्रसायनाहिताः गुणाः सन्ति । केचित्तु यावज्जीवं कुलत्थवर्जनमाहुः । Ck.
- 8. शिलाजतूप्रयोगे गुरुनिषेधेऽपि विशेषवचनात् क्षीरादिप्रयोगः । Ck.
- 9. सर्वकालं यावज्जीवं \*\*\* \*\*\* कुलत्थाः सर्वकालं वर्ज्याः, विदाह्यादीनि प्रयोगानन्तरं यद्वच्छया सेव्यानीति भावः । GD.

tj

JN interprets it vaguely as 'always'.<sup>1</sup>

4. 3. The Himalayas are already, 'siva' (auspicious etc.) and as such the specific mention of the epithets' 'siva' etc. denotes the relative importance of northern part because the other parts are not so.<sup>2</sup>

GD interprets 'siva' as 'auspicious because of being abode of Lord Siva'.3

4. 4-5. Ayurveda was already delivered to sages through Bharadwāja as described earlier (in Su. Ch. 1) but it is repeated here just to emphasise on amelioration of diseases for the welfare of the mankind for which the sages themselves went to Lord Indra.<sup>4</sup>

Ck interprets that though sages acquired Ayurveda from Indra through Bharadwāja, Indra repeats that with the suspicion that they might have been confused due to mental deterioration caused by rural living.<sup>5</sup>

GD has modified the reading 'ārṣam brahma ca prati maitrīm' as 'ārṣam brahma ca maitrīm'.

IN has adopted the GD's reading but has made a compromise in his comm.<sup>6</sup>

4. 6. The word 'sankramya' is read as 'sankramayya' by GD and has been interpreted as 'in proper order'.<sup>7</sup>

IN interprets it as 'after delivering wholly'.8

Ck. is silent on this.

- 1. सबंकालं सर्वदा । JN.
- 2. नन्वत्र शिवादिगुणयुक्त एव हिमवान् कि शिवादिग्रहणेन, उच्यते, अस्यापि केचिद् भागाः प्राग्दक्षिणपश्चिमाः न तथा । तेनोत्तरहिमवद्भागप्रापणार्थ शिवादिग्रहणम् । JJ.
- 3. शिवं शिवकरं शिवकरशिवनामकपरमदेवताध्युषितत्वात् । GD.
- 4. ननु च प्रागेव भरद्वाजेन मर्हाषनियोगादिन्द्रादुपेत्य प्रकाशितः । तदन्तभूँतानि च रसायनानि अष्टांगावतारे प्रदर्शितानि प्रथमाघ्याय एव । अपि च ऋषीणाममलज्ञानानां रजस्तमसोरभावाद् विस्मृतिर्नोपपद्यते । अत्रोच्यते, यद्यप्येवं तथापि प्रजानुग्रहाय<sup>...</sup> ...भवन्तः । महाभ्युदयकारि चैतद् रसायनं, तस्गाद् भूय उपदेशो न्याय्य इति । JJ.
- 5. यद्यपि च ऋपयो भरद्वाजद्वारा इन्द्रादधिगतायुर्वेदाः, तथापि ग्राम्यवासकृतमनोग्लान्या न तथा स्फुटार्थो वर्तते इति शङ्कया पुनरिन्द्रस्तानुपदिशति । Ck.
  - 6. ववचित आर्थं ब्रह्मचर्यं प्रतीति पाठः । तत्र प्रतिशब्दः मैत्र्यादिभिः प्रत्येकं योज्यः । JN.
  - 7. संक्रमय्य सम्यक्कमात् । GD.
  - 8. संक्रमय्य कात्स्योन दत्वा । JN.

27

4. 7. Jejjata says that these divine herbs are meant for the sages accomplished with penance, knowledge etc. and not for others.<sup>1</sup>

4. 8-10. Jejjata says that the word 'bhavadvidhaih', indicates that not only sages but the house-holders and mendicants too who are strong enough to control themselves can use these herbs. 'Vişaya' means the proper place and in this context it is Himalayas where the herbs are most potent.<sup>2</sup>

Ck interprets 'viṣayābhijāḥ' as 'those growing in their proper holy habitat'. It further means that such herbs do not grow in unholy places and, if grown, they are devoid of potency.<sup>3</sup>

4. 11-12. Here 'kṣetra' means 'the places other than Himālayas etc.' 'Teṣām' means the persons other than the sages such as mendicants etc. 'Madhyama karma' means improper use or unseen factor.<sup>4</sup>

GD reads 'nikarmanā' in place of 'ca karmanā' interpreting as 'bad deeds."

JN adds that the herbs grown in bad habitat should not be used.<sup>6</sup>

4. 27-29. Jejjata raises the question as to how the indoor method of rasāyana is said to be beneficial for the disease-free when it is prescribed in various diseases also as in case of cyavanaprāša which is mentioned as usefual in cough and dyspnoea etc. the reply is that this method is generally adopted for acquiring memory etc. and as such its use in treatment of diseases is secondary.<sup>7</sup>

1. अत्र प्रतिविहितञ्च उपात्ततपोज्ञानसं भाराणामनुपहतात्मनां शक्तिर्महर्षीणामुपदेशश्च तमेवाधिकृत्य नान्यथा । JJ.

- तस्माद् भवद्विर्धीजतात्मभिरिति करोति । एतज्ज्ञापयति-अन्यैरपि अमुनिभिरपि कृतात्मभिः तमोबलवद्भि-गृँहस्थैश्च प्रयतैनियतात्मभिः नैता न शक्याः ओषधयः सेवितुम् । विषयामिजाः शक्यन्त एव सेवितुम् । ... ... उचिते सोमगुणयुक्ते च विषयेऽभिजाताः विषयाभिजाः, स चासौ विषयो हिमवानिति, तत्र हि ता उत्कृष्टवीर्या भवन्ति । JJ.
- 3. विषयाभिजा इति स्वोचितपुण्यदेशे जाता इत्यर्थः । अपुण्ये तु देशे दिव्योषधिजन्मैव न भवति, भवन्त्योऽपि निर्वीर्या भवन्तीति भावः । Ck.
- 4. क्षेत्रगुणैरिति हिमालयादिप्रश्वस्तदेशव्यतिरिक्तक्षेत्रधर्मैः । तेषामिति ऋषिव्यतिरिक्तानां वानप्रस्थादीनाम् । मध्यमेन च कर्मणा इति असम्यक् प्रयोगेण, किंवा, अनतिमहताऽदृष्टेन । Ck.
- 5. निकमंणा निकृष्टकमंणा । GD.
- 6. अत्यःतमप्रकृष्टे क्षेत्रे जातास्तु न सेव्या एवेति भाव: । JN.
- 7. ननु च कुटीप्रावेशिको रोगिणामपि निर्दिष्टश्च्यवनप्राशः परमुक्तो रसायनः । कासश्वासहरश्चैव विशेषेणोप-दिश्यते ॥ लभेत जीर्णोऽपि कुटीप्रवेशात् । तस्मादरोगाणामिति विरुद्धम् ? उच्यते, मेधादीनामेव प्रायशः प्राप्त्यनिधानात् । JJ.

For 'kṣaṇinām' Jejjaṭa's reading is 'kṣamiṇām' meaning 'those who are patient and not disturbed by various desires relating to family and wealth.<sup>1</sup>

Ck reads 'kşaninām' meaning 'those having enough time'.2

GD follows Jejjata's reading.3 JN also supports the same.

4. 30-35. The word 'asankīrņa' has been interpreted by Ck as 'one having pure food'<sup>4</sup> but according to GD, it is 'one free from narrowness and having respect for different religions'.<sup>5</sup> JN supports him and interprets it simply as 'free from narrowness'.<sup>6</sup>

4. 36-38. 'Hatātman', according to Jejjata, is 'nihilist'.<sup>7</sup> For 'arujobhyaḥ', he reads 'arajobhyaḥ' meaning 'devoid of rajas'.<sup>8</sup> He also informs about the other reading 'ajarebhyaḥ' meaning 'longlived but unqualified'.<sup>9</sup>

GD interprets 'hatātman' as 'one having no faith in vedic scripture',<sup>10</sup> while JN takes it as 'unfortunate'.<sup>11</sup>

4. 39-51. Jejjata says 'grahas are those (vessels) by which brāhmaņas take soma'. He also gives its description.<sup>12</sup> The word 'somābhipatita' seems to be read as 'somo'tipīta' by Jejjata. It is interpreted as 'purged excessively'.<sup>13</sup>

'Stotram' is also 'sastram' according to Jejjața. He also discusses the difference between sastra and stotra.<sup>14</sup>

- 1. क्षमिणां कृतक्षमाणां, न पुत्रदारकुटुम्बधनपर्येषणाकुलानामित्यर्थः । JJ.
- 2. क्षणिनां कृतक्षणानाम् । Ck.
- 3. क्षमिणां क्षमाशीलानाम् । GD.
- 4. असङ्गीणंः असङ्गीणंभोजी । Ck.
- 5. असङ्कीर्ण नानाधर्ममेलकेन सङ्कीर्णभावरहितम् । GD.
- 6. असङ्कीणं सङ्कीणंभावरहितम् । JN.
- 7. हत आत्मा येस्ते हतात्मानः नास्तिकाः । JJ.
- 8. अरजोभ्य इति कोऽर्थः ? अत्र हि नजथों नाम अपोढारिका तदर्थपोद्धृत्य ··· ··· तथाचक्षते अरजोभ्योऽप्य-द्विजातिभ्यो न वाच्यम् । JJ.
- 9. ये चान्येऽन्यथा पठन्ति-अजरेभ्योपि द्विजातिम्यः गुश्रूषेति । JJ.
- 10. हतात्मसु साङ्गवेदवचनेष्वनिष्ठादिभिईतमनोबुद्धिस्वभावेषु । GD.
- 11. हतात्मसु हतभाग्येषु । JN.
- 12. द्विजातिभिस्तत्र यैः सोमाः गृह्यन्ते ते ग्रहाः। किष्कुप्रमाणाः असंलग्नमध्यास्त्रिभागमात्रखातास्ते च संमार्गभाजः। JJ.
- 13. सोमोऽतीव पीतोऽतिविरेचित इत्यर्थः । JJ.
- 14. नन् शस्त्रस्तोत्रयोः को विशेषः ? उच्यते, साभगाः स्तोतारः तैः स्तुतं बह् वृचं प्रशंसन्ति । JJ.

The word 'prāņācārya' is also read as 'prāņivarya' by Jejjata. 'Prāņivarya' means 'liked by the people' or 'best among the people'.<sup>1</sup>

Here 'veda' means 'Ayurveda'.2

Ck informs about the reading 'somātipacita' in place of 'somābhipatita' which indicates excessive intake of soma.<sup>3</sup>

Explaining the difference between sastra and stotra he says the former is also stotra but different from sāma and rk.<sup>4</sup>

GD reads 'somānnipatitaḥ' meaning 'fallen from gentleness'.5

The word 'grahāh' is interpreted by him as 'methods of intake'.6

JN reads 'somātipatitah' meaning 'by excessive intake of soma'."

4. 52-54. Jejjata has adopted the reading 'dwijah' instead of 'trijah'. Vaidya is once again born after completing his education. That is why he is worth-worshipping doubly.<sup>8</sup>

Discussing the significance of 'vā' with 'brahma' and 'ārṣa, he says that in brāhmaņas brāhma and in vaišyas ārṣa or other sattva enters.<sup>9</sup>

Ck says that 'vaidya' is so called because of acquiring knowledge and 'dwija' because of acquiring new birth after completing education.<sup>10</sup>

Explaining the alternatives of brahma and arsa sattva, he says that this is according to the specific function of the vaidya. The former is related to those

1. प्राणिवयं प्राणिनां वरणीयं ईप्सितम् । ... अथवा उपपादितावयव एव वर्यग्रब्दः श्रेष्ठवाची इति । JJ.

2. वेदपारगमायुर्वेदपारगमिति यावत् । JJ.

3. सोमातिपचित इति वा पाठः, तत्राप्यतिपचनेन सोमपानातियोगं दर्शयति । Ck.

4. शस्त्राणीति केचित्, संशस्यतेऽनेनेति कृत्वा सामऋग्व्यतिरिक्तं स्तोत्रमाहः। Ck.

5. सोमात सौम्यभावात् । GD.

6. ग्रहाः ग्रहणार्थं विधयः । GD.

7. सोमातिपतितः सोमातिपातयोगेन युक्तः, तेन क्षपितवीयंः । JN.

8. तेन द्विपूजनीया वैद्यजातिभंवति । JJ.

9. ननु च ब्राह्म वा आर्षं वेति कस्माद् विकल्पः ? एकस्यैव कस्मान्न नियमः कृतः ? उच्यते, ब्राह्मणस्य वेदार्थ-परिज्ञानादायुर्वेदज्ञानाच्च ब्रह्मसत्वानुप्रवेशः, सांसिद्धिकत्वाच्च ब्रह्मसत्वमाविश्वति । वैश्यमार्थमिति यथासंख्येन प्रत्येतव्यम । ... अथापि वेति शकयमवरुणादिगन्धर्वान्तानीत्येतज्ज्ञापयांवभूव । JJ.

10. तेन विद्यायोगाद वैद्यत्वं तथा विद्यासमाप्तिलक्षणजन्मना द्विजत्वं भवतीत्युक्तं भवति । Ck.

[ CH.

who strike at the root of pain and work for spiritual ascent and the latter is for the other professional physicians.<sup>1</sup>

GD (also JN) reads 'trijaḥ'. He says that the six castes or types of brāhmaņa after completing education in two types of vidyā ( parā and aparā ) become thriceborn (already twice-born after upanayana).<sup>2</sup> In the interpretation on the word 'trijaḥ' in the preceding verse, he details the six castes as brāhmaṇa, mūrdhābhişikta, ambaṣṭha, kṣatriya, kṣatriya-māhiṣya and vaiśya.<sup>3</sup>

JN has further clarified this point. He says that the vaidya is first born of the mother's womb, he is twice-born after initiation and thrice-born after completing Ayurvedic education. Nobody can become vaidya simply by virtue of his birth or initiation but only after acquiring scholarship.<sup>4</sup>

4. 55-62. According to Jejjata, the profession of medicine for pecuniary benefits is bad but if the patient being relieved of illness offers presents in gratefulness to the vaidya, to accept it is not unethical. Here both physician and patient are within ethical standards.<sup>5</sup>

 ब्राह्मं वा आर्षं वा इति विकल्पो वैद्यविशेषाभित्रायाद् भवति, तयोर्थो नैष्ठिकचिकित्सार्थस्तस्य ब्राह्मम्, इतरस्य तू लोकानुग्राहिण आर्षमिति व्यवस्था । Ck.

- 2. साङ्गानां वेदानामध्ययनेन यज्ज्ञानं सा विद्या, सा च द्विधा परा चापरा च ...... तद्द्विविधविद्याया अध्यय-नेन,समाप्तौ सत्यां भिषजस्तृतीया जातिः वैद्यत्वे, न पुनर्जन्मत उच्यते ।.....अत एव ब्राह्मणानां षड्विधत्ना-मुपनयनसंस्कारवेदारम्भ इव वैद्यत्वे तेषां वेदाध्ययनसमाप्तिश्चेत्तदा तेषां ब्राह्मणत्वादिवद् वैद्यत्वं भवतीति त्रिजन्मत्वम् ।......तस्माद् वैद्यस्त्रिजो द्विजेषु श्रेष्ठः स्मृतः । GD.
- 3. त्रिजातिः ब्राह्मणमूर्धाभिषिक्ताम्बष्ठान्यतमो ब्राह्मणः, क्षत्रियमाहिष्यान्तरः क्षत्रियो वैश्यो वेति षण्णामन्यतमः संस्काराद् द्विजन्मवान् । GD.
- 4. वैद्यस्य तृतीया जातिः जन्म उच्यते । प्रथमा जातिः मातृगर्भतो जन्म, द्वितीया जातिरुपनयनात्, तृतीया तु वैद्यविद्यासमाप्तो । ... न तु पूर्वेण प्रथमेन जन्मना उत्पत्तिलक्षणेन, न चोपनयनलक्षणेन द्वितीयेन जन्मना वैद्यो भवति । न हि जातमात्रः कश्चिद् वैद्यो भवति, किन्तू शास्त्रमधीत्य विद्यायोगादेव । JN.
- 6. चिकित्सापण्यविक्रयं न करोति यस्तु तस्मादुपकारिणे तुददाति प्राणदो गुरुरिति कृत्वा तस्माद् गृह्णतोऽपि न दोषः । ··· ·· इत्येवं वैद्यातुरौ नापराध्येते इति । JJ.

## CHAPTER II

1. 1-2. Both rasāyana and vājīkaraņa are invigorating for the healthy; rasāyana, in the long run, also promotes virility and potency, but not immediately as vājīkaraņa.<sup>1</sup>

Ck says that because of being invigorating, vājīkaraņa is described after rasāyana.<sup>2</sup>

GD says that after the chapter on rasāyana, in the serial order in the context of the regimen for the healthy, vājīkaraņa is being described.<sup>3</sup>

In the jurisdiction of promotive therapy, vājīkaraņa is started after rasāyana.4

1. 3-4a. Vājīkaraņa is that by which man is made like a horse.<sup>5</sup> After intake of rasāyana when all the dhātus are promoted there should not be loss of the chief dhātu ( semen ) and for this vājīkaraņa is to be taken.<sup>6</sup>

The word 'puruşa' signifies that the child and the old are not fit subjects for the same. Women and enunchs are already eliminated as they are not under its jurisdiction.<sup>7</sup>

Vājīkaraņa should be taken regularly. Though it does not promote all the dhātus like rasāyana yet by its constant use like food semen is promoted.<sup>8</sup>

This is prescribed from the point of view of involvement in worldly affairs

- 1. स्वस्थस्योर्जस्करं यत्तु तद् वृष्यं तद् रसायनमित्युक्तत्बाद् रसायनं वाजीकरणमपि सद् भवति न तु तदात्व एव यथा वाजीकरणम् । JJ.
- 2. स्वस्थस्यौजस्करसामान्यात् रसायनमनु वाजीकरणं वाच्यम् । Ck.
- 3. अथ रसायनाध्यायानन्तरमतः स्वस्थविध्यधिकारादुद्देशानुकमाद् वाजीकरणमाह । GD.
- 4. ऊर्जस्कराधिकारात् रसायनानन्तरं वाजीकरणमारभते । JN.
- 5. वाजीवाश्वसधर्मा येन कियते तद् वाजीकरणम् । JJ.
- 6. रसायनात्तस्य हि समुपचितघातोः प्रधानधातुपरिक्षयो मा भूदित्यनुशब्दो ... ... पश्चाद्वचनम् । JJ.
- 7. पुरुषग्रहणं बालात्यन्तवृद्धनिरासार्थं, न पुनः स्त्रीषण्डव्युदासार्थं तेषां वाजीकरणाप्राप्तेः । JJ.
- 8. नित्यग्रहणं सदा सेवनं ज्ञापयति । यथा रसायनं प्रयुक्तं सर्वधातूनां प्रुष्टिमादधाति नैवं वाजीकरणं, तदि सततमुपयुज्यमानमाहारवच्छुकधातुवृद्धिमादधातीति । JJ.

#### CARAKA-SAMHITA

and as such does not come in conflict with the injunctions for recession because the former is meant for progress of the mankind and the latter for liberation.<sup>1</sup>

Food, sleep and celebacy are mentioned as three supports for the body then why this instruction for involvement in sex? It means that this should be used properly and with restraint. Secondly, the holding up of semen also causes certain disorders.<sup>2</sup> Perhaps that is why some authors have read 'abrahmacaryam' in place of 'brahmacaryam.<sup>3</sup>

'Putra' here means 'good progeny' including female child which also is means of virtue.\*

According to Ck, vājīkaraņa is that by which a non-horse becomes horse-like potent is sexual intercourse.<sup>5</sup>

The word 'anvicchet' signifies that the achievements of vājīkaraņa are less in comparison to those of rasāyana.<sup>6</sup>

'Purușa' here means 'youthful' and thus eliminates the child and the old for whom sex is prohibited.<sup>7</sup> 'Nityam' signifies that vājīkaraņa is to be used not occasionally like rasāyana but always like food.<sup>8</sup> Only the persons with self-discipline should use vājīkaraņa because other may misuse it.<sup>9</sup> There is no conflict between

- 1. प्रवर्त्तकं च धर्मं स्वगंप्राप्तिलक्षणमाश्रित्य तदुच्यते यन्निवृत्तिकृते हि स उपदेशः । 'कोशकारो यथा ह्यंशून् ... ... निवर्तते' इति नैःश्रेयसिकं धर्ममाश्रित्य ब्रह्मचर्योपदेशः, अयश्वाभ्युदयिकमिति न परस्परविरोध-प्रसक्तिरिति । JJ.
- 2. त्रयः उपष्टम्भकाः भवन्ति-आहारःस्वप्नो ब्रह्मचर्यमिति । एभिष्ठाष्टव्धमित्यादेष्ठपदेशात् कथमत्र स्त्रीनिषेवण-मभिहितम् ? यथा एभिस्त्रिभिर्युक्तैष्ठपष्टव्धं शरीरं भवतीति । शुक्रविधारणे च दोषाभिष्ठानं … … तस्माद्युक्तं निषेवणमिति । JJ.
- 3. See Astangasangraha Su. 9. 36., Astangahrdaya Su 7. 52.
- 4. पुत्रायत्ता हि धर्मादय इति व्यभिचारि ... ... सत्प्रुत्रेभ्य इति । ... ... पुत्रप्राधान्याच्चैवममिधानं दुहितृ-प्राप्ताबपि धर्मादयो भवन्ति । JJ.
- 5. अवाजी वाजीवात्यर्थं मैथुने शक्तः कियते तद् वाजीकरणम् । Ck.
- 6. अन्विच्छेदिति रसायनान् महाफलात् तदपेक्षयाऽल्पफलं बाजीकरणं पश्चादिच्छेत् । Ck.
- 7. पुरुष इति पदेन तरुणपुरुषग्राहिणा बालवृद्धी निषिद्धव्यवायी निराकरोति । Ck.
- 8. नित्यमित्यनेन न रसायनवत् सक्वत्प्रयोगो बृष्यस्य किन्तु आहारवत् सर्वदोपयोग इति दर्शयति । Ck.
- 9. आत्मवानित्यनेन दुरात्मनो वृष्यकरणं निषेधयति, स हि वृष्योपयोगादुपचितघातुः सन्नगम्यागमनमपि कुर्यात् । Ck.

32

and the second state and the second state and a second state and a second state and a second state and a second

vājīkaraņa and the prescribed celibacy because sexual intercourse properly done in proper time does not go against it.<sup>1</sup>

GD interprets 'anvicchet' as 'search for'.2

JN gives the definition of vājīkaraņa as given by Ck.\*

1. 4b-8a. Of all the vājīkaraņa measures, woman is the best one because of her being source of pleasure. Besides, she is also like the field for the progeny, nevertheless, every women can't be vājīkaraņa but only the exhilarating one because otherwise she would bear an abnormal child.<sup>4</sup> It is called 'kṣetra' because it acts as base for the progeny as field does for the crop.<sup>5</sup>

Mention of 'sarīra' with 'strī' eliminates a portion, soul and mind.<sup>6</sup> Though the qualities sound etc. are present also in other substances, in women they are specially pleasure-giving.<sup>7</sup> The repetitive mention of 'yā' indicates the degree of the vājīkaraņa property. For instance, one quality may characterise the first degree, two or three qualities the second degree while all these together characterise the maximum one.<sup>8</sup>

According to Ck 'ksetra' is so called because the seed of semen sprouts there.<sup>9</sup> 'Siksitā' means 'trained in sixty four arts as described in kāmašāstra'.<sup>10</sup>

- 1. वाजीकरणसेवया चेह युक्तयैव ऋतुकाले च मैथुनं प्राधान्येनाभिष्रेतं, तेन तिसैंषणीये 'त्रय उपस्तम्भाः' इत्यादिग्रन्थेन ब्रह्मचर्यं यद्क्तं तद् ऋतुकाले यथाविधिकृतमैथुनाप्रतिषेधकमिति न विरोधः । Ck.
- 2. आत्मवान् पुरुषो नित्यं वाजीकरणद्रव्यमन्विच्छेत् वाजीकरणद्रव्यान्वेषां कुर्यात् । GD.
- 3. अवाजी वाजीव अश्व इव अत्यथं मैथूने शक्तः क्रियते अनेन तद् वाजीकरणम् । JN.
- 4. सर्ववाजीकरणेभ्योऽपि स्त्र्येद वाजीकरणमानन्दहेतुरवात् । न केवलं वाजीकरणं क्षेत्र आव पुत्रस्य । \*\*\* \*\* न हिया काचिद् योबा वाजीकरणं किन्तु स्त्री या प्रहर्षिणी, अप्रहर्षिण्यपि क्षेत्रं भवति किन्दवपत्यं विक्रतं जनयति । JJ.
- 5. क्षेत्रमिव क्षेत्रमपत्याधारभूतत्वात् । JJ.
- 6. नन् स्त्रीग्रहणेन पर्याप्तत्वाच्छरीरग्रहणं किम् ? उच्यते, एकदेशानामात्ममनसाञ्च व्यावर्तनार्थम् । JJ.
- 7. ननुच कार्यंद्रव्ये सर्वस्मिन्नेव पञ्चापि शब्दादयः कोऽतिशयः स्त्रीष्त्रित्यत आह ''' ''' एतदुक्तं भवति-यथा तस्यानन्तराविर्भूतास्तथा नान्यत्रैकशो द्विशस्त्रिशो वा प्रीतिजनका बाह्याः । स्त्रीशरीरे तु सर्व एव प्रकर्षेण प्रीतिजनकाः । JJ.
- 8. या येति बहुशः किमुच्यते, पृथगपि वृष्या, द्वित्रादिभिवृंध्यतरा, समस्तैवृंध्यतमेत्यस्यार्थस्य प्रापणार्थं या येति बहुत्वम् । JJ.
- 9. क्षेत्रमिव क्षेत्रं, तत्र गुकरूपबीजप्ररोहणात् । Ck.
- 10. शिक्षितेति कामशास्त्रोक्तगीतवादित्रलास्यादिचतुःपष्टिकलाशिक्षिताः । Ck.
- 3 IV

## CARAKA-SAMHITA

GD says that the totality of the desired objects is found only in women. There may be objects but not the desired ones. Likewise, there may be a few desired objects but not all of them. Thus the 'sanghata' of 'ista artha' is found only in women.1

From 'laksana' GD takes only the external physical signs while Jejjata takes both external and internal.<sup>2</sup>

IN does not distinguish between these two but states generally.<sup>3</sup>

1. 8b-16a. Jej jata reads 'mrjādhairyavacohāvaih' instead of 'vayorūpavacohāvaih'. He interprets 'mrjā' as physical beauty and 'dhairya' as serenity.4

The qualities of woman stimulate sex by the influence of daiva ( previous deeds ) or karma ( efforts in this life as vasikaraņa etc. ).5

Naturally men have different types of inclination and interests and as such a particular woman is not liked by all men.6

GD reads 'nanabhaktya' as 'nanabhuktya' and 'vivardhante' as 'nivartante'. He interprets 'nanabhuktya' as 'various enjoyments'." 'Nivartante' here would mean "accomplished". A define the loding of a strand of visit of bankart' muman triadel?"

He interprets 'vrsyatama' as 'that which promotes 'vrsa' ( semen ).8 He allows sexual intercourse even during menstrual period in case of intense desire."

IN interprets 'karma' as worldly actions as love-making etc.<sup>10</sup>

- 1. इब्टानामिन्द्रियाथनां शन्दादीनां संघातः समुदायः स्त्रीष्वेत विद्यते नान्यत्र " " यदि चान्यत्रायनां संघातो वतैते न तहि इष्टानामयानां संघातः, यदि चेष्टा अर्था वतन्ते न च तहि इष्टानामयानां संघातस्त्वन्यत्र वर्तते । GD. The state of the second state of the second
- 2. लक्षणैः शोभनचिह्नैः । GD. लक्षणवाँग्रेरान्तरैविद्याविनयादिभिश्च । JJ.
- 3. या लक्षणैः शुभैरुपलक्षिता । JN.

34

- 4. मूंजा शरीरलावण्यमुक्तम्, धैर्यं सर्ववस्तुष्वचापलं गाम्भीर्यम् । JJ.
- 5. विवर्धन्त इति वृष्यरवं संपादयन्ति । ... ... दैवादिति प्राक्तनकमंणः, कमंण इति ऐहिकाद् बशीकरणादि कमंग: | Ck.
- 6. नानाभावा हि मानवाः इत्यनेम रूपादिगुणयोगेन न सर्वपुरुषान् प्रति स्त्रीणां त्रियत्वमिति दर्शयति । Ck.
- 7. नानाभुक्त्या बहुपभोगेन । GD
- 8. ब्रब्यतमा बुवाय हिततमा, बुवस्तु खलु गुकघातुः । GD.

317

ILU NEWNE

HILL IN SECON

ALL A MARTINET CLICOPERIE TONTATE . 2

State of the state

CHL

### CIKITSÁSTHÁNA

1. 16b-24a. Jejjata explains that these formulations provide pleasure, some from the very beginning and others at the end<sup>1</sup>. It should not be doubted that snigdha, madhura etc. might increase kapha in persons of kapha-prakrti and as such how it would prove as pleasure-giving because vājīkaraņa is to be used after proper purification by which kapha and pitta are eliminated and digestion is improved. Then it does not harm in any way<sup>2</sup>.

There also should not be the objection that by these measures there may be excessive loss of semen and consequent rise of diseases and as such they should not be recommended because it is not that work is not initiated because of the presumption of obstacles. Moreover, everything has got both merits and demerits and should be used to extract the merits as far as possible barring the demerits aside<sup>3</sup>.

Ck interprets 'upabhogasukha' in two ways-(1) that which provide pleasure in sex, (2) that which are pleasant in use<sup>4</sup>.

JN accepts the first interpretation<sup>5</sup>.

1. 33b-38a. The word 'rasa' (v. 35) is for kvātha<sup>6</sup> (decoction).

GD reads 'madhukam' instead of 'madhukam' and interprets flower or fruit of madhūkas7. magazini kar, imenbooren at in specificano in fr

JN clarifies the quantity of decoctives by saying that the word 'kudavonmitām' should be understood in relation to all the drugs by changing the gender and number<sup>8</sup>.

1. 38b-41a. Ck interprets 'utkārikā' as 'that similar to the shape of the rubbish heaped out by rats'9. 13,1075, 111

1. एतदुक्तं भवति -वाजीकरणं संयोगाश्च मधुरस्निग्धशीतांस्त उपभोगसुखा वीर्यापत्यविषर्धनाः । कटुकादीनि यानि तान्यपि उदकें सुखयन्ति । JJ.

2. इदमत्र चिन्त्यते - श्लेष्मप्रकृतेर्गु हस्निग्धमधुरशीतानि सामान्यात् कफवुद्धिमादधति कवं तेषामुपभोगसुखता ? ... एतदुक्तं भवति-कृतसंशोधनस्थापहृतकफपित्तस्यैधिताग्नेनं दोषाय वाजीकरणयोगाः । JJ.

- 3. यथोक्तादधिकनिःसृतं व्याधये संपद्यत एव, यद्येवं वृष्ययोगारम्भो दोषकृत् स्यात् । एनण्च न, अपत्यायंत्रवृत्तेः । ··· ··· 'न हि किचिददोषनिर्गुणं गुणभूयस्त्वमतो विचिन्त्यते' इति । JJ.
- 4. उपभोगे मैथुने सुखं कुर्वन्तीस्युपभोगसुखाः, किंवा उपभोक्तुं सुखाः उपभोगमुखाः । Ck. Com = = ....
- 5. उपभोगे स्त्रीसम्मोगे मैंबुने सुखाः सुखकराः । JN. 9. anauften sugarnes gefeht and (3.
- 6. रसे इति क्वाथे । Ck.

to, sheeting makes from the set and a OD 7. मध्कं मध्कपूष्पं फलं वा । GD.

8. तेन कुडवोन्मितामिति पदं जीवकवंभकादिष्वपि लिज्जवचनविषयंयेण यथायथं योज्यम् । JN.

9. उत्कारिका मुविकोत्कराकारा । Ck,

II

351

then huminut.

## CARAKA-SAMHITA

IN takes 'utkārikā' as 'halwā'1.

2. 3-9. Some say that here şaşţika rice should be taken as cooked with milk and not with water but this is not correct. 'Āsikta-kşīra' means 'that sprinkled with milk'. People also say that 'these şaşţika grains are soaked with milk<sup>2</sup>. 'Mātrā' means 'tulya' (equal) or 'stoka' (little) quantity<sup>8</sup>. Similarly, the quantity of māşa powder etc. is not mentioned as it is suggested by the word 'āvāpa' itself, āvāpa is taken as a quarter. Others also say that āvāpa should be taken in a quantity by which the mixture should not become too thick or too diluted<sup>4</sup>.

Ck interprets 'āsiktakşīra' as 'that grown by sprinkling of milk' and in support of this quotes Jatūkarņa'<sup>5</sup>. The juice of balā etc. should be in equal quantity or as the word 'mātrā' denotes 'little', it should be in little quantity<sup>6</sup>. 'Prabhūta' indicates the profuse quantity of honey and sugar by which excessive sweetness comes in<sup>7</sup>.

Here heating and frying of a combination of honey is not under contradiction because of the specificity of the formulation as in Susruta heating is prescribed of honey in the formulation 'triphalāyaskrti'<sup>8</sup>.

Ck takes 'ātmaja' as 'sukra'9.

GD reads 'kşiramarditam' as 'kşiramoditam' and interprets 'swollen with milk as if cooked<sup>110</sup>. He takes 'ātmaja' as 'progeny<sup>11</sup>. By 'mātrā' he takes 'equal quantity'.<sup>12</sup>

1. उत्कारिका हल्वा इति ख्याता । JN.

- 2. क्षीरेण पाचितं नोदकेनेति कैचित् आचक्षते इति, तन्न । आसिक्तं क्षीरं येषु ते वासिक्तक्षीराः । लोकोऽप्येवं बूते पीतदुग्धाः षष्टिका इति । JJ.
- 3. मात्रया तुस्य दित्युपस्कारेण मात्रया स्तोकेनेत्ययांः । JJ.
- 4. माषादीनां चूर्णानि कियत्त्रमाणानीति नोक्तम्, आवापणब्देनैवोक्तत्वात् । आवापश्चन्द्रपाद इत्यामनन्ति । अन्येऽप्याचक्षते—प्रायेणावापो यावता नातिसान्द्रं नातिद्रवमिति । JJ.
  - 5. आसिक्तक्षीरमिति क्षीरसेकबुढम्, यदुक्तं जतूकर्णे 'क्षीरसेकबुढं षष्टिकं पक्वं' इत्यादि । Ck.
- 6. जत्र बलादिरसानां तुल्यमानता, किंवा, मात्राणब्दस्याल्पवचनत्वाद् बलादिरसानामलामात्रत्वम् । Ck.
  - 7. प्रभुतत्वं मधूशकरयोयविताऽत्यर्थमभधुरत्वं स्यात्तावज्ज्ञेयम् । Ck.
  - 8. अत्र च प्रयोगमहिम्नैव मधुयुक्तस्यापि प्रयोगस्यापि भर्जनक्रियायामग्निसंयोगो न विरोधमात्रहाते, तथाहि सुभुतेऽपि त्रिफलायस्कृतो मधुनौऽग्निसंबन्धो भवत्येव । Gk.

e re instant ("na des électe de fait a linge a l'A

6. PH aft PHE ICL.

7. see something set on : CD.

9. बन्दारिका जीत्वज्ञाता हरि

9. जात्मजमिति हर्षभूतात्मजं गुक्रमिति यावत् । Ck.

10. सीरमोदितं तत्सीरेण स्विन्नबत् पुण्टं भवति । GD.

- 11. बारमजमपत्यम् । GD.
- 12. मात्रया तद्रसतुल्येन । GD.

36

CH.

# CIKITSASTHANA

37

the broad of the second

S. sacette a strategy with the

8. erenfatte galeren

PASSAGE MUNICIPAL OF

JN mostly follows Ck. He takes 'mātrā' as 'equal quantity'.<sup>1</sup> Regarding interpretation of 'ātmaja', he accepts the views of both Ck and GD<sup>2</sup>.

2. 10-13. Jejjata reads 'pūpādhānā' as one word instead of two words as 'pūpā and dhānā'<sup>3</sup>. He also quotes ācārya in support of the effectivity of the formulation<sup>4</sup>. He adds that as it is difficult to extract semen from these birds and animals their eggs may be taken which exert similar effect<sup>5</sup>.

Ck also follows the views of Jejjata regarding taking of eggs instead of semen<sup>6</sup>.

'Vartikā' is a kind of edible having shape like wick<sup>7</sup>. Though preparations are many because of the unity of drug the formulation is taken as one.<sup>8</sup>

GD interprets 'vartikā' as 'vaţaka'9.

2. 24-26. About raśalā Jejjata says—'curd mixed with sugar and pressed in cloth and then spiced with caturjātaka (twak, elā, patra and nāgakeśara) and camphor is known as rasālā<sup>10</sup>.

Ck, however, quotes a verse on rasālā<sup>11</sup>. Interpreting the word 'yuktyā' he says that marica etc. should be added in such a quantity that there may not be pungency etc.<sup>12</sup> GD explains it further by saying that it should be neither too sweet nor too pungent<sup>13</sup>.

2. 27. 'Simulating moon-rays' is an epithet for sastika rice suggesting that the

- 3. पूपाधाना इति-पूपानामाधानास्तेषां स्त्रियां समाधानं भक्तिविशेषात् पथ्यं भवति, एक एव प्रयोगो न द्वितीयः । JJ.
- 4. जाचार्या हि वारिजा वारिचारिणः परं बुष्या इति । JJ.
- 5. एषां शुक्रस्य गहीतुमज्ञक्यत्वादण्डैरपि तत्कार्यकरणम् ॥ JJ.
- 6. शकाणीति यद्यप्युक्तं, तथावि चटकादिशुक्रप्रहणस्याशक्यस्वात् समानगुणानि तदण्डाव्यपीह गृह्यन्ते । Ck:
- 7. बतिका बत्तिकाकाराः भक्ष्याः । Ck.
- 8. अयं तुल्यद्रव्यतया विविधभक्ष्यरूपोऽप्येक एव योगः । Ck.
- 9. बर्त्तिका बटका वा। GD.
- 10. रसाला-दधि शर्करया सह पटमृदितं चातुर्जातककर्पूरमात्रया युक्तं लोके रसालेत्युच्यते । JJ.
- 11. रसालालक्षणं सचातुर्जातकाजाजि सगुडाईकनागरम् । रसाला स्याच्छिखरिणी सुवृष्टं ससरं दकि ॥ Cha
- 12. युक्त्येति यथा कटुस्वाद्यधिकं न भवति तथा मरिचादियोगः कर्त्तव्यः । Ck.
- 13. युक्त्या यथा नातिमधुरं नातिकटुकच भवति । GD.

<sup>1.</sup> मात्रा तूल्यमानता । JN.

<sup>2.</sup> आत्मजमपत्यं ··· ··· अथवा आत्मजं शुक्रम् । JN.

grains should be entire and washed properly to eliminate the impurity. Others, however, take it as adjective for white sastika which is superior in quality. Thus the word 'candrāmsu-kalpa' signifies the variety of the cereal and not the processing<sup>1</sup>.

Ck takes it as 'excessively white'2.

2. 30-31. 'Pleasing to mind' is due to its stimulating property<sup>3</sup>. 'Yogyam' means 'capable of being used as aphrodisiac<sup>4</sup>.

GD reads 'astavarsam' and interprets 'for a period of eight years'<sup>5</sup>. Commenting on the word 'yogyam', he says that it indicates approdisiac nature of all of them independently but they are tittle beneficial for semen<sup>6</sup>.

JN reads 'astavarşān' and follows GD in its interpretation<sup>7</sup>. He reads 'yojyam' instead of 'yogyam'.

2. 32. Ck interprets 'pauruşa' as 'sukra's.

IN follows it.

3. 3-5. Jej jata says that cows are mostly fed on grasses and leaves and as such here 'parna' is mentioned not 'māşa' because the fruits (seeds) are unsuitable for them, the feeding on other grasses and leaves bring the aphrodisiac quality while the same on leaves of māşa etc. enhance this quality further<sup>9</sup>.

Milk of primipara is aphrodisiac because of her developed dhātus. The word 'puşța' indicates that milk of the cow nourished by other suitable diet has also got the excellence. Milk inherits the property of its source<sup>10</sup>.

1. षष्टिकौदनं विशिष्यते चन्द्रांशुकल्पत्वं, तस्याप्यपेतकणमलस्य अखण्डितधौतस्य ज्ञापनार्थम् । अन्ये तु – गौरषष्टि-कस्य प्रवरत्वात् तद्विशेषणार्थं चन्द्रांशुकल्पमिति सादृश्यान्न कल्पनेनेति । JJ.

2. चन्द्रां शुकल्पमिति अत्यर्थं शुक्लम् । Ck.

3. मनस उत्कर्षप्रदत्वादेव प्रियं हितमिति । JJ.

4. योग्यमिति बुष्यप्रयोगसमर्थम् । Ck.

5. अब्टवर्षंमित्यब्टवत्सरं व्याप्यास्योवधस्य वीर्यसद्भावाद् वराङ्गनासु समर्थो भवति । GD.

6. अत्र योग्यमित्यनेन स्वातन्त्र्येणेषां वाजीकरणत्वं किन्तू वृषाय हितत्वमात्रमिति ख्यापितम् । GD.

7. अब्टवर्षान् अब्टी वर्षान् व्याप्य समयों भवेत । JN.

8. पौरुषायिभिः शुकार्थिभिः । Ck.

- 9. माषभृतामिति वचनमयुक्तमिति पर्णग्रहणं करोति । तज्ज्ञापयति शुष्काः स्तम्बवन्तो न फगनीति तान्य-सात्म्यानि, प्रायशो गवां तृणपणौचितत्वात्, तस्मान् माषपणंभृतामित्युच्यते । अन्यतृणपणंभृताया एव क्षीरं बुख्यमुच्यते, माषपर्णादिभिर्वृष्यैः पुष्टायाः नितरां द्रुष्यत्वमापादयति । वाजीकरणार्थस्त्रायमारम्भः । JJ.
- 10. गुष्टिरेकवारप्रसूता, तस्या उपचितधातुत्वात् । पयोऽपि कारणानुविधानात् तद्वदेव भवति । पुष्टग्रहणं चैतज्ज्ञा-पयति सारम्येनोपचितायाः क्षीरेऽपि ज्यायस्त्वभाव इति । JJ.

'Having four nipples' etc. indicates that the cow is free from congenital defects, is auspecious and milk of such cows exhibits aphrodisiac effect due to prabhāva which is beyond the human reason<sup>1</sup>.

Ck comments that upward horn is a sign of pure and profuse milk<sup>2</sup>.

In the context of food 'ikşu' suggests its stem and 'arjuna' its leaves. Thus there are three options about food—ikşu, arjuna and māşaparņa<sup>3</sup>.

In the last verse there are three formulations—boiled milk, unboiled milk and that added with sugar, honey and ghee. This is supported by the quotation from Jatūkarņa<sup>4</sup>.

GD explains 'srta' as 'boiled upto one-half' and honey as 'fresh honey'5.

JN explains 'pusta' as 'not diseased'6.

3. 6-7. These are five separate formulations with sukrala etc<sup>7</sup>.

Ck also says the same thing while commenting on the word 'paryāya's.

GD clarifies that the drugs should be one-eighth of the milk and water four times. It should be boiled till water completely evaporates<sup>9</sup>.

JN adopts the reading 'vayaḥsaṁsthāpanaiḥ' instead of 'kṣīrasañjananaiḥ' on the evidence of Vrddha Vāgbhaṭa which he supports though this version could not be found in any ms. of the Caraka Saṁhitā<sup>10</sup>.

- 1. तथा हि, लोकिकैः चतुःस्तन्यादिभिर्विशेषणैः त्रिस्तनःवविशालःवाविशङ्घटरवादयो गवां दोषा इत्येवंविधा मङ्गल्या चतुःस्तनादियुक्तेति । लोकश्च बूते—नास्ति गोध्वलक्षणमिति । एवं विधायाः पयः प्रभावाद् बुध्यता-मासादयति । नात्र पुरुषौत्प्रेक्षा ऋमते । JJ.
- 2. ऊर्ध्वश्टङ्गत्वं विग्रद्धबहक्षीराया एव भवतीति वचनाज्ज्ञेयम् । Ck.
- 3. इक्ष्वादेति इक्षुदण्डनक्षा, अर्जुनादा अर्जुनवृक्षपत्रभक्षा । इक्ष्वादा वः, अर्जुनादा वा माषपर्णभृता वेति विकल्पत्रयम् । Ck.
- 4. पयः श्वतमश्वतं वेति द्वी योगी । शकंराक्षोद्रसर्पिभिर्युक्तं तदिति तृतीयः । एतत् प्रयोगोऽपि जतूकर्णे —तस्याः क्षीरं शर्कराक्षोद्रयुक्तं वा केवलं श्वतमश्वतं वा । Ck.
- 5. श्रृतमर्धावशिष्टपक्वमश्रृतं धारोष्णमपक्वं वाऽनुरूपतया शर्करानूतनमधुसपिमिर्युक्तं पाययेत् । GD.
- 6. पुण्टां न खगाम् । JN.
- 7. गुकलैजीवनीयैश्च बृंहणैर्वलवर्धनैः क्षीरसञ्जननैश्च पृथगेते पञ्च । JJ.
- 8. पर्यायेणेति पृथक् पृथक् प्रयोक्तव्यं, तेन पंचभिगंणैः पंच योगा भवन्ति । Ck.
- 9. पृथक् पृथक् दशभिर्दशभिः सिद्धं दुग्धादण्टमांशैश्चतुर्गुणजलेन ''' भीरं पक्त्वा ,जलक्षयेऽवशिष्टं पयः ''' प्रयोक्तव्यम् । GD.
- 10. वयःसंस्थापनैरिति वृद्धवाग्भटधृतः पाठः, स एव समीचीनः प्रतिभाति । अस्मत्सङ्ग्रहीतेषु सर्वेषु चरकपुस्तकेषु क्षीरसञ्जननैरिति पाठः । JN.

CH.

3. 8-10. The mention of both 'vrddha' and 'saptatika' indicates that it may be used even after the age of seventy years ( if the dhātus are not much deteriorated ) but not in too old. Though sexual intercourse is contra-indicated in this age, there is no difficulty in cases where dhātus are replenished by the use of aphrodisiacs which provide them both sexual potency and virility usually absent in this age-group<sup>1</sup>.

Ck comments that the person becomes 'vrddha' before the age of seventy years. The sexual effect on the latter is due to prabhāva of aphrodisiacs.<sup>2</sup>

GD takes 'sāptatika' as qualifying 'vrddha' meaning 'even seventy years old'. The word 'api' includes 'other persons'<sup>3</sup>,

3. 11. Boiling of milk with golden rings creates miraculous potency<sup>4</sup>,

The ring-like shape of gold is beneficial here by prabhāva.<sup>5</sup>

JN on the evidence of Vrddha Vāgbhata, adds that such use may also be prescribed with silver, copper etc<sup>6</sup>.

3. 12-13. The stream of milk should be concentrated upon the paste of pippali. This should be done till this becomes worth drinking<sup>7</sup>.

3. 15-17. 'Jivanīya', 'snigdha' and 'rucikārin' mean the three groups of drugs

- 1. बृढः साप्ततिक एवेति द्वयं किमथंमन्यतरोक्त्यैव सिद्धत्वात् । उच्यते, सप्ततेक्व्ध्वंमपीत्येषोऽभिन्नायः अपरिक्षीण-धातुः न तु जीर्णतरः इति । ननु च पूर्वोक्तव्याघातः 'सप्तत्याः परतो न च । आयुष्कामो नरः स्त्रीभिः संयोगं गन्तुमर्हति ॥' इति, तन्न । अकृतवाजीकरणस्यायं प्रतिषेधः । तस्याप्युपरि स्त्रियं व्रजतोऽत्ययं शुकक्षयादनषः स्यात् । वाजीकरणोपयोगादाप्यायितशुकस्य न दोष इति । युवेव परिहृब्यतीति एतावति वाच्ये प्राप्नोत्यपत्त्यं विषुलमिति एतज्ज्ञापयामास सप्ततेः परतो न सामर्थ्यं अपत्योत्पादने नापि हर्षोऽस्य तु वाजीकरणस्यायं प्रभावः येनोभयमपि निर्दोषमभिगमनमपत्योत्पादनञ्चेति । JJ.
  - 2. वृढः सप्ततेरवागिति ज्ञेयम् । सप्ततिकस्य तु यद्यपि णुकनिवुत्तिरुक्ता, तथाऽपि वृष्यप्रमावाद् भवतीति विज्ञेवम् । Ck.
  - 3. साप्ततिकोऽपि वृद्धः, अपिशब्दादन्योऽपि पुमान् । GD.
  - 4. मण्डलैःश्रृतस्य विचित्रश्वत्त्युत्वादः । JJ.
  - 5. मण्डलरूपाकृतिरिह सुवर्णस्य प्रभावाद्वृष्यप्रयोगोपकारिणी भवतीति वचनाज्ज्ञेयम् । Ck.;
- also see Ck's comm' on Cs. Su. 26, 13.
  - 6. रूप्यताम्रादीनामप्येवं विधिज्ञेयः । JN.
- र्ग 7. क्षीरध।रावदोहिता इति पिप्पलीकल्कादुपरि क्षीरधारावदोहः कर्तब्यः । क्षीरञ्च तावद् दोह्यं यावता पानयोग्याः पिप्पल्यो भवन्ति । Ck.

# CIKITSASTHANA

enumerated in the chapter on mahākaṣāyas<sup>1</sup>. Ck also quotes Jatūkarņa who also reads this formulation.

According to GD, māşa should be dehusked and disintegrated. Tila should be the black variety and mudga the golden one<sup>2</sup>.

3.18. As observed elsewhere, the quantity of sugar etc. should be one-fourth of ghee<sup>3</sup>.

GD further clarifies it. Ghee should be one prastha (640 gm.) new and of cow. Sugar etc. should be added together as one-fourth of ghee. They should be separately as pippali 1 pala (40 gm.), sugar  $3\frac{1}{2}$  pala (140 gm.) and honey  $3\frac{1}{2}$  pala (140 gm.)—thus total quantity being 8 pala (320 gm.)<sup>4</sup>. In fact, as the quantity of ghee is only 640 gm. that of the substances to be added (sugar etc.) should be 160 gm.

JN, however, says that sugar etc. should be added in such quantity as there should not be too much of sweetness or pungency<sup>5</sup>.

3. 20-30. Jejjata explains the significance of the word 'strisu' by saying that man acts potently only in women and not elsewhere<sup>6</sup>. In my opinion, the plural number in 'stri' denotes the sexual potentiality in relation to a number of women.

Interpreting the word 'krtaika-krtyah', he says that it means 'krta' (accomplished) and 'ekakrtya' (having similar purpose) but others take it as one word meaning 'the work done even by one of them (and appreciated by all), indicating their similar mind and behaviour'.

- जीवनीयानामिति षट्ककषायवर्गोक्तानां जीवकर्षभकादीनां दशानां, स्निग्धानामिति स्नेहोपगानां मृद्वीकादीनां दशानां सप्तककषायवर्गोक्तानाम्, तथा इचिकारिणामिति चतुष्ककषायवर्गोक्तानामाम्रादीनां हुद्यानां दशानामिति । Ck.
- 2. माषाणां तुषरहितानां विदलानां ... ... तुषरहितयोः कृष्णतिलसूवर्णमूद्गयोः । GD.
- 3. घतं शतावरीत्यादी शर्करादीनां प्रक्षेप्याणामन्यतोद्ष्टन्यायाद् घृतात्पादिकत्वम् । Ck.
- 4. घृतं नव्यं गव्यघृतमनुक्तमानात् प्रस्थोन्मितम् । ... अत्र शर्करादीनां प्रक्षेपः समानमानेन लभ्योऽपि घृतात् पादिको मिलित्वा देयः । पुनर्युक्त्या पिप्पलीचूर्णप्रक्षेपो बोध्यो यथा नातिव्यक्तकटुकत्वं भवति, तेन पलमेकं पिप्पलीचूर्णस्य, सार्धत्रिपलं शर्करायाः, सार्धत्रिपलञ्च क्षौद्रस्येति मिलित्वाऽष्टपलं घृतात् पादिकं भवति । GD.
- 5. शर्करादीनां तावन्मानं यावता तन्नातिमधूरं नातिकट् कञ्च स्यात् । JN.
- 6. तथा स्त्रीग्रहणञ्च तत्रैव बुषायते नान्यत्रेति । JJ.
- 7. कृतैककृत्या इत्यादि । अत्रैवं विग्रहं कुर्वन्ति कृताश्च एककृत्याश्च कृतैककृत्याः, अत एव सिद्धार्थाः । एतदुक्तं भवति, कृतकृत्यत्वादनाकुलाः एककार्यास्तुत्यप्रयोजनाः । अन्ये तु — एकमेवेदं पदमिति कृत्वा वर्णयन्ति । ततश्चायमर्थः, कृतमेकेनापि कृत्यं कार्यं तत् सर्वेषां च बहुमतं, ततश्चैकचित्तास्तुत्यशीला इति । JJ.

Jejjața reads 'kalāsvabāhyāḥ' in place of 'kalāsu kuśalāḥ' meaning 'not divorced from arts'.

Interpreting the significance of the frequent repetition of 'ye', he says that it is not possible to find all these qualities in a single person, the purpose can be served even by one, two or three friends<sup>1</sup>.

In the following verses the items and objects favourable to person are detailed which arouse the impulse of sex. These, however, are taken from all the seasons. Spring is the most favourable season and as such it has been given the first and predominant place<sup>2</sup>.

Ck clarifies that in these verses diet and behaviour for the persons desiring aphrodiac effects are described<sup>3</sup>. Interpreting 'vrsāyate' he says that by this semen gets nourished and inclined to move out<sup>4</sup>.

GD reads 'kalāḥ suvāhyāḥ yaiḥ' in place of 'kalāsu kuśalāḥ' meaning 'by whom the arts are well borne'<sup>5</sup>.

JN reads 'sankalpaprabalāh' in place of 'sankalpapravanāh'6.

4. 3-10. Explaining the significance of the word 'pumān', Jejjața says that there must be manhood which is stimulated by the aphrodisiacs and secondly it can't be sudden but takes its own course<sup>7</sup>.

- 1. ननु च ये ये इति भूयो भूयः कस्मात् प्रयुज्यते, एकेन निर्दिष्टेनादावन्ते वा लभ्यत एव ? उच्यते, सर्वगुणाना-मेकस्मिन् पुरुषे अविद्यमानत्वात्, तस्माद् ये य इति भूयो भूयः कुर्वन्नैतज्ज्ञापयति – एकेनापोह कृतेन कृत्याद्यन्यतमोपेतेन वयस्येन सह द्रुपायते, द्वित्रादिभिवॅति । JJ.
- 2. एवं सिद्धेऽपि यत् किचित् मनसः प्रियमिति यत् कृतवान् विहङ्गानां इतैरिष्टैरित्यादि तत् सर्वत्र हर्षप्रदानां भावानां विशेषानेव विवक्षितवानिति पिण्डः । वसन्तस्यादावेव मन्मथोद्दीपनत्वाद् विहङ्गानां इतैरित्यादि, निदाघे मत्तद्विरेफाचरिता इत्यादि, प्रावृषि नद्यः फेनोत्तर्रायाश्चेत्यादि, शरदि रम्यचन्द्रोदयाः निशाश्चेत्यादि, हैमन्तशिशिरयोस्तुल्यत्वात् रतिभोगक्षमाः रात्र्यः संकोचागुरुबल्लभाः इति । ... जातमदश्च कालो वसन्त इत्यर्थः, तस्मिश्च प्रायशः कुसुमायुधो दीष्यते । इतश्चैतदेवं येनानुपूर्वी हेमन्तचर्यां मुज्झित्वा वसन्तमेव निर्विष्टवान् । JJ.
- 3. घृतक्षीराशना इत्यादिना तु बृष्यत्वाधिन आहाराचाराभिधानम् । Ck.
- 4. बुषायते इति उपचितप्रवृत्त्युन्मुखगुको भवति । Ck.
- 5. कलाः सुवाह्याः-कामानां नानाविधकौतुकादिनानाकला यैगंयस्यैः सुवहनीयाः । GD.
- 6. संकल्पः प्रवलो यस्य सः संकल्पप्रवलः । JN.
- 7. स्त्रियो ब्रजेदिति खुक्ते पुंग्रहणं लभ्यत एव नार्थः पुमान् ग्रब्दपाठेन ? तत्रैतत् स्यात्—पुमान् स्त्रियं द्रजति, तस्यापि वाजीकरणप्रभावादपत्यमायत्वं स्यात् । यथा पुंसवनकर्मणा गर्भपरिवृत्तिः, रसायनेन दीर्घायुष्ट्वाद्येवं स्त्रीगमनग्रक्तिः सद्यो भविष्यतीति, एवं मा भूदिति पुमान्ग्रहणं त्ययोक्षीत् । JJ.

Explaining 'kāla' in 'kālayogabala', he further says that 'kāla' is of two typesage (youthful) and season (hemanta and vasanta). He, in this connection, quotes 'ācārya' according to whom age is a physical condition dependent on measure of time<sup>1</sup>.

Jejjata reads 'prayatnair vāhyante' and interprets 'prayatna' (measures) as described in the chapter 'aupanişada'<sup>2</sup> (of kāmasūtra).

Concluding he says that aphrodisiac succeeds after purification, in condition of stimulated agni and used according to strength otherwise causes harmful effects<sup>3</sup>.

Physical strength not necessarily contributes to virility and as such these two things are mentioned separately<sup>4</sup>.

Those having slim physique become potent and virile because of being sukrasāra<sup>5</sup>. 'Abhyasana' means frequent sexual intercourse and 'prayatna' means 'use of aphrodisiacs'<sup>6</sup>. The mention of nirūha and anuvāsana signifies that the aphrodisiac measures are successful in persons who have undergone these methods of purification<sup>7</sup>.

GD reads 'alpāyuṣaḥ' in place of 'alpāśrayāḥ'. He also reads 'kāmayogabalāḥ' instead of 'kālayogabalāḥ' meaning 'getting strength by sexual stimuli'<sup>8</sup>. For the word 'abhyasana' he proposes other two options—'abhyaśana' (nourishing diet) and 'avyasana'<sup>9</sup> ( absence of worry ). He interprets 'prayatna' as 'sexual flirting'<sup>10</sup>.

- स च कालो द्विविधः यौवनमृत्वाख्यश्च । एतदुक्तं भवति यदा हेमन्तादिना कालेन समागतबलो, वसन्तेन चोद्दीगितमदनो भवति, यौवनञ्च सत्त्वेन्द्रियोत्सवभूतं प्रतिपद्यते तदा बलवत्त्वमासाद्य प्रवर्तंते इति । कथञ्च वयः काल्य इति ? उच्यते – आचार्या हि कालप्रमाणापेक्षिणी शरीरावस्था वयः । JJ.
- 2, केचित् प्रयत्नैवह्यिन्ते औपनिषदोक्तैः । JJ.
- 3. एतटुक्तं भवति--- शुद्धानामेधिताग्नीनां यथाबलं प्रयुक्तं वाजीकरणं यथावत् सिध्यति, अन्यथाऽनर्षाय । JJ.
- 4. जातबलत्वे सत्यपि नावश्यमपत्यभागित्वं भवतीति कृत्वा 'यथा जातबलः' इत्युक्तेऽपि 'यथा चापत्यवान् भवेत्' इत्युक्तम् । Ck.
- 5. अल्पाश्रया अल्पशरीराः एते च शुक्रसारत्वेन नारीषु बलवन्तो बहुप्रजाश्च भवन्ति । Ck.
- 6. अभ्यसनध्रुवा इति व्यवायाभ्यासेनैव व्यवायसमर्था भवन्ति । एवं प्रयत्नैव्यंज्यन्त इति वृष्यप्रयोगैः स्त्रीषु प्रवर्तन्ते । Ck.
- 7. निरूहानुवासनशुद्धानां वृष्यप्रयोगाः फलदाः भवन्तीति निरूहानुवासनाभिधानम् । Ck.
- 8. कामयोगबला यदा नानाप्रकारोद्दीपनहेतुभिः कन्दपँयोगो भवति तदा तेन बलवन्तः स्यूः । GD.
- 9. अभ्यशनेति पाठे सम्यगाहारादिना बलपुष्टितो मैथुनसमर्याः भवन्ति । अव्यसनेति पाठे शोकादिव्यसनाभावे सति मैथनसमर्थाः । GD.
- 10. प्रयत्नैः स्त्रीमुखचुम्बनालिङ्गनकुचमदन ··· ··· संयोजनादिभिः । GD.

JN restricts the word 'bala' to 'sexual potency'<sup>1</sup>. In my view, 'bala' here denotes physical strength. Aphrodisiac promotes all the three-physical strength, sexual potency and virility.

He adopts the reading 'kāmayogabala' but also informs and interprets the other variant 'kālayogabala'.

4. 11-14. 'Tapte sarpisi' means the heating of ghee till it transcends the state of navanita (butter) and is free from acidity due to remnant of buttermilk. By thus heating they get consolidated<sup>2</sup>. Here sourness of only curd and pomegranate is desirable and of nothing else as the sour substances are generally harmful to sukra<sup>3</sup>.

Ck reads 'sārike' instead of sādhite' and interprets 'dādimasāra' as 'juice of dādima'<sup>4</sup>.

GD reads 'bharjayet' in place of 'varitayet'.

4. 17-18. 'Phalasārike' means 'processed with fruit of dādima, āmalaka etc.<sup>5</sup>. GD reads 'phalasādhite'<sup>6</sup>.

4. 19-22. 'Kuttakam' denotes 'pieces made by pounding'7.

4.28-29. According to general rule, the quantity of sugar and honey should be one-fourth.<sup>8</sup>

Ck reads 'nişkvāthān jaleşu ca' instead of 'nişkvāthanalvaņeşu ca' ( nalvaņa neaning droņa ).

1. जातं बलं मैथुनसामध्यं यस्य स जातबल: 1 JN.

- 2. अयमभिप्रायः-सपिषा तप्तेन नवनीतावस्थामतिकान्तेन नवनीतावस्थायां हि सावशेषकालशेयावयवस्वादम्लानु-गतं प्रयोगे नेष्यते । ननु सपिषीत्युक्ते तदेव गम्यते, कथं पुनर्नवनीतप्रसक्तिरिति ? उच्यते--आचार्यका नवनीतं घृतं जातमित्यस्ति नवनीते घृतव्यपदेशः । तस्मात्तदपवपनार्थमिति व्याख्यानयन्ति । तेन च तप्तेन ताः संहतिमासादयन्ति । JJ.
- 3. दधिदाडिमाम्लमिष्यते नान्यच्छुक्तादि, तस्य शुक्लक्षयहेतुत्वेनाम्नात् । अम्लोऽम्लं पच्यते, अम्लश्च पाकः शुक्लनाशनः इत्येषः प्रथमः । JJ.
- 4. दाडिनसारश्च दाडिमरसः । Ck.
- 5. फलसारिके इति दाडिमामलकादिफलसारसंस्कृतम् । Ck.
- 6. फलसाधिते दाडिमफलदधिसाधिते । GD.
- 7. कुट्टकमिति कुट्टनेन अणुशः कृतम् । Ck. कुट्टकं खण्डखण्डीकृतम् । GD.

इटकं कुट्रनेन अणुशः कृतं खण्डम् । JN.

 शर्करामधुसंयुक्तमित्यत्र प्रक्षेपन्यायात् पादिकत्वं शर्करामधुनोः । Ck. शर्कराया अर्धगरावं मधुनआ अर्धगरावं मिलित्वा घृतपादिकम् । GD. 4. 30-32. 'Padamsikaih' means 'one-fourth in relation to ghee'1.

4. 33-35. Utkārikā should be prepared by re-cooking<sup>2</sup>.

4. 36-45. Jejjata, explaining the significance of the word 'bhāvita', says that one should go for sex only after the drug is wholly assimilated and not just after the intake<sup>3</sup>. Commenting on 'snigdha' and 'madhura' he says that the substances like curd and honey though amla and rūkṣa act as aphrodisiac because of prabhāva. Drugs act not only by guṇa but also by prabhāva which is inexplicable and knowable only by scriptures<sup>4</sup>.

One should go to woman only when fully impelled by himself and also stimulated by women's gestures.<sup>5</sup>

After sexual intercourse, bath, food etc. are to be taken according to their proper time.<sup>6</sup>

The two examples of pond with little water and dried wood indicate that in the first example there is prospect of further filling with water and as such in children there may be loss of dhātus but not total destruction whereas in old people there is total destruction even only by contact like dried and rotten wood. Secondly, there is predominance of kapha in children which sustains life whereas in old people the aggravated vāta hastens the process of decay.<sup>7</sup>

1. पादांशिकीरिति घुतापेक्षया पादप्रमाणैः । Ck.

2. उत्कारिका कार्या इत्यत्र पुनः पाकेनैवोत्कारिकाकरणम् । Ck.

3. भावितग्रहणेनेतज्ज्ञाप्रपति —यावत् सर्वात्मनाऽन्वितं देहे द्रव्यं स्यात्तावद् गन्तव्यम्, न प्रयोगान्तरमेवेति । JJ.

- 4. ननु दध्यादीनि अम्लत्वेऽपि शुऋजननानि मध्वादीनि रूक्षाण्यपि यत् किंचित् मधुराण्येतद् विरोधीति ? उच्यते, प्रभावाद् दधिमध्वादीनि रूक्षाण्यपि वाजीकरणानि । न केवलं गुणप्रतावादेव दव्याणि कारकाणि किन्तु प्रभावादपि । द्रव्यप्रभावश्चाचिन्त्यः शास्त्रैकसमधिगम्य एवेति न विरोधः । JJ.
- 5. ननु चात्मवेगेन चोदीर्ण इति व्यर्थः, न हि परवेगेनोदीणंता संभवति ? उच्यते-अयमभिप्रायः-यावदिच्छ-योद्भूतवेगः परां हर्षं काष्ठामारूढस्तावन् प्रमदां ब्रजेन् । उक्तच-नानुद्भूतहर्षं इति । किंच, स्त्रीगुणैश्च प्रहर्षितो हावभावसं बाहनादिभिरित्यर्थः । JJ.
- 6. ननु चार्धरात्रे स्नानादीनामयुक्तत्वादारम् अवैयथ्यं म् ? उच्यते, चापलादनियतगामिनोऽपि प्रायशो दृश्यन्ते । तस्माद् यदा स्नानान्नादयः संभवन्ति तदैव कर्त्तं यमित्यभिप्रायः । JJ.
- 7. द्विदृष्टान्तोपादानं किमर्थं तटाकमिव काजलं जन्तुजग्धमित्र काष्ठमिति ? बालस्यानुत्पादितगुक्रत्वात् वृद्धस्योपक्षीणगुकत्वाच्च दृष्टान्तेन दाष्टान्तिकसिद्धेरिति, उच्यते—बालवृद्धयोयंद्यप्यत्पशुक्रत्वं तथापि तटाकस्याल्पजलत्वेऽपि आगामिजलपूरणं संभवति, तस्य हि कालुष्यक्षोभणादयो भवन्ति, न पुनरत्यन्ततटाक-विनाश: । एवं बालस्याप्यल्पवीर्यत्वादल्गा रसादयो वृद्धस्य त्वपचयादेवापचयोऽभिगमने एव शुष्करूक्ष-काष्ठरस्येव जन्तुजग्धस्पृष्ट्यमात्रस्य विनाश इति, अयं विशेषोऽभिधित्सित इति । किच, बालस्य कफभूयिष्ठ-त्वाच्छु-क्लक्षयेऽपि नात्यन्तविनाशः, श्लेष्मणोपष्टटब्धस्वात् । वृद्धस्य तु शुक्रक्षयाद् वातभूयिष्ठत्वात् भूयो मातरिभ्याप्यायितबलोऽसूनेव हरतीति युज्यते दृष्टान्तद्वयम् । JJ.

### CARAKA-SAMHITĂ

CH.

Strength of body and that of mind is divided in three degrees-superior, inferior and medium. Harşa (exhilaration) depends on the strength of body and mind and sexual potency depends on exhilaration. Here exhilaration means not only physical or mental but (erection) of penis preceded by psychic pleasure.<sup>1</sup>

Ck almost follows Jejjața<sup>2</sup>. He further says that due to infliction of body and mind by kşaya etc. there is no 'harşa' in spite of sufficient nutrition and consequently no sexual potency<sup>3</sup>.

GD interprets 'udīrņa' as 'udgatalinga'<sup>4</sup> (with penis erected). He reads 'abhicārāt' instead of 'avicārāt'. Concluding he says that harşa (penile erection) requires strength of both body and mind even in absence of either it can't happen<sup>5</sup>.

JN reads 'hrstasya' in place of 'trptasya' on the authority of the Astangasangraha which he quotes<sup>6</sup>.

4. 46-49. Sukra permeates the whole body. To clarify this Caraka has given three examples. Jejjata initiates discussion by asking question what is the necessity of these examples ? can it not be served by any one of them ! He answers-no. All these have their own significance and as such all are purposeful. The example of sugarcane indicates that as the juice permeates the whole cane but is manifested by the process of churning so sukra, in some persons, is manifested likewise by moderate sexual intercourse. In the second example of curd, as butter comes out of it only with a little effort so in some persons sukra comes out even by thought of sex. Lastly, there are persons whose sukra comes out after great effort like extraction of

- देशबलसत्ववलयोस्त्रित्वं प्रवरावरमध्यभेदेन । ... तस्माद् देहबलं सत्त्वबलं चापेक्षते हर्षः, शक्तिश्च हर्षाज्जायते । आपेक्षिकी शक्तिश्चात्र स्त्र्यमिगमनलक्षणा । हर्षश्चात्र मानसप्रसादपूर्वको वरांगमथनस्वेष्टो, न केवलः शरीर एव मानस एव वा । JJ.
- 2. बालस्य तडागदृब्टान्तेन पुनरपि शुक्रसद्भावं कफप्राधान्यं च दर्शयति । वृद्धस्य तु जन्तुजग्धत्वादिदृब्टान्तेन विनब्टस्यापूनर्भातं शुक्रस्य तथाऽभूयिष्ठतां च दर्शयति । Ck.
- 3. एतेन सत्यपि तृप्तिजनिते बले क्षयादिना देहमनसोरुपहतत्वाद्धर्थो न भवति, हर्षाभावाद् व्यवायशक्तिर्न भवतीत्युक्तं भवति । Ck.
- 4. उदीणं उद्गतलिङ्गः । GD.
- 5. हर्षो लिङ्गोद्गमहेतुस्तु देहवलसत्त्ववलोभयापेक्षी, नहि केवलदेहवलाद् भवति न वा केवलमनोबलाद् भवति । शक्तिश्च मैथुनशक्तिलिङ्गोद्गमाकमादिरूपा हर्षजा, स च हर्षो न धातूनां शुकस्य वा क्षयाद् भवति सति च मनोबले देहबलाभावात् । भयाच्चाविश्रम्भादिभ्यश्च हर्षो न भवति सत्यपि देहवले मनोबलाभावात । GD.
- 6. इह गुकक्षयादिनः देहमनसोः दुर्वलत्वात् कथंचित् सत्यपि हर्षे व्यवायशक्तिनं भवति । उक्तंच ... । JN.

#### CIKITSASTHANA

oil from sesamum seeds. Thus the three examples are set looking to the three types of persons<sup>1</sup>.

Explaining the significance of 'samsparsane' in addition to 'dehe', Jejjata says that the word 'deha' is very wide in sense including even hairs etc. where sukra is absent. To denote this difference, these words are read separately<sup>2</sup>.

Ck, following Jejjata, explains the significance of these examples in the similar way. They indicate the persons from whom sukra can be expelled with moderate, little and great effort<sup>3</sup>.

'Samsparsana' means 'having touch sensation'-thus hairs etc., which are devoid of it, are not locations of sukra'.

The example of wet cloth indicates that the discharge of semen, in no way, affects the source organs<sup>5</sup>.

Ck defines 'harşa' as emotion leading to determination ( for sex ), expulsion of semen, erection of penis etc.<sup>6</sup>

Thus semen is an inrtrument for manifesting the (embodied) self which is unmanifest. Similarly 'ārtava' (ovum) also plays the similar role<sup>7</sup>.

GD interprets 'saṃsparsana' as 'tvak' (skin) particularly at the sexual organs. Sukra and also mind follows upto this point<sup>8</sup>. He reads 'tarṣāt saratvācca' as 'saratvāt saukṣmyācca'. He also reads 'aṇupravaṇabhāvācca' as 'anuplavana-bhāvācca' interpreting 'anuplavana' as 'movement'<sup>9</sup>.

- त्रिदृष्टान्तेनैतज्ज्ञापयति-यथा दृष्टान्तनानात्वं तथा दाष्टीन्तिकस्यापि नानात्वम् । यथेक्षो सर्वत्रानुगतोऽपि रसो मध्यमानया चेष्टया आविष्क्रियते, एवं पुमानपि कश्चिदेवंविधो भवति यस्य ... क्रियया भवति प्रवृत्तिरन्त्यधातोः । अन्यस्त्वेवंविधः पुमान् यस्य संकल्पमात्रेणैव दध्न इव नवनीतमल्पेनैव प्रयासेन व्यज्यते । तथाऽन्यस्य पुंसस्तिलेभ्यस्तैलमिव महता प्रयासेनाभिव्यक्तिर्नीयते । तस्मात् पुरुषनानात्वाविष्करणाय दृष्टान्तत्रयोगादानमिति । JJ.
- 2. देहस्य सक तार्थवाचकत्वात् केणादीनामपि ग्रहणं स्थात् । तदन्तभूर्तत्वात्तेष्वपि णुक्रमिति स्यात् प्रतीतिस्तन्नि-षेधाय द्वयोरपि ग्रहणम् । JJ.
- 3. इक्ष्वादिदृष्टान्तत्रयेणानतिप्रयत्नाल्षप्रयत्न महाप्रयत्नवाह्यणुकान् पुरुषान् यथाक्रमं दर्णयति । Ck.
- 4. संस्पर्शन इति संस्वर्शनवन्ति, तेन केशादी संस्पर्शनाव्याप्तेः शुक्रमपि नास्तीति दर्शयति । Ck.
- 5. आद्रंपटद्ब्टान्तेनाश्रयानुपघातेन शुकस्त वणं दर्शयति । Ck.
- 6. हर्षः संकल्पपूर्वकशुक्रोद्रेकघ्वजोच्छ्रायादिकरीच्छा । Ck.
- 7. एतेन, अव्यक्तस्यात्मनो व्यक्तशरीरनिर्द्वती शुक्रं हेतुरित्युक्तं भवति । शुक्रं चेह प्रकरणागतत्वेनोक्तं, तेन आर्तवमप्यात्मनो रूपद्रव्यं ज्ञेयम् । Ck.
- 8. देहे संस्पर्शनं त्वक् विशेषत उपस्थं, तत्र सर्वत्र शुक्रमनुगतं मनश्च त्वक्समवायि व्यापकव्व भवति । GD,
- 9. अनुप्लवनं प्रचलनम् । GD,

11]

JN, about location of sukra, says that it permeates all over the body through the sukradharā kalā particularly in majjā (marrow), muṣka (testicles) and stana (breasts)<sup>1</sup>. He has made a compromise by reading 'anuplavanabhavacca', meaning plavana as 'having nature of moving out<sup>2</sup>.

4. 50-51. Ck informs about the variants 'vyajyate' and 'vyajyāt' in place of 'vrajet'. These denote the sexual potency by which man goes frequently to woman and expresses his manhood<sup>3</sup>.

This definition covers all the three types of vājikaraņa e. g.- (1) śukravrddhikara (that which increases semen) like māşa (2) śukrasrutikara (that which impels discharge of semen) such as determination (for sex) etc. and (3) śukrasrutivrddhikara (that which promotes discharge as well as quantity of semen) such as milk etc. All these three types of vājikaraņa provide potency and strength for frequent sexual acts<sup>4</sup>.

GD, interpreting the word 'adhikam', says that it is in terms of period, frequency, women and intensity<sup>5</sup>.

JN further clarifies that  $v\bar{a}jikarana$  is that by which non-horse becomes horse e. g. by which man becomes sexually potent like horse<sup>6</sup>.

1. जुक्रं गरीरे जुकधरां कलामाश्रित्य सर्वाङ्गप्यापित्वेन स्थितम्, विशेषतश्च मज्जमुष्कस्तनेषु । JN.

- 2. प्लवनभावः बहिनिगंमनस्व भावः । JN.
- 3. व्रजेच्चाभ्यधिकमिति पुनः पुनर्गच्छेत् । व्यज्यते इति वा पाठः, तत्रापि भूयो गमनेन नारीषु पुस्त्वेन व्यज्यते । व्यज्यात् इति पाठेऽपि स एवार्थो विद्वद्भिः सुचिन्तनीयः । Ck.
- 4. अनेन निरुक्तेंन तिविधनपि वृष्यमवरुष्यते, यथा शुक्रवृद्धिकरं च माषादि, तथा ( शुक)स्रुतिकरं संकल्पादि, शुक्रस्रुतिवृद्धिकरं क्षीरादि, तथा यदुक्तमन्यत्र-'शुक्रस्रुतिकरं किचित् किचिच्छुकविवधंनम्।स्रुतिवृद्धिकरं किचित् त्रिविधं वृष्यमुच्यते ॥' इति । त्रिविधमपि हीदं व्यवाये बलवत्त्वं पुनः पुनर्व्यवायशक्तिश्व करोति । Ck.
- 5. अधिकमिति कालतो वारतो नारीतभ्रा वेगबलतश्चाधिकमिति । GD.
- 6. अवाजी वाजीव क्रियते अनेन इति वाजीकरणम्, येन पुभान् वाजीव मैथूनसमर्थः क्रियते तद् वाजीकरणम् । JN,

[ CH.

## CHAPTER III

1-2. Therapy has been said of two types promotive (including preventive) and curative. The former is described in the preceding two chapters, now the latter is being taken up. Here too, jvara (fever) has been given the top position because of its importance due to earliest origin (among the physical disorders) and inevitable occurrence during birth and death.<sup>1</sup>

Ck, GD and JN express the same idea.

3. In the word 'Vijvara' 'jvara' is used in wide sense denoting 'disease' in general and as such this epithet means 'free from ignorance and physical diseases so that the facts could be explained in right way Moreover, if the teacher is himself diseased, his preachings on elimination of disorder would only be a matter of ridicule.<sup>2</sup>

The use of the word 'vivikta' is significant because it specifies that teachers should be approached when they are quiet and calm in a secluded and peaceful place.<sup>3</sup>

Query about fever should not be taken as repetition (because it is already described in the section on Nidāna) as here specific disorder is meant and management, which is briefly mentioned earlier, has to be described in detail.<sup>4</sup>

Ck interprets in the same way but in simpler words.<sup>5</sup>

- द्विधिं भेषजमुक्तं-स्वस्थस्योर्जस्करं व्याधिनिर्घातकरञ्च । स्वस्थस्योर्जस्करं रसायनवाजीकरणतन्त्रे निर्लो-ठितन्, (इदानीं) व्याधिनिर्घातकरस्यावसरः । संप्रति च वक्तव्ये ज्वरस्यैव प्राधान्यादग्र उत्पन्नत्वाच्च जन्मप्रलययोरवश्यंभावित्वात् प्राधान्यं, कथं यावता च काभादीनामभिषातनिमित्तानाञ्च प्रागुत्पन्नत्वात् ? न, शारीराणामित्यभिप्रायः । JJ.
- 2. विज्वरवचनं कस्फातृ ? यदि व्याधितः स्वयमुपदिशति स हास्यो भवति । ज्वरशब्दस्य रोगपर्यायत्वादज्ञान-शारीरव्याधिनिर्मुक्त इति यथास्थितवस्तुप्रकाशनम् । JJ.
- 3. विविक्ताद्यभिधानादेतज्ज्ञापयति-एकान्ते सुप्रसन्ना आसीनाश्च गुरवः प्रष्टव्याः । JJ.
- 4. ज्वरसन्देहग्रहणं कस्मात् प्रस्तुतत्वान्निदाने च निलॉठितत्वात्, न, ज्वरस्य सर्वरोगाभिधानाद विशेषज्वराभि-प्रायाददोषः । सन्देहः इद्रकोपपरिग्रहाभ्यां प्रवृत्तेः चिकित्सासूत्रमात्रार्थमनुक्तविषयार्थनिश्चयत्वाददोषः । JJ.
- 5. विज्वरभिति विज्वरशब्दो नीरोगोपदर्शकः, यतो ज्वरशब्देन चात्र सामान्येन रोगोऽभिमतः । नीरोगस्वेनेह रोगप्रशमनपृच्छाश्रयतां गुरोब्रंवीति । ज्वरसंदेहमिति ज्वरनिदानोक्तातिरिक्तज्वरधर्मविषयं संदेहम् । विविक्त इत्यादिना एवं गुरवः प्रब्टब्या इति । Ck,

GD interprets the word 'santa' as 'jivanmukta'1 ( liberated while living ).

4-10. 'Dehendriyamanastāpī' is neither a question nor elucidation but only denotes the importance of the topic as well as peculiar nature of the disease.<sup>2</sup>

The question arises-deha (body) itself, because of being substratum, is wide enough to include senses as well as mind, what is the significance of their separate mention? Moreover, body and mind are described as two locations of dlseases then what is the necessity of the third one 'indriva'?

All these three are quite distinct in this respect. For instance, tumour etc. are located in body, narcosis etc. in mind and disturbance in clarity etc. are located in senses. Jvara afflicts all the three simultaneously the symptoms of which are already described clearly. Hence, the mention of all the three is significant.<sup>4</sup>

Others analyse the word 'dehendriyamanas' as 'dehendriya' and 'manas', the former meaning tactile sense which pervades all the senses and covers the whole body. Thus there are only two locations of the disease.<sup>5</sup>

Separate mention of 'bali' ( severe ) shows its acute fatal nature.<sup>6</sup>

Ck says—jvara is chief among the disorders because it afflicts body, senses and mind. There are diseases purely physical like tumour etc., purely mental as delusion etc., and purely sensory as timira (an eye-disease) whereas jvara afflicts all the three simultaneously with high temperature and disturbance in mind and senses.<sup>7</sup>

- 1. शान्तं सर्वतोनिवृत्तं जीवन्मुक्तमित्यर्थं: I GD.
- 2. देहेन्द्रियमनस्तापीति न तु प्रश्नो नापि व्याकरणं, न, अर्थंगरीयस्त्वप्रख्यापनात्, सर्वंग्याधिवैलक्षण्या-दारम्भः । JJ.
- 3. देहग्रहणादिन्द्रियमनोग्रहणं, (इन्द्रियं) मनश्च तर्हि किमिति पृथगुक्ते यतो हि आश्रयपरितापादाश्चितभरितप्ते-रिन्द्रियमनसी परितप्येते, कुड्योपघाते तदाश्चितचित्राभिघातवत् । श्वरीरमनसोर्व्याध्यधिष्ठानत्वात् इन्द्रिया-श्रयत्वमधिकम् । JJ.
- 4. न, देहेन्द्रियमनसां भिन्नत्वात् । तद्यथा-अर्बुदादयो देहाश्रिताः, मदादयो मन आश्रिताः, इन्द्रियाश्रितास्तु व्यक्त्याकुलत्वादयोऽस्य युगपत् सर्वव्यापित्वम् ''' ''' इति व्यतिरेकादेवात्र त्रयागां ग्रहणं साधु । JJ.
- 5. अन्ये त्वन्यथा व्याख्यानयन्ति अधिष्ठानद्वयमेव (न त्रयम् इति, तेन) देहेन्द्रियञ्च मनश्च देहेन्द्रियमनसी त तप्तुं ज्ञीलं यस्य । देहेन्द्रियमित्यनेन स्पर्ज्ञनेन्द्रियमभिप्रेतम्, कुतः, तस्य व्यापकत्वात्, तच्च हि सवेन्द्रियाणि व्याप्नोति । JJ.
- 6. देहेन्द्रिय ( मनस् ) तापित्वेन बलित्वे सिद्धे बल्यभिधानमाशु संक्षेप्तृत्वादिभिर्बले प्रधानतया । JJ.
- 7. देहेन्द्रियमनस्तापीत्यादि हेतुगर्भं ज्वरप्रधानत्वे विशेषणम् । केचिद् देहमात्रतापिनोऽर्बु दादयः, केचित् मनस्ता-पिन एवातत्वाभिनिवेशादयः, केचिदिन्द्रियतापिन एव तिमिरादयः, अयं तु त्रितयतापी । ... अत्र शरीरतापित्वं संतापादिना, मन इन्द्रियतापित्वं च वैचित्त्यमित्यादिना वक्ष्यति । JJ

51

It is originated first among the somatic disorders and not the mental ones as they were already existing earlier.<sup>1</sup>

Jvara is called 'bali' ( severe ) as it causes various disorders.<sup>2</sup>

GD interprets prakrti (inherent cause), pravrtti (initial manifestation), prabhāva (inexplicable effect), kāraņa (causes of manifestation) and adhisthāna (location).<sup>3</sup>

He interprets 'balakālātmalakṣaṇam' in a different way taking balakāla ( time of aggravation ) and ātmalakṣaṇa<sup>4</sup> ( self-nature ) while Ck has interpreted as 'bala, kāla and ātmalakṣaṇa<sup>35</sup> all the three separately. Similarly. GD reads 'vidhibhedañca' instead of 'vidhibhedācca' as accepted by JJ and Ck. In both these cases, JN follows GD.

11. 'Eka artha' ( one meaning ) characterises pain.6

'Nāma' and 'paryāya' carry the same meaning why both are mentioned? Paryāya sometimes denotes other meaning as well. 'Vikāra' etc., though meaning diseases in general, here denote specifically pyrexia. Others interpret that if only 'paryāya' were there it might create doubt (as to paryāya of what) and as such 'Nāma' is given.'

Ck further clarifies that the synonyms 'vikāra' etc. denote specific meaning 'fever' on the basis of the context.<sup>8</sup> Explaining the simultaneous use of 'nāma' and 'paryāya', he says that the word 'nāma' is only in the sense of expression and

1. सर्वरोगाग्रज इति शारीरसर्वरोगाग्रजः, मानसास्तू रोगाः ज्वरादेः प्रागवस्थिता एव सत्ययूगादावपि । JJ.

- 2. बलित्वज्चास्य भूरिविकारकतू त्वात् । JJ.
- 3. प्रकृति समवायिकारणं, प्रवृत्ति प्रथमतः प्रकाशविस्तारम्, प्रभावं अचित्त्यकियां, कारणानि अभिव्यक्तिहेतून्, अधिष्ठानमाश्रयमधिकरणमिति यावत् । GD.
- 4. बलस्य कालंचात्मलक्षणं स्वरूपलक्षणम् । GD.
- 5. बलंच कालश्चात्मलक्षणं चेति बलकालात्मलक्षणमिति द्वन्द्वः । Ck.
- 6. एकोऽथों दुःखलक्षणः । JJ.
- 7. नामपर्याययोरेकार्थात्वादयुक्तमभिधानम् । शब्दानानभिधानं पर्यायः । यथा सन्ति त्वर्थान्तराणि पर्यायशब्दा-भिहितानि । एते च पर्यायाः सर्वेषां व्याधीनां सामान्या अपि सन्तापलक्षणस्यार्थस्य विशिष्टस्य प्रतिपादनाय निहिताः । ..... नामपर्यायशब्दयोरन्ये परिहारं वर्णयन्ति । यदि पर्यायप्रहणमेव केवलं स्यात्, संशयप्रायैर्वा, तस्माद् विशेषणायोपादीयते नामपर्यायरिति । JJ.

8. विकारादयश्च यद्यपि सामान्येन रोगाभिधायिनः तथापि प्रकरणादिह ज्वर एव विशिष्टे व्याधी वर्त्तन्ते । Ck,

III)

'paryāya' means synonyms<sup>1</sup> or 'nāma-paryāya' may mean synonyms which are actually in use and not obsolete.<sup>2</sup>

GD does not touch these points but reads 'ekārtha' instead of 'eko'rtho'. JN also adopts this reading.

12. Interpreting 'prakrti' of jvara, JJ says it is of two types—(1) originated and (2) natural. Physical and mental dosas come in the latter.<sup>3</sup>

Here the word 'dehi' denotes 'body' and not soul which is free from disorders.\*

Ck further explaining it, adds that 'prakrti' here denotes 'svabhāva' ('selfbeing') and the cause which is transformed in the effect.<sup>5</sup>

About 'dehi' he puts his ideas in simple way and says that it denotes physical purusa and not only soul which is untouched by any change.<sup>6</sup>

GD further explains—prakrti is that which on modification gets transformed into effect.<sup>7</sup> Again he discusses that the two types of jvara mentioned here are not in conformity of those (innate and exogenous) mentioned earlier (in ch. mahārogādhyāya Su. 20) as the latter concerns only with the somatic diseases. Though fever is also caused by accidental factors, it is not mentioned here as it is already included in the words 'śārīra' and 'mānasa'. Moreover, vitiation of psychic and somatic doşas always precede manifestation of exogenous disorders.<sup>8</sup>

JN further elucidates the definition of prakrti by giving traditional example of

- 1. नामशब्दः प्रकाशने, तेन एकोऽथौँ नाम ज्वरलक्षणो रोगलक्षणो वा पर्यायरुच्यते । Ck.
- 2. किंवा, नामपर्यायैरिति नामरूपैः पर्यायैः व्यवह्रियमाणैः पर्यायैरित्यर्थः । यतः पर्यायोऽव्यवह्रियमाणोऽपि भवति । Ck.
- 3. प्रकृतिरिदानीं व्याक्रियते ... ... सा च द्वयी उत्पत्तिकृता स्वाभाविकी च । उत्पत्तिकृता दोषाः शारीर-मानसाः, शारीरा वातादयो, मानसौ रजस्तमसी, स्वाभाविकी पंचत्वलक्षणा यमस्वभावेत्यर्थः । JJ.
- 4. देह्यात्मेत्युच्यते, तस्य देहः स्वस्वामिभावेन ... सेहश्च देहिवत्, गुणश्च गुणिवदिति तन्त्रयुक्तिन्यायात् । JJ.
- 5. प्रकृतिशब्देनेहे स्वभावः, तथा यत्कारणमयं कार्यं भवति तदुच्यते । Ck.
- 6. देहिशब्देन शरीरवान् पुरुषोऽभिप्रेतो न केवल आत्मा, तस्य निर्विकारत्वात् । Ck.
- 7. या विकियमाणा यद्रूपान्तरमापद्यते तस्य सा प्रकृतिरित्यर्थः । GD.
- 8, ननु आगन्तुनिजविभागादिति यदुक्तं तदनेन विरुध्यते इति चेन्न, तत्र शारीरव्याध्यभिप्रायेणागन्तुनिज-विभागात् इत्युक्तत्वात् । ननु ज्वरस्याप्यागन्तुजत्वमस्ति तस्य प्रकृतिस्त्वनेन लभ्पते इति चेन्न, अत्र शारीर-पदेन गारीरागन्त्याद्यभिघातजादेर्मानसपदेन मानसागन्तोः कामशोकजादेः संप्रहात् । ... ... तस्मादागन्तो-रप्युत्पत्तेः पूर्वमागन्तुहेत्वदृष्टविशेषेण शारीरमानसदोषदुष्टिः अवश्यं मन्तव्या इति । GD.

thread and cloth, thread being prakrti (material cause) of cloth.<sup>1</sup> The causative nature of dosas is proved by anvyayavyatireka (law of agreement in presence and absence).<sup>2</sup>

13. Jvara is of the nature of Yama, god of death, as it causes death. It is called Kşaya, because of causing decrease ( of dhātus ), Tamas because of disturbing the mind, Jvara because of producing high temperature and Mrtyu as it causes death.<sup>3</sup>

Others read 'yamātmajaḥ'. In that case, it would mean 'caused by 'yama' (dual) such as psychic-somatic or greed-wrath or it may mean 'progeny of yama'."

'Pāpmā' is left in Jejjața's comm. Ck interprets it as 'that produceable by sin'.<sup>5</sup> The plural number indicates that kṣaya etc. are different aspects of jvara.<sup>6</sup> Here the word 'mrtyu' denotes signs indicating death and not death itself because death can't be said as cause of itself.<sup>7</sup>

Or kşaya etc. which are well known disease-entities different from fever are mentioned here in the context of fatal nature like that of fever.<sup>5</sup> Ck also informs of a version pañcapratyaya' having the same sense.

GD, however, reads, 'मृत्युश्चोक्तोऽयमात्मजः' and interprets mrtyu as mrtyuhetu ( cause of death ) and 'ātmaja' as caused by adharma originated by self-done evil deeds.9

JN reads the above with slight change as 'मृत्योः' instead of 'मृत्युः' and interprets that Jvara is said as 'ātmaja' ( son ) of mrtyu ( yama ).<sup>10</sup> He also mentions the reading 'मृत्युश्चोको यमात्मजः'.

- 1. प्रकृतिः उत्पत्तौ कारणं बीजभूतम्, पटस्य तन्तव इव । JN.
- 2. एवं दोषाणां भावाभावयोज्वं रस्य भावाभावाभ्यां ज्वरस्य दोषप्रकृतिकत्वमन्वयव्यतिरेकाभ्यां सिध्यति । JN.
- 3. क्षयहेतुत्वात् क्षयः, मोहनात्मकत्वात्तमः, सन्तापहेतुत्बाज्ज्वरः, मारणात्मकत्वान्मृत्युः । JJ.
- 4. अन्ये तु "यमात्मजाः" इत्येवं पठन्ति, व्याख्यानयन्ति च " " यमौ प्रसूत इति यद्वत् । तस्माद् यमा-च्छारीरमानसदोषाद यमाल्लोभाद् द्रोहाद् वा । अथवा यमात्मजा यमसूनवः इति । JJ.
- 5. पापनिर्वत्यत्वात् पाप्मा । Ck.
- 6. अत्र च "उक्ताः" इति तथा "यमात्मकाः" इति बहुवचनमेकस्मिन्नर्थं ज्वरे क्षयकर्तृत्वादिधर्मभेदविवक्षया ज्ञेयम् । Ck.
- 7. अस्मिन् व्याख्याने मृत्युशब्देन मृत्युसूचकं रिष्टमुच्यते, यतो न मृत्युरेव मृत्युकरो भवति । Ck.
- 8. किंच क्षयादयः स्वनामप्रसिद्धाः यमस्वरूपाः भिन्ना एव ज्वरात्, इह ज्वरस्य तु यमात्मकत्वाभिधान-प्रसंगात्तेऽप्युच्यन्ते । Ck.
- 9. मृत्युमृ त्युहेतुरुक्तः, आत्मजः स्वयंक्वतदुष्कर्मजनिताधर्मजत्वादुक्तः । GD.
- 10. अयं ज्वरः मृत्योः यमस्य आत्मजः पुत्र इति चोक्तः । JN.

## CARAKA-SAMHITA

CHL

14. 'Pravrtti' means 'initial origin.<sup>1</sup> Initial origin of jvara from hoarding has been described in detail and that from Rudra's wrath in brief (which is to be detailed here).<sup>2</sup>

Ck defines 'pravrtti' as 'first manifestation'.<sup>3</sup> He interprets that (simple) manifestation of jvara took place from hoarding and the severe (dāruņa) one from Rudra's wrath.<sup>4</sup> He utilises the word "qeq" in two ways—first by relating it with its earlier description in nidānasthāna 'and again by attaching it to "againq" which would mean that the first manifestation of jvara took place from Rudra's wrath and the second one from Parigraha (hoarding).<sup>5</sup>

GD reads 'Parigrahah' ( in place of 'Parigrahāt' ).6 He also reads' "ठद्रकोपार हाठणात" as "ठद्रकोपात् सुदारुणात्".

JN interprets it by Sāmānya and Visesa. Parigraha is sāmānya (general) and Rudra's wrath as visesa (specific) cause of jvara.<sup>7</sup>

15-25. The inevitable presence of jvara in the form of mental confusion during birth and death was even in the initial age (of truth) which continued further in the succeeding age but then it had to cross the boundary and to emerge also in-between due to other etiological factors—or the initial age of righteour persons who did not suffer from disease.<sup>8</sup>

GD has read some words differently as-

| तपोविमं शमीकर्तुं    | Instead of | तपोविद्याद्यनाः    |
|----------------------|------------|--------------------|
| यत्रसिद्धिकृतः       |            | यइसिदिप्रिदाः      |
| राञ्चनाशनम्          | ,,         | सत्रनाशनम्         |
| त्वमपि चावान्तरेषु च |            | त्वमपचाराम्तरेषु च |

1. प्रवत्तनं प्रदृतिः प्रथमजन्म । JJ.

2. परिग्रहात् प्रवृत्तिरुक्ता विस्तरेण, रुद्रकोपादुच्यते निवाने संक्षेपेण ( उक्ता ) । JJ.

3. प्रबुत्तिः प्रथमाविर्भावः । Ck.

4. परिग्रहाज्ज्बरादिप्रवृत्तिमुक्तां स्मार्यति, तदा रुद्रकोपाद् दारुणा प्रवृत्तिज्वंरस्य । Ck.

5. सा निदाने पूर्वमुद्दिब्टा "" " पूर्वमिति पदेन रुद्रकोपप्रभवा प्रथमा, परिग्रहप्रभवा तु द्वितीयां प्रदुत्तिरि दर्शयति । Ck.

6. परिग्रह आदात्रकाशः । GD.

7. रोगाणां संभवे हेतुर्दिविधः सामान्यविशेषभेदेन । तत्रादौ सामान्यहेतुमाह-परिग्रहादिति । \*\*\* \*\*\* सामान्य मुक्त्वा विशेषमाह-निदान इति । JN.

8. अत्र च सत्ययुगेऽपि जन्ममरणयोमोंहरूपज्वरस्य विद्यमानत्वाद् द्वितीययुगेऽपि जन्ममरणयोर्भवनं न ज्यरस्याः नुपपन्नम् । तेन यो जन्मादौ निधने च व्यवस्थितः स इदानीमपचारान्तरेषु भविष्यतीति योजनीयम् । किंबा सत्ययूगे च जन्ममरणयोमोंहरूपज्वरो निष्कल्मषाणां पुरुषाणां नासीदेवेति मन्तव्यम् । Ck.

# CIKITSÄSTHÄNA

. 55

1. 1. 1.

The last reading means the existence of jvara in the life-period between birth and death.<sup>1</sup>

JN, among the above readings, follows Ck in case of the second and the fourth and GD in that of the first and the third. He has further elucidated the point of existence of jvara in life.<sup>2</sup>

26-27a. Interpreting 'prabhāva, Jejjata says-'prabhāva' is superior becoming' which means extraordinary force (power) from birth and is known from inference on the basis of its result.<sup>3</sup> 'Santāpa' is prabhāva of jvara because if it were due to pitta it would not be found in that caused by vāta and kapha. 'Santāpa', apart from pyrexia, denotes distress and is mentioned as the specific symptom of jvara.<sup>4</sup> 'Santāpa' does not mean external heat only but also internal one as observed in cartain types of sannipāta jvara. 'Santāpa' can't be taken as distress in general as it would, in that case, include all the diseases. Therefore, psychosomatic distress found in eight types of fever alone can be said as 'santāpa'.<sup>5</sup>

Jej jata distinguishes between prabhāva and ātmalaksaņa as follows—ātmalaksaņa is the specific symptom only while prabhāva, besides this, includes other associated symptoms like tṛṣṇā ( thirst ).<sup>6</sup>

Ck defines Prabhāva as unconditional power.7

27b. Jejjata discussing difference between prakrti and kāraņa ksays—prakrti is of two types-initial (originating) and natural which denote only the emergence of the disorder while kāraņa is the etiologocal factor while operating thereafter till

- 1. अवान्तरेषु जीवत्कालेऽपि । GD.
- 2. जन्ममरणयोः, मध्ये चापि अपचारान्तरेषु अपय्यविशेषेषु ज्वरहृत्सु । JN.
- 3. अथ कोऽयं प्रभावः ? भवनं भावः, उत्पत्तिरात्मलामो जन्म, प्रकृष्टो भावस्तेषां जन्मसामर्थ्यं शक्तिरसा-धारणी । पूर्वंज उत्पत्तिविशेष एव यद्भूतस्तयालक्षणः कार्यानुमेयः प्रमावश्वव्देनोच्यते । JJ.
- 4. प्रभावो यज्ज्वरस्य सम्तापः, अन्यथा यदि पित्तस्यायं केवलस्य धर्मः स्यात्, वात्तश्लेव्मारब्धयोनं स्यात् । ··· ··· इत्द्रियमनसोर्नीरूपत्वात् कथमत्र सन्तापः, न, पीडाया अपि तापवाचित्वात् । ··· ··· आत्मलक्षणेऽपि प्रदर्शनात् । JJ.
- 5. ननु (च शीताङ्गसन्निपाताविषु नावलोक्यते देहसंतापः) अमरकवारकसन्निकर्षाणामतापलक्षणस्वात्, न, अन्तः सन्तापादिति । ब्रूमः । यदि पीडाऽत्र सन्तापशब्देनाओष्टा स्यात् सर्वव्याधीनामात्मलिगं स्यात् । तस्मादष्टासु ( ज्वरविधासु ) । अनुगतो देहमनस्ताप प्वात्र सन्तापशब्दवाच्य इति । JJ.
- 6. ननु प्रभावात्मलक्षणयोः को विशेषः, उभयत्र सन्तापस्याविशिष्टत्वात् ? उभ्यते, विशिष्टलिंगसहचरितत्वादन्यत्वं तृष्णादिभिः । JJ,
- 7. प्रभवश्चानौपाधिकी शक्तिरुव्यते । Ck.

ili 1

CH.

samprāpti leading to production of the result in the form of prodroma of fever.1

Ck interpreting 'eight causes' says that it may denote use of rough substances etc. which are vitiating factors for vāta etc. or doşas (vāta etc.) themselves which have attained the stage of pathogenesis for fever. The former is distant and the latter immediate cause of the disease. Rough substances etc. produce fever indirectly through vitiating doşas.<sup>2</sup>

JN says that, in the context of nidāna, vāta etc. mean only vitiated ones as only they are capable of producing disorders. This vitiation (of doṣas) takes place after the use of respective etiological factors. Thus the latter are also included in 'nidāna'.<sup>3</sup>

28-29. Though premonitory symptoms are described in the section on Nidāna, here some of them which are generally found are mentioned.<sup>4</sup>

GD says that these are repeated for clarification.<sup>5</sup>

30. Two locations of diseases are already mentioned. Its repetition here emphasises on the dual location of fever while others are located in one of them.<sup>6</sup>

The word 'kevala' means 'whole' which includes external senses as well. This shows that body and mind are inevitably afflicted by fever.<sup>7</sup>

'Bala-kāla' means 'time of aggravation or manifestation of fever'.8

- 1. ननु प्रकृतिकारणयोरन्यतमाभिधानं युक्तं, तयोरविशेषात् । प्रक्रियतेऽस्मात् (अस्याः ?) इति प्रकृतिः । ··· प्रकृतिश्च द्विधा व्याख्याता-अौरपत्तिको स्वाभाविकी च । तत्र तयोः संभवमात्रं व्याख्यायते । कारणं त्वनम्त-रोत्पादकं संप्राप्त्यन्तं यतोऽनन्तरं कार्योत्पादो ज्वरपूर्वेरूपस्य । JJ.
- 2. अध्टो कारणानीति रूक्षादयस्त्रयो ज्वरारम्भ्कवातादिकर्तृत्वेनोक्ता ......कण्ठरवेणोक्तम् । अन्ये तु वातादीनेव ज्वरारम्भकसंप्राप्तिप्राप्तान् ...... कारणानीतिपदेन ग्राहयन्ति । प्रकृतिशब्देन तु बीजभूता अव्यवहितसंबदाः दोषाः ग्रह्यन्ते, रूक्षादयस्तु दोषप्रकोपकारणभूता न ज्वरकारणानीति वदन्ति । .... रूक्षादीनां तु ज्वरे हेतुत्वं दोषप्रकोपावान्तरव्यापारत्वेन भवत्वेव, यथा यागस्य स्वर्गकर्तृत्वम् । द्विधंच कारणं रोगाणां व्यवहित रूक्षादि, प्रत्यासन्नं च दोषा इति शास्त्रसिद्धान्त एव । Ck.
- 3. इह वातादयः कुपिता एव बोद्धव्याः, तेषां कुपितानां रोगान् प्रति कारणत्वात् । स च प्रकोपो यथोक्तनिदान-सेवनाद् भवति, एवं ज्वरनिदानस्यापि संग्रहः । JN.
- 4. यद्यपि निदानेऽपि पूर्वरूपाण्युक्तानि, तथापीह प्रकरणवशाद् यानि प्रायः प्रादुर्भवन्ति तानि पठ्यन्ते । Ck.
- 5. यद्यपि निदानस्थाने मुखवैरस्यमित्यादीनि पूर्वरूपाण्युक्तानि तथाप्यत्र शिष्यव्यवसायार्थं पद्येन पुनः पूर्वे-रूपाण्युक्तानीति न पुनरुक्तदोषः । GD.
- 6. अधिष्ठानद्वयं व्याधीनां प्रतिपादितम् । एवमिह पुनरुक्त्याऽस्य द्वयाश्रयत्यात्, अन्येषां पुनरेका गयत्वम् । JJ.

7. केवलमिति क्रत्स्नं, तेन बाह्येन्द्रियाणामप्यवरोधः । अनेन देहमनसी अप्यवश्यं ज्वरेण तप्येते इत्युक्तम् । Ck.

8. बलस्याभिवुद्धिलक्षणस्य ज्वराम्यागमनलक्षणस्य वा कालो बलकालः । Ck.

GD interprets that the fever caused by vāta etc. are located in entire body while those casued by emotions (passion, anxiety etc.) are located in both body and mind.<sup>1</sup>

31. This verse describes the specific nature of jvara. Specific nature means invariable character.<sup>2</sup>

Here the word 'santāpa' denotes distress in generāl which is pyrexia in body and functional disturbance in mind and senses.<sup>8</sup>

In the context of prabhāva of jvara, 'santāpa' is mentioned as inexplicable effect while here it is said as invariable symptom. This is the difference. Others say that santāpa associated with anorexia etc. is prabhāva while that dissociated with them is self-character.<sup>4</sup>

'Kiñcit' in the latter half of the verse qualifies 'bhūta' which includes all the living creatures like animals, birds etc.<sup>5</sup> or it may denote body and mind which again confirms the psychosomatic nature of the disease.<sup>6</sup> In this way, the division of fever as physical and mental is only in view of the small period like quality-less state of dravya.<sup>7</sup>

Affiliation of body and mind is simultaneous and not alternating as in the latter case the consistency of the sign of the disorder would be affected.<sup>5</sup>

- वातादिदोषज ''' ज्वराणामधिष्ठानं केवलं शरीरम्, कामशोकभयादिजज्वराणामधिष्ठानं समनस्कं शरीरमुच्यते । GD.
- 2. ज्वरप्रत्यात्मिकं लिगमित्यादिनाऽऽत्मलक्षणमाह । आत्मलिगमित्यव्यभिचारिलक्षणम् । Ck.
- 3. इह सन्तापशब्देन सामान्येन पीडा वक्तव्या, सा च देहविशेषणाभिधानात्तापलक्षणैव भवति, मनसि तु तथा चेन्द्रियेषु देहगुणगृहीतेषु वैचित्यादिरूपा वैचित्यमित्यादिग्रन्थवक्तव्या ज्ञेया । Ck.
- 4. ज्वरप्रभावे सन्तापोऽचिन्त्यकार्यतयोक्तः, इह तु ज्वराव्यभिचारित्वेनेति विशेषः । अन्ये तु-अरुच्यादियुक्तः सन्तापः प्रभावो भवति, अरुच्यादिरहितस्त्वात्मलक्षणं भवति । Ck.
- 5. भूतशब्देन सर्वंप्राणिन उच्यन्ते, ततश्च ज्वरेण भूतमाविशता न किंचित् मनुष्यादि न तप्यते किन्तु तप्यत एव, ततो ज्वराव्यभिचारितया ज्वरात्मलक्षणमेव तदुपपन्नमिति भावः । Ck.
- 6. किं वा ··· ··· ज्वरेण भूतमाविशता न हि किञ्चिच्छरीरं मनो वा न तप्यते, किन्तु तप्यत एव, अतो देहमन-स्ताप: सर्वंज्वरेषूपपन्न इत्यर्थ: । Ck.
- 7. अस्मिश्च पक्षे \*\*\* \*\*\* शरीरस्य यद् देहमात्राश्रयत्वं मानसस्य यन् मनोमात्राश्रयत्वं वक्तव्यं तत् सूक्ष्मकालाभि-प्रायेण । तस्मिश्च सूक्ष्मकाले ज्वर उभयतायकोऽप्यनन्तरोत्पद्यमानोभयतापित्वधर्मापेक्षया भवत्येव[देहमनस्तापी यथा प्रथमक्षणोत्पन्नं द्रव्यं निर्गुणं, अनन्तरोत्पद्यमानं सगुणं द्रव्यमुक्तं द्रव्यलक्षणे । Ck.
- 8. अत्र देहमनःसन्तापौ मिलितौ वा पर्यायेण वा ज्वरात्मलिंग भवेताम् ? न तावत् पर्यायेण, तथा हि सति क्वचिज्ज्वरे देहसन्ताप एव ववचिज्ज्वरे मनःसन्ताप एव भवतीति वाच्यं, ततश्चानयोव्यंभिचारान्नाव्यभिः चार्रिलिगत्वं, तस्मान्मिलितावेव देहमनःसन्तापावात्मलक्षणं ज्वरस्येति वाच्यम् । Ck.

GD reads 'prātyātmika' in place of 'Pratyātmika' having the same meaning.1

JN says—Indrivas are included in 'deha'. Thus santāpa being inevitable symptom is the invariable character of jvara.<sup>2</sup>

32-35. JJ interprets 'दोषकालबलाब्ता' as 'strength and weakness of dosa and kala'. He also quotes others who emphasise on 'strength and weakness of the time of dosa'.<sup>3</sup>

Here 'kāla' includes 'prakrti' and 'dūşya' as well.4

Joining together of 'trtīyaka' and 'caturthaka' signifies their peculier nature as vişamajvara.<sup>5</sup>

Ck further elucidates—the classification of fever into five types does not cover all the fevers because of the clear statement that 'these types are usually caused by sannipāta' and thus fevers caused by single doşas can't be included in it. Moreover, santata etc. have also specific periodicity and as such those having no such periodicity are different from them. Thus the fevers originated from strength and weakness of time of doşa are of five types only.<sup>6</sup>

Accordingly, he interprets 'दोषकालयलावल' as 'strength and weakness of time (period) caused by doşa' or 'doşakāla' may mean time of (exacerbation of) fever and 'balakāla' its severity or otherwise. Others (Jejjata etc.), however, interpret it as 'strength and weakness of doşa and time'. For instance, s antata jvara originates

- 1. आत्मा आत्मा इति प्रत्यात्मं, तस्येदं प्रात्यात्मिकं, प्रतिज्वरं यत्निङ्गं सर्वत्र देहमानसः सन्तापः ज्वरस्यास्म-लक्षणमित्यर्थः । GD.
- 2. इह इन्द्रियाणां देहे अवरोध: । \*\*\* \*\*\* इत्थं च सति ज्वरे सर्वत्र सन्तापस्यावश्यंभावात् सन्तापो ज्बरस्था-व्यभिचारि लक्षणम् । JN.
- 3. दोषश्च कालश्च दोषकालौ, तयोर्बलावलं, तस्माद् दोषकालवलाबलान्न पुनर्व्युत्कान्ताभिहितम् । ··· ··· अन्ये त्वाचक्षते--दोषभेदात् समसंप्राप्त्या निदाने द्विषष्टिभेदभिन्नो ज्वरः किल लेशतो व्याख्यातोऽपि ··· एष कालबलाबलत्वेन सन्ततादिभेदात् पञ्चविधो भवति, न वातादिजाति जहाति । JJ.
- 4. ननु प्रकृतिदूष्ययोरपि कार्यः परिग्रहः दोषकालवत् ... ... कालग्रहणादवरोद्यं वर्णयन्ति । JJ.
- 5. तृतीयकचतुर्थंकयोः समासकरणं विषमज्वरख्यापनार्थम् । JJ.
- 6. पुनः पश्चविधो दृष्टः इत्यत्र न पश्चविधेन भेदेन सर्वज्वरच्यासिः, यतः 'प्रायशः सन्निपातेन दृष्टः पश्चविधो ज्वरः' इति वक्ष्यति । ततश्च केवलवातादिज्वराणां न सन्ततादिभेदेन ग्रहणम् । तथा सन्ततादीनां कालनियमो वक्तव्यः, ततश्च ये कालानियतास्ते सन्ततादिभिन्ना एव । तस्माद् दोषकालवलावलाद् ये ज्वराः भवन्ति ते पश्चविधा एवेति वाक्यार्थः । Ck.

due to strength of both dosa and time which is not so in case of satatajvara.<sup>1</sup> But with this interpretation, all the fevers would be included and to restrict it in five types (santata etc.) would be difficult.<sup>2</sup> Others, nevertheless, interpret by putting 'kāla' after 'balābala' but it is stretching too much.<sup>3</sup>

About trtiyaka and caturthaka, he says that the dual compound indicates association of exogenous factor etc.\*

GD says that the word 'mānasa' denotes psychosomatic as caused by anxiety etc. and not only psychic as emotions of passion, anger etc.<sup>5</sup> Moreover, he relates the further classification to innate and exogenous types of each of psychic and somatic fever. For instance, as exogenous 'sārira' fever originates from injury with stick etc. so mānasa-śārīra' (mānasa) are originated from anxiety etc. Amoug the latter, that caused by passion, grief etc. is saumya while that caused by anger etc. is āgneya.<sup>6</sup>

He interprets 'दोषकालबलाबल' on the lines of Ck but more clearly."

Explaining the words 'Prākrta' and 'Vaikrta', JN says-Prakrti here means nature of time and not nature of doşa. That caused by nature of time is prākrta otherwise vaikrta.<sup>8</sup>

He interprets 'दोषकालयलावल' according to JJ and includes prakrti and dusya also in further explaining 'balabala'.

36-37a. The word 'Purvam' indicates that later on the somatic fever afflicts mind also and vice versa. Thus though all the fevers are psycho-somatic, the above

- दोषकालबलावलात् इति दोषकृतात् कालबलाबलात्, कालबलाबले ज्वरकालप्रकर्षाप्रकर्षौ । ... ... किंवा, दोषकालो दुष्टिकालो ज्वरकाल इत्यर्थः, तस्य बलाबलात् प्रकर्षाप्रकषादित्यर्थ । ... ... अन्ये तु-दोषभ्र कालश्च दोषकालौ, तयोर्बलाबलादिति वदन्ति । ... ... सततकादौ कालस्याबलत्वं भवति । Ck.
- 2. अत्र पक्षे दोषकालबलाबलाभ्यां सर्वज्वरा व्याप्यन्ते, ततश्च सन्ततादिपञ्चज्वरनियमो दुर्घटः स्यात् । Ck.
- 3. अन्ये तु व्युत्क्रमाभिधानेन 'दोषबलाबलकालात्' इति कृत्त्वा व्याख्यानयन्ति । एतच्चाशव्दं व्याख्यानम् । Ck.
- 4. तृतीयकचतुर्थंकाविति समासनिर्दे शेन तृतीयकचतुर्थंकयोरागन्त्वनुबन्धत्वादिसाधारणधर्मयोगितां दर्शयति । Ck.
- 5. अत्र मानसः समनस्कशारीरो न तु मानसदोषमात्रजाः कामकोधादयः परन्तु शोकादिज इति । GD.
- 6. तस्येदं विवरणम्-साध्यश्चासाध्यश्चेति । GD.
- 7. दोषबलेन कालवलात् दोषावलेन कालावलात् । GD.
- 8. प्रकृतिरिह कालप्रकृतिः कालस्वभावः, ··· ·· न तु दोषप्रकृतिः, कालप्रकृतिकृतः प्राकृतः ··· ··· अन्यकाल-कृतो वैकृतः । JN.
- 9. दोषः कालश्च तौ, तयोर्वलमबलञ्च तद् दोषकालबलाबलम् । तस्माद् दोषकालबलाबलात् दोषाणां तुल्यदूष्य-प्रकृतिबलाबलाभ्यां ज्वरः पुनः पञ्चविधो भवति । JN.

III]

sequence signifies application of respective treatment at proper time according to predominance of psychic or somatic factor.<sup>1</sup>

Disturbance in mental functions etc. are mentioned here as 'mānasa santāpa' because the word 'tāpa' means 'affliction' in general.<sup>2</sup>

Disorders in senses means change in their nature which amounts to non-reception of objects etc.<sup>3</sup>

37b-38a. The classification of saumya and āgneya may be applied to all the fevers as far as possible because there is no group beyond these two.<sup>4</sup>

Vāta, because of asociation with pitta, shows reverse character e. g. desire for cold. Similarly, the same with kapha has more pronounced desire for cold.<sup>5</sup> The fevers having mixed character such as kaphapaittika and sānnipātika are different from the above two and would come into the category other than these.<sup>6</sup>

GD contradicts the views of Ck and says that there can't be any third category in addition to the two-saumya and  $\bar{a}$ gneya rather such cases may be called as 'saumy $\bar{a}$ gneya' just as eunuch is called 'dviret $\bar{a}$ h' (hormophrodite) and not one having a third retas other than sperm and ovum.<sup>7</sup>

IN supports GD.8 He explains desire for cold in vatapaittika jvara on the

- पूर्वमिति वचनादुत्तरकालं शारीरो ज्वरो मनस्यपि भवति, एवं मानसो मनस्युत्पादानन्तरं देहेऽपि भवतीति ज्ञेयम् । एवं च यद्यपि स वंज्वराणां देहमनोधिष्ठानत्वं, तथापि यो देहाश्रयी प्रथमं शारीरदोषेण बलवता प्रारब्धः स्यात् स तद्दोषचिकित्सयैव चिकित्स्यः, एवं मानसोऽपि मानसदोषचिकित्सयैव चिकित्स्य इति दर्शयितुं शारीरमानसभेदोपदर्शनं साधु । Ck.
- 2. वैचित्त्यादयो मानससन्तापशब्देनोच्यन्ते, तापशब्दस्य पीडावचनत्वादित्यर्थः । Ck.
- 3. वैक्करयमिति स्वभावान्यथात्वं, तच्चार्थाग्रहणाद्यनुमेयम् । Ck.
- 4. सोम्याग्नेयत्वं च सर्वज्वरेषु यथासंभवं योज्यम्, ... जातिद्वयानतिकमात् । JJ.
- 5. एवं व्यवस्थिते वातपित्तज्वरे चेद् वायुः संयोगमहिम्ना विपरीतानुकारी दृष्टः \*\*\* \*\*\* वातकफात्मको विशेषेणोष्णमिच्छतीत्यर्थः । Ck.
- 6. व्याभिश्रलक्षणः इति उक्तव्याभिश्रदोषलक्षणज्वरव्यतिरिक्तः कफपैतिकः सान्निपातिकश्च, स चोष्णशीताभि-प्रायतया सौम्याग्नेयराशिद्वयातिरिक्त एव ज्वरः । Ck.
- 7. व्यामिश्रलक्षणः पित्तकफात्मकः सन्निषातात्मकश्च एतदुभयं शीतोष्णं द्वयमेवेच्छतीति सौम्याग्नेय उच्यते न त्वधिकः, प्रत्येकतो हि भेदो न समुदायस्य यथा नपुंसकस्य द्विरेतस्त्वं न तु शुक्रशोणिताभ्यामधिकमस्य किंचिद् रेतोऽस्तीति । GD.
- 8. व्याभिश्रलक्षण उभयात्मकः वातयुक्तपित्तश्लेष्मकृतः ज्बरः, एतदुभयं शीतमुष्णञ्च इच्छति । JN.

basis of the yogavāha character of vāyu by which it produces heat in combination with pitta.<sup>1</sup>

38b-39a. JJ says-yogavāha character of vāyu can't be accepted because it is cold but it can be done so on the basis of other views according to which it is neither hot nor cold.<sup>2</sup>

Ck defines 'yogavāha' as 'that which on contact with other acquires the properties of the latter'.<sup>3</sup> The use of word 'tejas' and 'soma' are significant as they also denote external environment and the role of vāyu therein.<sup>4</sup>

GD also explains in the same way.<sup>5</sup>

Vaišesikas take vāyu as neither hot nor cold (anusnāšīta). JN contradicts it and supports its cold character but only due to being yogavāha it produces heat in combination with pitta.<sup>6</sup>

39b-41. JJ does not read the verses describing 'antarvega' and 'bahirvega' jvaras.<sup>7</sup>

GD comments that explicit mention of easy curability of bahirvega indicates the difficult curability of antarvega jvara.<sup>8</sup>

JN informs that antarvega is called as 'gambhīra' by Suśruta."

- 1. ननु वातपित्तात्मकः कथमुष्णारब्धः स्यात् ? सत्यपि पित्तस्यौष्ण्ये वायोः श्रीत्यात् । \*\*\* \*\*\* इति चेत्, न, वायोर्योगवाहितया पित्तसंयोगे तस्यापि दाहकारित्वात् । JN.
- 2. ननु वायोयोंगवाहत्वमयुक्तं, शीतत्वात्, न, अन्यसिद्धान्तवत् अनुब्णा शीतत्वमुच्यते । JJ.
- 3. योगाद योगिनो गुणं वहतीति योगवाहः । Ck.
- 4. "पित्तेन" इति वक्तव्ये यत् "तेजसा" इति करोति, तेन बाह्येनाप्यातपादिना युक्तो वायुर्दाहं करोतीति लोकप्रसिद्धमर्थं दृष्टान्तार्थं सूचयति । शीतकारित्वं तु वायोः शीतत्वेनैव यत् सिद्धं तत सोमरूपकफपानीयादि-योगाद विशेषेण भवतीति ज्ञेयम् । Ck.
- 5. योगं येन सह वायोः संयोगस्तस्य गुणानुरूपेण गुणं वहतीति योगवाहः । \*\*\* \*\*\* वहिश्चरोऽपि वायुरनुभूयते तेजसा यदा युक्तो वाति तदा उष्णकृत्. सोमसंश्रयात् जलादिसौम्यभावेन यदा युक्तो वाति तदा शीतकृदिति । तथाऽन्तश्चरोऽपीति भावः । GD.
- 6. एवं योगवाहत्वदर्शनात् वैशेषिका वायुमनुष्णाशीतमाहुः । \*\*\* \*\*\* एकस्य दाहशीतोभयकारित्वं तस्यानुष्णा-शीतत्वे हि उष्णशीताभ्यां सह योगात् संभवति, तन्न, वातः प्रकृत्या शीतः \*\*\* \*\*\* पित्तसंयोगे वायुनापि दाहः \*\*\* \*\*\* इति तद्योगवाहत्वात् । JN.
- 7. अन्तर्वेगबहिवंगव्याकरणमन्तदाहीदिश्लोकद्वयेन केचित् पठन्ति । JJ.
- 8. सुखसाध्यत्वमेव चेत्यनेनान्तवेंगस्य दुःखसाध्यत्वमिति ख्यापितम् । GD.
- 9. सुश्रुते चायं गम्भीरसंज्ञ: 1 JN.

111]

## CARAKA-SAMHITA

42-47a. The statement that the prākrta jvara occurring in spring and autumn is easily curable indicates the difficult curability of vātaja jvara (occurring in rainy season). 'prākrta' means occurring in its natural time.<sup>1</sup>

This is a general observation but if the disease is severe and caused by potent and numerous factors it is not curable (even if it is prākrta and occurring in spring and autumn) whereas the vaikrta jvara (not occurring according to seasons) becomes difficult or incurable even if caused by a few etiological factors.<sup>2</sup>

'songoin eize' indicates that perversion in behaviour ( and diet ) is responsible for occurrence of fever in these seasons.<sup>3</sup> The first description of the fever occurring in autumn shows the paittika nature of the disease.<sup>4</sup>

'Kopa' means 'liquefication'. Some take it as 'moving to initiation of action' but it is not correct because action for pathogenesis begins earlier in the stage of accumulation.<sup>5</sup>

The prefix 'sam' denotes its emergent nature."

How sun-rays which are dissimilar to kapha cause its aggravation? The reply s that not only similar but also dissimilar entities aggravate kapha because aggravation is not increase in quantity but liquefication which enables the dosa for moving in further stages. In case of vāyu which is formless kopa is agitation in its components.<sup>7</sup>

Ck says—here doşa vitiated by nature of time is 'Prakrti' and fever produced by such doşa is known as 'Prākrta'.<sup>8</sup>

- 1. बहिवेंगस्य साध्यत्वाभिधानेनान्तवेंगस्य कुच्छ्साध्यतापादनात् तदनुषंगात् प्राकृतस्यापि वातजस्य कुच्छ्साध्यत्वं अयापितम् । ··· ··· कस्माच्चार्यं प्राकृतः, यतः बाह-कालप्रकृतिमुद्दिश्य निर्दिष्टः प्राकृतो ज्वरः इति । JJ.
- 2. उत्सर्ग्रज्ञायम् । तत्रापि यदि हेतुभिवंहुभिर्जातो बलिभिवंहुलक्षणो भवति, नासौ साध्यः इति । ... वैक्वतः पूनरल्पहेत्वादिजोऽपि कृच्छसाध्यो वेति स्यापितं भवति । JJ.
- 3. विहितन्यत्ययाचारतामेव ख्यापयन्नाह-'उष्णमुष्णेन संबुद्धं इति । JJ.
- 4. ननु च प्राग् वसन्तस्य सूत्रितत्वात् कस्मात् प्रागभिधानं शरदः ? उच्यते, व्याघेरस्य पित्तात्मकत्वेनाम्नात् । JJ.
- 5. कोपभ्र विलयनं, कार्यारम्भाभिमुख्यं वेति केचित्, तन्न, दोवसंचयादेव व्याध्यारम्भादिकार्यदर्शनात् । JJ.
- 6. संशब्दासज्जनादाचितं द्रागिति नान्यत्रापि कालं प्रतीक्षते । JJ.
- 7. गभस्तयो भास्करस्य श्लेष्मणस्त्वसमानाः कोपहेतवः कथम् ? अवासमाना अपीष्यन्ते कोपकाः । ... न वयं बूमः (अ) समानैवु दिराधीयते, अपि तु विलयनमात्रं क्रियते । ...तस्माद् विलयनमात्रमेव कोपः । नापि विलीन प्रसराद्यवस्यामास्कन्दति । ननु ब वायोरपि कोप उक्तस्तस्य कयं विलयनम् ? अवयवक्षोभलक्षणं दूम इत्यनवद्यम् । JJ.
- 8. तत्रेह कालस्वमावत्रकुपितो दोषः प्रकृतिदच्यते, तज्जातीयाच्च दोषादुभूतो ज्वरः त्राइत उच्यते । Ck, .?

### CIKITSASTHANA

63

He says that the fever occurred in spring and autumn which is easily curable is taken here as 'prākrta'. That occurred in rainy season is not such and so it is not called as 'prākrta'. In this context, the use of the words 'prākrta' and 'vaikrta' is based on the idea of easy and difficult curability respectively.<sup>1</sup> To support this, he quotes Jātukarņa.

A question arises—when there is amlavipāka of all the plants in rainy season what would be the fate of the vipākas determined for individual drugs? The reply is that it would be adjusted like āvasthika (conditional) pāka in no way affecting the nişthāpāka. Others, however, say that in rainy season, plants become amlavipāka and produce acidity and burning due to decreased digestive power. The former view is acceptable.<sup>2</sup>

He suggests 'चिसगोच्च' as alternative reading for चिसगेंस्य'. Concluding he says that vāta and pitta are weak in the beginning but gradually their strength increases. The same is with kapha in autumn.<sup>3</sup>

GD reads 'sद्रिक' in place of 's किन्द्र' and 'बिसगोड्य' instead of 'बिसगेस्य'. He further says—by nature of time vāyu stays pacified and as such it does not associate with pitta together with kapha."

IN follows GD.

47b-48a. JJ says—vitiation of dosas is of two types (1) preceded by accumulation or (2) not preceded by the same. Treatment is also prescribed of two types accordingly-samsodhana in the former and samsamana in the latter,<sup>5</sup>

- 1. य एव सुखसाध्यो वसन्तमरदुदभवः प्राकृतः स एवह प्राकृतमब्देनोच्यते इत्यर्थः, वर्षांकालभववातिसस्तु न सुखसाध्य इति, तेन नासौ प्राकृत उच्यते । प्राकृतवैकृतसंज्ञाव्यवहारो हि यथाकमं सुखसाध्य-कृष्ण्रसाध्यवोध-प्रयोजनकः । Cls.
- ननु यदि वर्षांस्वम्लविपाकिरवं सर्वासामोधधीनां, तदा प्रतिद्रव्याभिहितविपाकस्याव्यवस्था स्यात् । तस्य कालवसेनाम्लस्वदर्शनात्, मैवम्, यया निष्ठापाकेन यन्मधुरं द्रव्यं तद् यथावस्थिकेन पाकेनाम्लं भवति … — तचेहापि कालमहिम्नाऽम्लविपाकित्वमपि भविष्यति । … … अन्ये तु, वर्षांसु वह्निमान्दाद् जिदाह-विमित्तमोधधीनामम्लविपाकित्वमिति द्रुवते … … तस्मात् कालमहिम्नैव पाकान्तरमोधधीनां साधु । Ck.
- 3. तत्र वसग्तादौ दुर्बलं वातपत्तं, मध्ये तु मध्यं, अन्ते तु प्रबलं भवति, एवं शरदापि कफो भवति । Ck.
- 4. कालस्वभाबात् वायोः प्रज्ञान्तस्य कफस्य च चयारम्भात् कफ एवानुबध्यते, न तु वायुरित्यर्थः । GD. .
- 5. दोषाणां प्रकोपभ्रायपूर्वकोऽलयपूर्वकथ्रा । ... .. शरद्विधित्वे द्वैविघ्यं प्रणयन्ति शास्त्रकाराः-संशोधनं संशाननचा । संशोधनं चयपूर्वकं प्रकुपितस्य, ... कालस्वमावादम्लविपाकाद् यदि पित्तस्य ... कोपस्तदवजयनार्थं संभमनं तिग्रिपुरविष्टवान् । JJ,

III

Concluding he says that this rule should be applied in other diseases as well.<sup>1</sup>

GD adds that by the occurrence of disease in beginning, end or middle of autumn and spring some indication is found about strength or otherwise of person as well as dosa.<sup>2</sup>

Moreover, in rainy season there is decrease in digestive power which leads to vitiation of all the dosas.<sup>8</sup>

Ck explains-'Kālaprakŗti' means 'doşa associated with naturs of time'.' He repeats that vātika jvara though occurred in its time ( rainy season ) is not prākŗta because it is difficult to treat. That only which having occurred in its time is easily curable be called as prākŗta. Others, however, say that vātika jvara arisen in rainy season is prākŗta though difficult to treat.<sup>5</sup>

GD says—jvara is called prākrta in view of the nature of season not of the dosic constitution of the person nor of the easy curability. Moreover, the word 'prāya' shows that prākrta jvara caused by vāta is easily curable otherwise difficult.<sup>6</sup>

JN says that vātika jvara in rainy season is prākrta but mostly difficult. The word 'prāyeņa' indicates that sometimes it is cured easily.<sup>7</sup>

50a. Complications have not been enumerated here, they may be known from other texts. Hiccough, dyspnoea, cough, vomiting, diarrhoea, unconsciousness, body-ache, thirst, anorexia and constipation-these are said as ten complications of fever.<sup>8</sup>

- 3. प्रायेणानिलजो दुःख क्रुच्छ्रसाध्य इत्यर्थः । कस्मादनेकमुखत्वाच्चिकित्सायाः, ज्वरस्तु प्रायशो ह्यामाशय-समुत्यस्तत्समुत्थानां व्याधीनां (लंधनादीन्यौषधानि ) प्रायशस्तानि च वायौ नेष्यन्ते । वर्षासु चादानदुर्वल-देहानामग्निमान्द्यं भूयो दोर्षैः क्रियते, तन्निमित्तजः सर्वदोषप्रकोतः । JJ.
- 4. कालप्रकृतिमिति कालस्वभावसंबद्धं दोषम् । Ck.
- 5. विरुद्धोपक्रमत्वाद् दुःखत्वेन न प्राकृत्वं वातिकस्य, यतः प्राकृतत्वेऽपि यः सुखसाध्यः स एव प्राकृत उच्यते इति भावः । एवं तावत् सर्वो वातजो वैकृतः । ··· अन्ये तु ब्रुवते-वर्षाकाले वातजोऽपि प्राकृतः किन्त्वय कृच्छः । Ck.
- 6. कालस्यतुंरुपस्य प्रकृति स्वभावमुद्दिश्य प्राकृतो ज्वरो निर्दिष्टः, न तु पुरुषाणां दोषप्रकृतिमुद्दिश्य न वा सुखसाध्यपरत्वेन । ... प्रायशब्देनानिलजः प्राकृतो ज्वरः सुखः । कालेष्वन्येषु ... दैकृतः सोऽपि दुःखः । GD.
- 7. अनिलजः वातजः प्राकृतः, तस्य प्रकृतत्वात् । प्रायेण बाहुल्येन दुःख कृच्छ्रसाध्यः, भिन्नोपकमत्वात् । ··· ··· प्रायेणेत्यनेन कदाचिद् दैवानुकूलत्वात् सुखसाध्योऽपि भवतीति द्योत्यते । JN.
- 8. उपद्रवास्तन्त्रे न ज्ञापितास्ते तन्त्रान्तराज्ज्ञातव्याः । (हिक्का-श्वास-कासच्छर्द्यतीसार)मूच्छांङ्गभेदपिपासा-रोचकाः कृच्छ्विट्कता चेति दशोपद्रवाः ज्वरमुपद्रवन्तीत्याख्यायन्ते । JJ.

<sup>1.</sup> एषा च परिभाषाऽन्येष्वप्यातङ्घान्तरेषु द्रष्टव्या । JJ.

<sup>2.</sup> शरद्वसन्तयोराद्यन्तमध्यजातत्वेन ज्ञानाद्धि पुरुषस्य दोषस्य च बलाबलज्ञानं भवति । GD.

CIKITSASTHANA

Ck says-though complications are not mentioned explicitly, the diseases having general character of complications are understood here.<sup>1</sup>

GD comments-if disorder is mild and patient is strong, fever is easily curable. In such conditions almost all the diseases are easily curable.<sup>2</sup>

Discussing further he says-regarding diseases occuring in autumn and spring, only those caused by doṣa (pitta or kapha) accumulated due to time factor and aggravated due to heat of the sun are easily curable and not others caused by respective aetiological factors.<sup>3</sup> The difficult character of vāțika jvara is due to many exciting factors and association of other two doṣas. The word 'prāya' indicates that if such factors are a few, it would be easily curable.<sup>4</sup>

He also tries to reconcile the apparent contradiction in view of Jatūkarņa and Caraka-Sušruta. He also criticises Ck (without naming) who does not accept the prākrta nature of jvara on the evidence of Jatūkarņa. The statement that jvara having similarity in season and doșa is easily curable is also questioned. He interprets that the word "tulyartudoṣatvaṇd" means condition of similarity in season and doṣa which is vitiated by meagre causes (and not by potent ones). The statement of Vāgbhaṭa may also be interpreted by adding 'prāyeṇa'<sup>5</sup>.

50b-51a. "bahulakṣaṇaḥ" shows that it is not necessary that the disease caused by many factors should have proportionately numerous symptoms because mainfestation of symptoms depends on conjunction of other accessory factors in materialising the pathogenesis including past deeds.<sup>6</sup>

Ck follows this emphasising on degree of digestive power.7

GD criticises the views which explain this by past deeds, accessory factors such as  $d\bar{u}sya$  etc. (evidently JJ and Ck) and vikrtivis amasamavaya and tries to interpret it more rationally.<sup>8</sup>

- 1. ज्वरोपद्रवाः यद्यपि साक्षान्न पठिताः, तथापि सामान्योपद्रवलक्षणयुक्ताः रोगा इह ज्ञेयाः । CK.
- 2. अल्पदोषेषु बलवत्सु जनेषु ज्वरः सुखसाध्यः, स्तंभूताश्च सर्वे प्रायेण सुखसाध्याः भवन्ति । GD.
- 3 तस्मात् कालप्रकृतिजात् वर्षास्वम्लविपाकिजलादितः सञ्चितपित्तस्य शरद्यादित्यतेजसाभिव्यक्तितो जाता रोगाः सुखसाध्याः, न तु स्वकारणकुपितात् पित्तात् । एवं कफस्यापि व्याख्येयम् । GD.
- 4 तेन पित्तकफर्या. शरदि वसन्ते च सूर्यसन्तायमात्रस्य प्रेरकत्वमिव प्रावृषि वायोः प्रेरकाः बहवः तथा पित्तकफयोश्च कुपितयोः संसर्ग इति प्रावृषि वातकृता दुःखाः ।.....प्रायपदेन भूमेर्जलक्लिन्नत्वशीतवातवर्षादीनां प्रेरकाणामल्पत्वे तु ज्वरः सुखसाघ्य इति ख्यापितम् । GD.
- 5. जतूकर्णस्तु .....प्रायेणेति व्याख्येयम् । GD.
- उच्यते-पुरुषस्याग्निबलादिविशेषेण दोषहेतवो यथोक्तदोषगुणा अपि न बहुलक्षणं रोगं कुर्वन्ति, तथा संप्राप्तिविशेषाभावाच्च न बहुलक्षणत्वं भवति । CK.
- 8. अत्र कश्चिद् भाषते.....तन्मतत्रयं न मनोरममेव !.....तस्माद ब्रमः......बलिभिरिति तत्त्वम् । GD. 14 AM BU P. G

mj

#### CARAKA-SAMHITA

0

JN explains 'bahulaksana' as symptoms in high degree and totality.1

51b-52a. According to JJ, the period of 7, 10 and 12 day is related respectively with delirium, giddiness and dyspnoea and that too with vata, pitta and kapha because intensity of their action is in the same order. The word 'va' indicates that there may be some variation in the period. Further he says that this can't be made a rule that delirium giddiness and dyspnoea are in fever caused by vata, pitta and kapha as otherwise is also seen. Therefore these symptoms may be taken jointly.<sup>2</sup>

He adds that there can't be adduced any reason because it depends on the nature of the disorder. For instance, šankhaka and rohini are fatal in three days while sanny if untreated, kills instantaneously.<sup>3</sup> Ck follows Jejjata. Moreover, he says that other interpret it by relating the three pariods with delirium, giddiness and dyspnoea and no with dosas.<sup>4</sup>

GD emphasises more on intensity of fever. Other ideas are similar to the above

JN gives more emphasis on dosas.6

52b-53a. JJ interprets the word 'gambhīra' as 'located in dhātus' or 'too deep for understanding'. Others take it as 'antarvega' (directed inwards).<sup>7</sup>

Ck takes 'gambhīra' as 'antarvega' or 'situated in deep dhātus'.<sup>8</sup> Similarly, the word 'dairgharātrika' may mean 'chronic' or 'fatal'.<sup>9</sup>

GD takes 'gambhīra' as 'antarvega' and criticises those who take it as 'an tardhātustha' or 'difficult to understand'.<sup>10</sup>

बहुलवणः अतिमात्रसर्वरूपश्चापि । .N.

2.

3.

नात्र हेतवः कमन्ते । शंखकरोडिण्यौ त्रिरात्रान्ततः, संन्यासोऽनुपक्रमात् सद्यो हन्तीति। एवमादिस्वाभाविकं श्वास्त्रादनुक्त्तंव्यम् । 🏨

अन्ये तु सप्ताहात् सप्रलापः, दशाहात् सभ्रमः, द्रादशाहात् सश्वासो हन्तीति व्याख्यानयन्ति । CK.

 तीष्टणौऽत्युग्वेगो ज्वरो वदि प्रलापधमश्वासैस्त्रिभिर्मिलितैर्युक्तस्तदा वातिकः सप्ताहात् , पैत्तिको दशाहात् श्लैष्मिको द्वदशाहान्तरं हन्यात् । GD.

- 6. दोषत्रयापेक्षया विकल्पत्रयम् । .N.
- गम्भीरोऽन्तर्धातुस्यः, अथवा गम्भीर इव गम्भीरः, यस्य न जन्मते निश्चव आधातुं वातादीनामन्वतमस्य। तथान्वे व्याख्यानयन्ति-अन्तर्वेगं तन्त्रान्तरप्रामाण्यात्। ม.
- 8. गम्भीरोऽन्तवेंगः, किंवा गम्भीरोऽन्तर्धातुस्यः । CK.
- दैर्घरात्रिको दीर्घकालानुबन्धी, बिंवा, दीर्घा रात्रिं मरणरूपां करोतीति दैर्घरात्रिक: I CK.
- गम्भीरोऽन्तर्वेगो ज्वरोऽसाध्यः ।......कश्चिदन्तर्धातुस्यो ज्वरो गम्भीर इत्याह, परे तु गम्भीर इव वत्र वातादीनां निश्चयो न कर्तुं शक्यते इत्याहुः, तद् द्व्यं न साधु। GD.

JN, however, takes it as 'located in deep dhatus' and not antarvega and thus goes against GD.<sup>1</sup>

53b-61a. JJ reads "sāmāḥ" in place of "stabdhāḥ" and interprets "guravaḥ" as 'vivrddhāḥ' (aggravated). He defends his stand and criticises those who read 'stabdhāḥ' and interpret "guravaḥ" as "sāmāḥ" (associated with āma) because santata (jvara) is caused by the strength of doṣa which is indicated by the word. "guravaḥ"<sup>2</sup>

The word "visrtah" is interpreted as 'spread unevenly, variously or contrarily'.3

Pacification or fatality of fever depends on digestion of mala or dhatu.4

The periodicity is again explained on the basis of nature.5

When dosas are strong they make even contrary kala etc. in their favour.<sup>6</sup>

Ck says-'moreover, in my view, santata is caused only by tridosa jointly and so kala etc. are favourable to one of the dosas.<sup>7</sup>

The word'dvadaša' contains seven dhatus, three dosas, urine and stool (two malas). 'Suddhi' of dosa here means 'normalisation'. That santata is located in twelve entities rejects the view that it is caused by one dosa.<sup>8</sup>

GD explains pacification and fatality on malapaka and dhatupaka respectively as said above. Regarding dhatupaka he says that it is known by the symptoms such as delirium, giddiness and dyspnoea and otherwise malapaka. He contradicts others who take dhatupaka as paka of šukra etc. and their exit with urine etc.<sup>9</sup>

JN quotes Harita about the period of santata juara and says that statements of both (Caraka and Harita) are authoritative.<sup>10</sup>

- 3. विषमं सता विविधं विपरीता वा सृताः । ॥.
- 4. नन्चविशिष्टसामध्युत्पन्नत्वात् कथमेकः प्रशमं यातु, अन्यश्च तथाविधो मारयतु वा किमिदं वैचित्र्यम्? उव्यते-धातुमलपाकात्। ม.
- 6. बलीयांसी दोषा:.....कालमतुल्यमपि तुल्यं कुर्वन्ति । JJ.
- 7. किञ्च, त्रिदोषारब्ध एवास्मन्मते सन्ततः, तस्य चान्यतरं दोषं प्रति कालादीनां तुल्यत्वं संभवत्येव। CK.
- ढादशेति सप्त धातवस्त्रयो दोषाः मूत्रं पुरीषञ्च। दोषाणाञ्चेह शुद्धिः प्रकृतिगमनेन ज्ञेया। ढादशाभयत्वेन सन्ततस्यैकदोषारब्धत्वं यद्व्यते, तन्निरस्तमेव ज्ञेयम्। CK.
- हारीतः पुनराह.....तन्मते वातोत्तरे ........चतुर्दश दिनानि, पित्तोत्तरे ......अष्टादश दिनानि, श्लेष्मोत्तरे च......दार्विशति दिनानि मोक्षवधयोरवधिः । द्रयमपि चैतदार्षं वचः प्रमाणम् । .N.

<sup>1.</sup> गम्भीरः गम्भीरधातुस्थः, अन्तर्वेग इत्यन्ये। .N.

स्तब्धा इत्यन्ये पठन्ति ......गुरवः सामास्ते व्याख्यानयन्ति, तन्न, दोषबलात् सन्ततो भवति, तस्मात् पूर्वोदित एवार्थः । ม.

## CARAKA-SAMHITA

.

Interpreting the word 'santata', he says-it is called 'santata' because in it do immediately pervades all over the body.<sup>1]</sup>According to Sušruta's statement, it is called because it stays continuously for the period of a week etc.<sup>2</sup>

61b-62. The word 'prayah' indicates that satata jvara is located, besides raktadhan in mamsadhatu also. Further dhatus are not involved as they are difficult to be affected

It is caused by single, dual or aggregated dosas.<sup>4</sup>

Ck says that the word 'prāyah' shows that satata is located in māmsa etc. als besides rakta.<sup>5</sup> Thus he does not restrict it to māmsa dhātu as Jejjata has done.

Increase or decrease in the fever is due to the time factor. It increases in the time favourable to dosa otherwise decreases.<sup>6</sup> The specific periodicity of fever is due particular pathogenesis.<sup>7</sup>

GD says that the word 'prāyaḥ' shows that, due to particular pathogenesis, dos located in blood may give rise to anyedyuṣka type of satata as well.<sup>8</sup> He read 'Kālavrddhīkṣayātmakaḥ' as epithet of doṣa and ''Sapratyanīkaḥ'' as that of jvara.<sup>9</sup> He contradicts the view that satata fever increases twice in day and the same in night an says that doṣa located in rakta may produce anyedyuṣka satata which has the charateristic double rise in twenty four hours.<sup>10</sup>

JN says that in satata fever increases twice-once in day and again in night-or twice in day and again twice in night because there is no mention of any rule in this regard Caraka, in the context of caturthakaviparyaya, mentions, 'visama jvara', thus the for satate etc. should be taken as 'visama jvara' as also confirmed by other texts<sup>12</sup>He quot

- 1. दोषस्वाश, सर्वशरीरे सन्तत्या व्याप्त्या ज्वरस्य सन्तत इति संज्ञा। ....
- 2. तन्मते सप्ताहादिषु सन्तत्या नैरन्तर्येण अवस्थानात् सन्तत इत्युच्यते । .N.
- 3. प्रायोग्रहणात् मांसमप्यधिष्ठाय प्रवर्तते । वद्येवमन्येऽपि मेद आदयः कस्मान्नाभयाः भवन्ति । उठ्वते-अन्ये दुष्करदूषणाः । 🏨
- एकट्रन्ट्रसन्निपातारब्धः । ॥.
- 5. प्रावोग्रहणात् सततको रक्तव्यतिरिक्तं मांसधातुमप्याध्ययत इति दर्शयति । CK.
- कालवृद्धिक्षवात्मकमिति काले वृद्धियोचिते काले वृद्धिः क्षयश्च यस्य स कालवृद्धिक्षवात्मा। तेन दोषानुगुणे काले ज्वरो भवति, दोषानुगुणकालव्यतिरिक्ते च काले क्षयो भवति। CK.
- 7. ज्वरस्य कालप्रकृतिदूष्याणां मध्येऽन्यतमाद् बलप्राप्तौ सत्यामपि दोषसंप्राप्तिमहिम्ना हि कालभावित्वनिवमो ज्ञेव: । CK.
- प्राय इत्यनेन सम्प्राप्तिविशेषेणान्येदुष्कमपि सततं ज्वरं कुस्ते रक्ताभवो दोष इति ठ्यापितंमून GD.
- कश्चित्-"अहनि दौ कालौ रात्रौ च दौ कालाविति व्याचष्टे, तन्न ।.....अन्वेद्युष्कं ज्वरमपि झोणित संग्रित्व दोषो ज्वर सतत कुर्यात् स चाहोरात्रं दौ कालावनुवर्तते । GD.
- अहोरात्रे द्वै कालौ अहनि एकवारं रात्रौ एकवारं इति द्वै कालौ। अहन्वेव द्वै कालौ, रात्रावेव द्वै कालौ इति वा। नियमस्यानभिधानात्। .N.
- 12. वतुर्यकविपर्वयस्य विषमज्वरेष्वन्यतमत्वववनात् सततकादवश्वत्वारो विषमज्वराः ज्ञेवाः, तन्त्रान्तरसंवादाव्य । ...

68

Sušruta, Kharanada and Vagbhata on this.

At the end, he gives definition of visama jvara.<sup>1</sup>

63-67. Commenting on the periodicity of anyedyuşka etc. JJ says that it is due to the nature of disease which is quite surprising like  $\overline{s}$  ankhaka etc. Or it may be like periodic intensity of poisons or due to condition of srotas.<sup>2</sup> He discusses the topic by quoting Agnivešatantra, Jatukarna, Ksārapāni, Dāruvāha and Tantrāntara.

Ck comments that the verse 'mansasrotansyanusrtah' is read by some authors. Here too by abnormality of srotas vitiation of dhatus is understood. In case where it is not read, inclusion of  $d\overline{u}$ syas is taken on the basis of other texts.<sup>3</sup>

GD interprets that when dosa located in rakta is weak, it produces anyedyuska jvara. Moreover, the dosa may spread to mansa and then by obstructing medas-carrying srotas may cause such fever curable with drugs.<sup>4</sup>

68-69. Fever is not manifested even in the presence of causative factor till it gets the exciting time.<sup>5</sup>

The word "adhišete" is significant because dosa 'stays in location'.<sup>6</sup> In tertian and quartan fever etc., not only time is important but increase of dosa and consequent decrease in strength of contrary factors which produces fever in particular day and time.<sup>7</sup>

GD says that dosa is, in such cases, also vitiated by particular etiology.<sup>8</sup> Further he reads "Pratyanīkam" meaning 'fatal'.<sup>9</sup>

 विषमज्वरस्वरूपं तत्रोक्तं-"विषमो विषमारम्भ क्रियाकालोऽनुषङ्गवान्" इति । अन्यत्र च-"वः स्यादनियतात् कालात् श्रीतोष्णाम्यां तयैव च । तापतश्चापि विषमो ज्वरः स विषमः स्मृतः । ।" इति । .N.

व्याधिस्वाभाव्याद, विचित्रा हि व्याधीनां स्वभावः शंखकवदित्युक्तम् । विषवेगवद् वा..........काले ज्वरयति, स्रोतोवशाद्वेति । ....

- "मांसस्रोतांस्यनुसुतः" इत्यादि तृतीयकचतुर्थकलक्षणं केचित् पठन्ति । अत्रापि स्रोतोदुष्ट्या धातुदुष्टिरवगन्त्त्व्या । वे तु ततीयकचतुर्थकयोर्दूष्यप्रतिपादकं ग्रन्थं न पठन्ति, तेषां तन्त्रान्तरप्रत्ययाद् दूष्यावरोधः । CK.
- 5. कारणसान्निध्येऽपि सति कस्मान्न सर्वदा जनवति, वावदतिश्वयं कालं न प्राप्नोति I.U.
- 6. अधिशेत इत्यधिष्ठाय तिष्ठति । CK.
- न केवलं कालगात्रमपेक्षते, किन्तु वृद्धिमप्यपेक्षते तृतीयकादिकरणे दोषः, सा च वृद्धिस्तृतीयके आहेष, चतुर्यके चतुरहेणैव भवतीति भावः ।......दोषवृद्ध्या वदा प्रत्यनीकस्य क्ष्यो भवति तदा ज्वरवतीत्वर्यः । CK.
- 8. दोषोऽपि विचित्रतन्निदानकुपितो धातूनु रक्तादीनधिरोते । GD.

III]

70. Dosas are called 'mala' as they make the šarīra-dhātus impure. This is their atural potency like that of poison.<sup>1</sup> Regarding increase in particular time, he says that losa reaching the culminating point by increase in its strength and decrease in that of contraries produces such fevers.<sup>2</sup>

CH

Ck interprets "sve sve sthane" as 'in respective locations' like blood etc.3

GD reads 'šleşmasthane' in stead of "sve sve sthane" evidently basing on Sušruta's

JN explains 'gatabalah' as 'weakened' by (increased) strength of contraries.5

71-72. Doşas become weak in other sites and as such produce trfiyaka and not santata etc. For instance, trika-sacral region is the normal site of vayu and para sthana (other place) for kapha and pitta where they are weakened. The rule of prescribed site is for dosas in normal state and not in abnormal one as they, by nature, pervade the whole body.<sup>6</sup>

There is no paittika type of caturthaka as urustambha is only tridosaja and not or any other type. The statement of Harita too about involvement of pitta means only its association and not predominance.<sup>7</sup>

Ck follows Jejjata.

GD says that tertian fever, even being tridosaja, is of three types by nature because of exerting three types of effect.<sup>8</sup>

73. In caturthaka (quartan), there is fever in beginning and end and in between two days are free from fever but in caturthaka-viparyaya (reverse quartan) the position is quite reverse-there is no fever in beginning and end and in between two days are with fever.<sup>9</sup>

- मलिनीकरणाद् दोषाः मला इत्युव्यन्ते ...... सामर्थ्यं यथा विषस्य वेगकरणसामर्थ्यम् । ม.
- 2. 🕐 एवमसौ परां काष्ठामापन्नः प्रत्यनीकबलक्षयादात्मीयकालबलाच्च ......चतुर्यकं करोति । 🏨
- 3. स्वे स्वे रक्तादौ स्थाने स्थिताः भवन्ति । CK.
- 4. मलाः दोषाः श्लेष्मस्थाने आमाश्रये हृदये कण्ठे शिरसि च व्यवस्थिताः सन्तो यथाक्रमं .......ज्वरयन्ति I CD.
- 5. गतबलाः प्रत्यनीकबलेन दुर्बलीकृताः । JN.

- तृतीवको ज्वरस्त्रिदोषजोऽपि त्रिविधः स्वभावात् त्रिधाप्रभावत्वात् । GD.
- 9. वतुर्थक आद्यन्ते अहनी ज्वरयदि, द्रे अहनी मुञ्चति, अयं पुनर्मध्ये ज्वरयति आद्यन्तयोरपैत्येष विपर्वयः । 🏨

The word 'dvidhatu' means 'asthi and majja'.3

GD interprets that caturthaka-viparyaya, though different from five types which originate from tridosa located in five dhatus, is also a visamajvara because of having the character of visamatva (irregularity).<sup>4</sup>

74. (Visama) jvara is mentioned as of five types but how more are described? They all are included in the above types like yakrddalyudara, mada etc.<sup>5</sup>

The word 'prāyaḥ' shows that they may originate even from one or two doṣas. Others interpret that they are always sannipātaja but out of three doṣas one or two may be prominent ones.<sup>6</sup> As regards their origin from one or two doṣas, it is also correct if they are caused by doṣa (or doṣas) aggravated by their etiology in the form of prakṛtisamasamavāya.<sup>7</sup>

Some take these five types of fever as visama jvara.<sup>8</sup> Even in santata there is irregularity in time because of its continuance (unmanifestedly) after the period of twelve days. Others, however, do not include santata in visama jvaras. Some, again, take only tertian and quartan as visama because of its taking long time in manifestation.<sup>9</sup>

GD informs that Sušruta has described the 'viparyaya' in respect of three visama jvaras-anyedyuska, trfiyaka and caturthaka but Caraka has accepted only the last one.<sup>10</sup>

धातुशब्दो आद्यो टोपेषु वर्तते, दोषा ह्यपि धातुशब्दं लभन्त इत्याम्नायात्। .ม. 1. शिवसैन्धवा आपाढवर्मप्रभृतयोऽन्यया व्याख्यानयन्ति-वातादीनामन्यतमो द्वयोर्दोषयोः वातपित्तयोः श्लेप्मा, पित्तकफयोर्वायुर्वातश्लेष्मणोः 2. पित्तं व्यवस्थितम् । ॥ धातुद्रयस्थोऽस्थिमज्जस्थः । ॥ З. चातुर्यकविपर्वयो ज्वरः पंचविधात् ज्वरादन्योऽपि विषमज्वर एव विषमत्वसामान्यात् विषमास्य एव, न तु क्रमेण 4. रसादिपञ्चधातुगतत्रिदोषजत्वसामान्यात् । GD. तनु च सन्ततादयः पंच ज्वराः इति सूचितं, भाष्ये त्वधिकोऽपरो व्याख्यातः ......उच्यते-अत्रैवावरुद्धत्वाद्, 5. यकृद्दाल्युदरमदादिवत्, अन्यथा नवोदराणि, मदाश्च षट् स्युः । ॥ प्रायोग्रहणादेकदोषद्विदोषजा अपि भवन्ति । अन्वेऽन्यथा व्याख्यानयन्ति ......सन्तताः सन्तिपातजाः, तेषामयं भूयस्त्वेन 6. व्यपदेशः । ॥ ये पुनर्निदानेरिताः प्रकृतिसमसमवायारब्धास्ते एकदोषद्विदोपजा अपि भवन्तीति साधु । ॥ 7. एते पञ्चापि ज्वराः केषाञ्चिद् विषमज्वरत्वेन सम्मताः । CK. 8. सन्तते तु द्वादशाहविसर्गेण त्रयोदशाहे पुनरनुबन्धात् कालवैपम्यमस्ति, तेन सोऽपि विषम इति। अन्ये तु, सन्ततं परित्यज्य 9. सततकार्दीश्चतुरो विषमज्वरानिच्छन्ति ......अन्ये तु-तृतीयकचतुर्यकावेव विषमौ, विषमाणां चिरेणोत्पादात । CK. सुभुते तु अन्येद्युष्क-तृतीयक-चातुर्यकानां विपर्ययाख्याश्च त्रयो विपमज्वरा उक्ताः। .......नितरां चरकाचार्य-10. श्चातुर्थकविपर्यवमेवोक्तवान IGD.

Interpreting the Suštura's statement some say that in caturthaka-viparyaya fever continues for three days with a gap of one day thereafter. This, however, does not tally with Caraka's description.<sup>1</sup>

75-83. Why šukra being the chief dhātu is not involved in the causation of (irregular) fever? The answer is that because of irregularity dosas take a long time in reaching the extremely minute channels carrying šukra and by that time having been subdued do not produce fever at all or cause manifestation of fever at the interval of five or ten days.<sup>2</sup>

Types of fever transform into one another due to strength or weakness of seasons, day and night, dosas and mental condition and also under the influence of past deeds. JJ and Ck have clarified these points by citing examples in each case.

Commenting on jvara situated in dhātus, GD says that in such cases symptoms of respective dhātus do not subdue those of doṣas but both are present simultaneously according to strength.<sup>3</sup> Further he says that in all fevers doṣas at first associate with rasa dhātu in conjunction with āma. At this stage, it has got symptoms of all the three rasa, doṣa and āma. When āma is digested, only two remain. Thereafter if doṣas transcend rasa and vitiate rakta and so on, fever situated in other dhātus originate.<sup>4</sup>

By 'udvega', he takes nausea or mental depression.5

GD has changed the readings in many places as follows-

| Ck                      | GD                     |
|-------------------------|------------------------|
| Dainyam                 | Šitam                  |
| Raktoșnāh               | Raktotthah             |
| Satṛṇmohaḥ              | Adhikastrsnā           |
| Svedastīvrā Pipāsā Ca   | Svedastīvrapipāsā Ca   |
| Pralāpo vamyabhīksņašaķ | Pralapāratyabhīksņašaķ |
| Svagandhahasyāsahatvam  | Sagandhasyāsahatvam    |

कश्चिच्च सौध्रुतं व्यायष्टे ......दिनत्रयं भूत्वैकदिनं न भवतीति चातुर्थकविपर्यवश्चरकोक्तचातुर्थकविपर्ययान्नेकवाक्यः । GD.

 ननु शुक्लमपि प्रधानो धातुः तत्स्थेदोंषैः कस्मात् (ज्वरो नारभ्यते ? उच्यते-) अनियतकालत्वादत्यन्तसूक्ष्माणि तद्वहानि स्रोतांसि यावता कालेन यान्ति दोषास्तावता विमर्दं प्राप्य नैव वा ज्वरयन्त्यल्पत्वात् कदाचित् पंचाहादिभिः कदाचिद् दशाहादिभिः । GD.

 एतानि तु दोपाणां रसादिधात्वाश्रितत्वे भवन्ति न च वातादिर्लिगानि परिभूय भवन्ति, तेन वातादिजानां ज्वराणां यानि यानि लक्षणानि उक्तानि तानि चैतानि च दोषाणां यथाबलं भवन्ति । GD.

5. उद्वेगश्टर्युद्वेगस्तेन च मनस उद्वेगश्च दैन्यमिति यावत् । रसस्य हृदयस्थत्वेन हृदयोत्क्लेशस्यान्यत्र तन्त्रे दर्शनात् । GD.

| Ш]<br>———————————————————————————————————— | . c       | CIKITSASTHANA 73                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Prakūjanan                                 | 1         | Sakūjnam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Tamasascat                                 | idarsanam | Tamasaścāpi daranam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Sardham                                    |           | Sa ca                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                            |           | HIT I STATE AND A |

He emphasises on "raktottha" by interpreting 'originating from rakta' and not from pitta.<sup>1</sup>

In māmsastha jvara, he adds 'pindikodvestana' (cramps in calf muscles).<sup>2</sup>

The word 'šukrasthāna' means 'šukra itsalf as location' and not 'site of šukra' becuase there is no particular site of šukra as it pervades the whole body.<sup>3</sup>

Alongwith vayu, agni and soma, JN includes prthivi to make it four. His idea is that at the time of origin four subtle  $bh\overline{u}tas$  enter into the body with soul. In the same way while leaving the body soul departs with these four.<sup>4</sup>

In fact, 'vayu, agni and soma stand here for Vata, pitta and kapha. The statement that after loss of prana (life), three dosas leave the body is quite significant. It shows that tridosas are present only in the living body to perform the biological functions and as soon as life ceases, they also abstain. Tridosas stay only in living body and not in dead one or inaminate objects. They are indicative of life by way of their functions.

GD also has missed this point. He says that in such type of fever, the person succumbs to death but can't get oneness (kaivalya=liberation).<sup>5</sup>

84-89. 'Bhrama' is interpreted as 'bhranti' (delusion) by JJ.6

Causative factors also because of being indicative of particular type of fever serve the purpose of symptom and as such 'hetu' is mentioned here with 'lakṣaṇa'.<sup>7</sup> From 'bhrama' he takes giddiness or delusion.<sup>3</sup>

In place of "Široruk parvaņām bhedo dāho romņām praharsanam" GD and JN read "R(L)omaharsašca dāhašca parvabhedah širosujā" The word

- चकारात् क्षित्यां च।...... वाय्वादिभिश्चतुर्भिः सूक्ष्मभूतैः ।......उत्पत्तौ चतुर्भिः सूक्ष्मभूतैः तन्मात्राख्यैः सह आत्मनो देहात् देहान्तरसंसरण कतिधापुरुषीये प्रागुक्तम् ......मरणकाले तैश्चतुर्भिः सूक्ष्मभूतैः सहैवात्मा मातापितृजस्थूलदेहात् बहिर्गच्छति। JN.
- 5. शुकस्थानगते हि ज्वरे मुरुणमेव, न तु कैवल्यमिति भावः । GD.
- 6. भ्रमः भ्रान्तिः । JJ.
- हेतवोऽपि ज्वरविशेषगमकत्वेनाकृतिस्पा भवन्त्येवेति कृत्वा हेतुकयनमपि यत् कृतं तदप्युचितम् । CK.
- 8. भ्रमः येन चक्रस्थितमिवात्मानं मन्यते, किंवा भ्रमः भ्रान्तिः । CK.

<sup>1.</sup> रक्तोत्या न तु पित्तादुत्या । GD.

<sup>2.</sup> पिण्डिकोद्वेष्टनं च बोध्यं तन्त्रान्तरदर्शनात्। GD.

शकस्थानगते शुक्रमेव स्थानं न तु शुक्रस्य स्थानं शुक्रगतत्वार्थालाभात् शुकस्य स्थाननियमाभावाच्च। GD.

"Svedapravarttanam" is interpreted as 'excessive sweating' by GD and 'absence of sweating' by JN.<sup>1</sup>

90-109a. JJ, explaining the significance of the word ' $\bar{u}$ rdhvam' (in "Sannip $\bar{a}$ tajvarasyordhvam"), says that here those symptoms and signs are described which are not observed in the fever caused by single dosas. Moreover, they are concerned with dosas in prakrtisamasamav $\bar{a}$ ya and not in vikrtivisamasamav $\bar{a}$ ya as in the latter case it is not possible to define all the manifestations.<sup>2</sup>

Ck goes further and criticises those who take 'vikrtiviṣamasamavāya' by the word 'ūrdhvam', because in that case it would not be possible to include the symptoms originated by simple aggregation of doṣas. In fact, the majority of symptoms are often caused by vikrtiviṣamasamavāya but those manifested from prakrtisamasamavāya are also found. Thus it would be safe to interpret "(ata)ūrdhvam" as 'hereafter'.<sup>3</sup> Ck follows JJ in quoting a verse from Bhāluki as definition of koṭha.<sup>4</sup>

GD criticises the Kashmir recension adopting "sannipātajvarasyordhvam trayodašavidhasya hi" and says that it is not correct because the authors do not enumerate the symptoms caused by prakrtisamasamavāya as they can be understood by respective dosas separately and as such read only the symptoms caused by vikrtiviṣamasamavāya. Thus only "Kṣaṇe dāhaḥ kṣaṇe šītam" etc. may be accepted as symptoms of sannipāta jvara.<sup>5</sup>

The word "nirbhugne" is interpreted by GD as 'expanded' on the lines of JJ and not as 'too crooked' as Ck has said.<sup>6</sup>

109b-110a. JJ says that 'dosa' here denotes 'mala'.7

- 4. कोठो भालुकीये-- "वरटीदष्टरसंकाश: कण्डूमांल्लोहितोऽस्रकफपित्तात् । क्षणिकोत्पादविनाश: कोठ इति निगद्यते तज्ज्ञै: " । CK. The reading "वरटीदंशनिकाश: " in µ is better.
- 5 अत उच्चै काश्मीराः पठन्ति "सन्निपातज्वस्योध्वै त्रयोदशविधस्य हि" ......तन्न युक्तिसिद्धम् । प्रकृतिसमसमवायेन दोषजानां व्याधीनां प्रत्येकशो हि पाठो नाचार्याणां रीतिर्ग्रन्थगौरवात् , दोषभेदविकल्पेन तेषां सर्वेष्वेव व्याधिषु भिषग्भिरुन्नेयत्वात् । विकृतिविषमसमवायेन तु यद् यल्लक्षणं भवति तदेवाचार्याः प्रायेण पठन्ति । तस्मादत उच्चौ विकृतिविषमसमवायारब्धसन्निपातज्वरस्य लक्षणमाह-क्षणे दाहः इत्यादि । GD.

निर्मुग्ने भुग्नत्वान्निर्गते विस्फारिते इत्यर्थः, अन्तः प्रविष्टे इत्यन्ये, कोटराक्षे वा अतिकुटिले इति कश्चित् । GD.

७ मलोऽत्र दोषशब्दार्थः । .ม.

स्वेदाप्रवर्तनं स्वेदस्य आ समन्तात्कारेण प्रवर्तनमतिस्वेद इत्यर्थः । GD. स्वेदस्य अप्रवर्तनं अप्रवृत्तिः अनिर्गमः । JN.

Ck says that because of the qualifying word 'vibaddha', the word 'doşa' here means 'mala'.<sup>1</sup> The word 'sampūrņa' here means 'strong.'<sup>2</sup> No mention of 'sukhasādhya' indicates that sannipāta jyara is not easily curable.<sup>3</sup>

GD interprets 'dosa' as 'pitta etc.'4

JN follows Ck.5

111b-114a. In the context of the fever caused by injury, the word 'prāyaḥ' indicates that it affects rakta particularly while other dhātus may also be affected.<sup>6</sup> In nidānasthāna, this type of fever is said as being located in blood but here it is described as vitiating it because there is no difference between dūṣya and adhiṣṭhāna. Vāyu having vitiated the blood stays therein.<sup>7</sup>

Ck says that the words 'prayah' and 'pradusayan' indicate that the vitiation of blood is marked while that of mansa etc, is less.<sup>8</sup>

JN says that the word 'prayah' indicates that sometimes mansa etc. may also be affected.9

114b-118a. 'Abhisanga' (association) may be of emotions (lust etc.) and of bhūtas (invisible agents) and thus the fever caused by the same would be of two types but essentially is one because of their psychic location and thus division in four types is not disturbed.<sup>10</sup>The statement in nidānasthāna that fever caused by abhisanga is associated with vāta and pitta is meant for that originated from passion etc.<sup>11</sup>

Ck follows JJ. He further says that in Kashmir recension they read the verse as fever caused by the contact of poisonous air is also included in 'abhisangaja'. Those who do not read it also include it in the same. Others, however, carry it under that caused by dosa.<sup>12</sup>

| 1 | अन्न | । दोषशब्दी | विबद्धोपपदान्मले | वर्तते । | CK. |
|---|------|------------|------------------|----------|-----|
|   |      |            |                  |          |     |

- सर्वाणि च सम्पूर्णानि बलीयांसि लक्षणानि यस्य स सर्वसम्पूर्णलक्षणः । CK.
- असाध्यकृच्छूसाध्याभिधानेन सुखसाध्यो न भवतीति दर्शितम् । CK.
- 4. पित्तादिदोषप्रवृत्तौ सत्याम् । GD.
- 5. दोषे मले विबद्धे | JN.
- प्रायोग्रहणादेतञ्ज्ञापयति-विशेषेण रक्तमन्येऽपि धातवो दूष्यन्ते । ม.
- ननु निदानेऽभिघातजो वायुरसाधिष्ठान उक्तः.....उच्यते-दूष्याधिष्ठानयोर्नानात्वाभावात् । तदेव हि दूषयित्ता वायुस्तव्याधिष्ठाय......भेदः । ม.
- प्रायो रक्तमिति अत्यर्थ रक्तं दूषयन् मांसादि चाल्पं दूषयतीत्यर्थः .....तथाऽपीह रक्तस्य साक्षाद् दुष्टिः तथा मांसादीनां मनाग् दुष्टिः सूच्यत इति विशेषः । CK.
- 9. प्राय इत्यनेन कदापि मांसादीनामपि दुष्टिरिति ख्याप्यते । JN.
- नन्वभिषङ्गजो द्विविधो कामाद्यभिषंगजो भूताभिषंगजश्च कथं चतुष्ट्वम् ? उभयोर्मानसत्वादैक्यमित्यभिप्राय: । ม.
- नन् निदाने उक्तम्-अभिषंगजः पुनर्वातपित्ताभ्यामिति ......कामाद्यभिषंगजः प्रायो भवति । ม.
- 12. अत्र काश्मीराः "विषवृक्षानिलस्पर्शात्" इत्यादिग्रन्थं विषज्वराभिधायकं पठन्ति, विषजोऽप्यभिषंगज एव प्रविशति । ये तु न पठन्ति, तन्मतेऽप्यभिषंगजे एव विषौषधिगन्धजस्याप्यवरोधः । अन्ये तु-विषजं विषजनितपित्तकृतत्वेन दोषज एव श्विपन्ति । CK.

In my view, 'abhisangaja' should be restricted to mental affections as supported by JJ like 'abhighata' which is limited to bodily affections.

GD explains that fever due to passion etc. arise even without accumulation of dosas. If there is consequent association of dosa it is then called 'dos $\overline{a}$ gantuja'.<sup>1</sup>

From anger vayu also increases along with pitta. So in anxiety there is also pitta along with vayu. The difference is only of predominance.<sup>2</sup>

118b-128a. Except the first verse, all the verses onwards are read only in Kashmir recension and are not very popular.<sup>3</sup> That is why both JJ and Ck did not comment on this portion.

'Abhicara' is the method (of exorcism) which is done with utterance of particular mantra and offerings. 'Siddhas' are those who attained accomplishment by birth, herbs, hymns, penance and meditation.<sup>4</sup>

Ck says that abhicara is meant for killing (or injuring) by atharvan hymns, offerings etc.<sup>5</sup>

By 'siddha', GD takes teacher, elders, accomplished persons and sages.6

128b-129a. 'Kevala' means 'pure' (unmixed). 'Nija' means symptoms of physical dosas. They are specific in etiology such as exertion etc. and are causes of innate fevers whereas injury etc. are those of exogenous one. Similarly, their management is also specific such as contact of the desired object in fever caused by lust.<sup>7</sup>

Ck makes it more clear. He interprets 'kevala' as 'devoid of innate dosas.<sup>8</sup> They are also specific in etiology and therapeutics in comparison to the innate fever. <sup>9</sup>

JN adds specific symptoms on the authority of Caraka.<sup>10</sup>

| 1. | अभिषंगज्वरस्तु | स | य: | कामाभिषक्तस्यशारीरदोषसंवयादिनिमित्तमन्तरेण कामादिकारणाभिषंगमात्राद्   |  |
|----|----------------|---|----|-----------------------------------------------------------------------|--|
|    |                |   |    | तत्र हेतुः स्थात्तदा तल्लक्षणमपि स्थात् , तदा दोषागन्तुज उच्यते । GD. |  |

- कामादिभिर्वायुः प्राधान्येन कुप्यति, क्रोधात् पित्तं प्राधान्येन कुप्यतिः तत्राप्राधान्येन शोकात् पित्तरक्तकोपः क्रोधाद् वायुकोपः । GD.
- 3. "सन्निपातञ्वरस्योक्तं" इत्यादिग्रन्थमत्र काश्मीराः पठन्ति, स च नातिप्रसिद्धः । CK.
- तत्राभिवारो नाम विशिष्टमन्त्रजपद्रव्यहोमपूर्वः ......सिद्धाः जन्मौषधिमन्त्ररूपतपरस्समाधिसिद्धाः । ॥.
- 5. अभिचारो हिंसार्थोऽथर्वमन्त्रहोमादिः । अभिशापोऽभिशपनमेव । सिद्धाः मन्त्रौषधतपःशमादिसिद्धाः । CK.
- 6. सिद्धानां गुरुवृद्धसिद्धर्षीणाम्। GD.
- कैवलाः शुद्धाः ' ......निजैः शारीरै: दोर्षालगैः .....विशिष्टो हेतुरभिघातादिकः श्रमादिभ्यो विशिष्यते । औषधं च लंघनादिभ्यो रसभोजनादिकं कामादिज्वराणामिष्टलाभाश्वासादिकं ......देवताराधनादि । ม.
- 8. केवला इति निजदोषरहिताः । CK.
- हत्वौषधविशिष्टाश्चेति निजज्वराद् विशिष्टहेतवो विशिष्टौषधाश्च भवन्ति। तत्र विशिष्टो हेतुरभिघातादिः, भेषजञ्च परिषेकमन्त्रादि। CK.
- 10. विशिष्टलिंगाश्चापि भवन्ति । एवं विशिष्टहेतुर्लिगौषधत्वात् ते निजाद् विशिष्यन्ते । .N.

CIKITSASTHANA

129b-132a. JJ calls the heat of digestive fire 'arbula' and interprets 'dehoṣmā' as 'dhātusmā'.<sup>1</sup>

The question arises-heat pertains to pitta then how it reles to vata and kapha? The answer is-the word ' $\overline{u}sm\overline{a}$ ' here denotes ' $\overline{s}akti$ ' (energy or power) or because of pancabhautika nature they also possess heat.<sup>2</sup>

'Samsrstāh' means 'two combined' and 'sannipatitāh' means 'all the three combined'.<sup>3</sup>

'Pakti' means 'digestive fire' (situated in abdomen) as it is the causative agent of 'pakti' (digestion). Its actual site is grahanī.<sup>4</sup>

Ck here distinguishes three types of  $\overline{u}sm\overline{a}$  (heat)-dososm $\overline{a}$ , J $\overline{a}$ thar $\overline{a}$ gny $\overline{u}$ sm $\overline{a}$  and dehosm $\overline{a}$ .<sup>5</sup>

Regarding heat caused by vata and kapha, Ck adds other arguments. This may be due to prabhava (specific power) of the location of fever having divine nature or due to pitta involved generally in all fevers as in all types of fever pitta is essential.<sup>6</sup>

The word 'kevala' here means 'whole'.7

GD interprets 'nirasya' as 'throwing out of kostha (abdomen) externally in the body.<sup>8</sup>

JN interprets 'svena' as 'innate body-heat'.9

132b-133a. JJ reads "savibandhatvāt" in place of "sanniruddhatvāt". The word 'prāyah' is understood here as there is exception.<sup>10</sup>

Ck clarifies it further.11.

- 3. संसृष्टा इति युग्मभूताः । सन्निपतिताः इति त्रयोऽपि मिलिताः । CK.
- पक्तिमिति पक्तिहेतुतया जाठरागिन ब्रूते । स्पत्स्थानादिति ग्रहण्याः, ग्रहणी हि जाठराग्निस्थानम् । CK.
- 5. स्वेनेति दोषोष्मणा, तेनेति जाठराग्न्यूष्मणा, देहोष्मण इति सकलदेहचारिणः प्राकृतोष्मणः । CK.
- किंवा, तेनेत्यनेन दिव्यरूपज्वराधिष्ठानप्रभावकृतं दोषाणामूष्माणं ग्राहयति । किंवा, ज्वरसामान्यसंप्राप्तिपित्तोष्माणं निदर्शयति, सर्वत्र हि ज्वरे पित्तमवश्यं भवति । CK.
- 7. केवलमिति समस्तम् । CK.
- 8. निरस्य कोष्ठान्यन्तरात् शरीरे बाह्यत उत्थिप्य । GD.
- 9. स्वेन देहस्य स्वकीयेनोष्मण । JN.
- 10. प्राय इति वाक्यशेषः, कुतः, अपवादात्। ॥.
- 11. स्वेदं ना नाधिगव्छति इत्यत्र प्राय इति योज्यं, क्वचिज्ज्वरे स्वेदस्याप्यभिहितत्बात् । CK.

जाठर: स्वेनोष्मणार्बुलाख्येन....(देहोष्मणो बलम्) धातूष्मण इति यावत्। ม.

ननु पित्तस्योष्मा विद्यते वातश्लेष्मणोः कुत ऊष्मा ? न, शक्त्याख्येनोक्तत्वात् । अथवा तयोरपि ऊष्मा विद्यते-"भौमाप्याग्नेयवायव्याः पंचोष्माणः सनाभसाः" इति वचनात् । ม.

GD reads."samvibaddhatvat". He further says that the word 'prayašah' indicates that perspiration is there in fever caused by pitta etc.<sup>1</sup>

JN says obstruction of the channels carrying rasa and sveda while GD says involvement of the channels carrying urine, stool etc. also.<sup>2</sup>

133b-137a. 'Dosa' here means 'dosa associated with mala'.3

137b-138a. Hunger etc. often appear by the period of eight days, even if they do not appear, the fever becomes free of  $\overline{a}$ ma by that period<sup>4</sup>Whether these signs appear singly or collectively? they may appear singly as indicated by not joining the words together.<sup>5</sup>

JJ quotes Bhattāra Haricandra and says that the stage of 'nirāmatā is reached in eight days because of the maturation of seven dhātus (rasa etc.) in seven days. Caraka and Sūšruta also support this. It may be concluded that the 'acute āmatā' (doṣāmatā) goes off by eight days while rasāmatā continues even further for wich digestive remedy is applied.<sup>6</sup>

Hunger etc., in case of maturity of dosas, may appear even before eight days. On the other hand, they may continue even further when the period of eight days is the yard stick for administering drugs either for maturation of dosas (if they are immature) or for their pacification (if they are mature). Therefore, the signs (hunger etc.) and the period (of eight days) should be taken into consideration singly or jointly according to condition.<sup>7</sup>

GD does not read the verse describing the symptoms of fever under maturation (pacyamana) as it is only a precursor of the nirama stage.<sup>8</sup>

Mention of both symptoms and period is significant in the sense that the symptoms may appear even earlier or may continue further also.<sup>9</sup>

- 1. प्रायश इत्यनेन पित्तादिज्वरे स्वेदाधिगमनं भवतीति ख्याप्यते। GD.
- 3. दोषाणामिति मलसंबद्धानां दोषाणाम् । CK.
- 4. क्षुदादयोऽष्टाह (कालाद् भवन्त्येव प्राय: ) यद्यष्टाहाद् भ वान्ते तदा नैराम्यं, असत्स्वपि क्षुदादिषु अष्टाहेन नैराम्यमाह । ม.
- आसप्तानां रसादीनां सप्तरात्रेण पाकादष्टाहेन नैराम्यं .....तस्यायमभिप्रायः-तरुणामताऽष्टाहादपैति, रसामता परेणापीति तदर्यं पाचनम् । ม.
- अत्र च क्षुदादयो दोषपाकाद् भवन्तो विनाऽप्यष्टाहं निरामदोषारच्यज्वरलक्षणं भवन्ति । अष्टाहस्तु क्षुदादीन् विना दोषपाकेऽसत्यपि भेषजदानयोग्यां ज्वरस्य व्याधेर्निरामतां ब्रूते.....तरमात् क्षुदादयोऽष्टाहश्व व्यस्तं समस्तञ्व लक्षणं ययोक्तन्यायाज्ज्ञेयम् । CK.
- 8. आमनिरामयोरन्तरालावस्था च पच्यमानावस्था निरामत्वस्य प्रागवस्थैव। GD.
- क्षुधान्द्र'नुत्पत्तावप्यष्टाहो निरामत्वं ज्ञापयति क्षुधाद्युत्पत्तौ पुनरष्टाहं विनापि निरामत्वभिति ज्ञापनार्थं क्षुधादिलिंगानि चाष्टाहकालंच लिंगत्वेनोपदिदेशेति । GD.

GD does not agree to the view that there are two types of  $s\overline{a}mat\overline{a}$ -dosas $\overline{a}mat\overline{a}$ and rasas $\overline{a}mat\overline{a}$ -because dosas are  $s\overline{a}ma$  because of association of  $s\overline{a}ma$  rasa and until unless the latter is eliminated the former can't be free from  $\overline{a}ma$ . In fact, they are simultaneous and would subside also simultaneously.<sup>1</sup>

138b-139a. 'Kriyākrama' means 'line of treatment'.2

GD explains that first of all etiological factors are eliminated and this has been stated in the present verse.<sup>3</sup>

He interprets 'pravata' as 'common air' and not aritificial one (as of fan etc.).4

'Kaṣāya' here means 'kaṣāya rasa' (astringent taste) and not the five kaṣāyakalpanā (pharmaceutical preparations).<sup>5</sup>

JN interprets 'Pravata' as 'wind'.6

139b-140a. 'Langhana' here is restricted to 'fasting' one of the ten lightening measures.<sup>7</sup>Apparently it goes against the provision of light diet or desaturation in prodromal stage but the latter is based on the idea that during that stage the predominance of dosas is not evident. Or this may be interpreted as light diet in prodromal stage and desaturation in the initial stage of fever particularly in case of sāma dosa. This has exceptions such as fever caused by wasting etc.<sup>8</sup>

'Ksaya' here means the eighteen types of wasting. Although there is no mention of fever due to wasting, the commentators interpret like this. But others do not agree with them because the decreased dosas are not capable of producing fever, non-aggravated dosas can't spread and as such are unable to cause any disorder.<sup>9</sup>

 कश्चित्तु दोषामताऽष्टाहकालप्राप्त्याऽपैति रसामता तु ततोऽप्यूर्ध्वमनुवर्तते इति ज्ञापनार्थमष्टाह इति लिङ्ग.....तत्र ब्रूम:......रसामतापायमन्तरेण कथं दोषस्य निरामत्वं सम्पद्येत दोषामता हि आमरसान्वयात् उक्ता, तस्माद् रसामतापायेनैव दोषामतापाय इत्यनुभवात् युगपदेव रसदोषयोः सामता निरामता च तुल्यकारणैरिति । GD.

2. क्रियायाश्चिकित्सायाः क्रमः परिपाटी । CK.

- 3. तत्रादौ "संक्षेपतः क्रियायोगो निदानपरिवर्जनम्" इति ज्ञापनाय ज्वरनिदानवर्जनरूपमौषधमाह-नवज्वरे इत्यादि | GD.
- 4. प्रख्यातं प्रसिद्धं वातं, न तु कृत्रिमवातम् । GD.
- 5. कषायञ्च रसमेव वर्जयेत् , न तु स्वरसादिपंचकषायं वर्जयेत् । GD.
- 6. प्रवातः प्रवहद्वातः । .N.
- लंघनं दशस् परिभाषितं लंघनबंहणीयेऽत्र पुनरुपवासे वर्त्तते । ม.
- 9. क्षयशब्दस्याविशेषोक्तेरष्टादशानामपि प्रत्यवस्थापनम् । न च तज्जो ज्वर आम्नातः शास्त्रे । टीकाकारास्तु व्याख्यानयन्ति ।.....अन्ये तु वृद्धा नेट्छन्ति । कस्मात् ? क्षीणानां ज्वरकरणसामर्थ्याभावान्न प्राकृतज्वरकरणे सामर्थ्यात् नापि वैकृतज्वरकरणे । ......उपपत्तिरपि-नह्यप्रकुपिताः प्रसरन्ति, नाप्रसृताः कृत्स्नदेहमनुयान्त्यननुगताश्च न ज्वरं कर्त्तु भक्नुवन्ति । .).

III]

Vata would have been understood by 'kama, šoka' etc. what is the significance of is separate mention? It is because of difference in their origin and treatment.<sup>1</sup>

Ck clarifies it further. The ten lightening measures are applied according to ondition and as such langhana here means fasting.<sup>2</sup>

The application of  $p\overline{a}$  cana in fever (Su. 22. 21) means that this should be done in he beginning of drug therapy and not in that of fever. Similarly, prescription of emesis n Harita-samhita is meant for fever having predominance of kapha.<sup>3</sup>

'Ksaya' means fever caused by wasting of dhatus or rajayaksma (consumption).4

'Anila' (vāta) indicates here vāta devoid of āma or vāta aggravated by wasting because in that aggravated by obstruction in passage, langhana, in proper degree, is idvised.<sup>5</sup>

Mention of fever caused by kama, šoka etc. in addition to that due to vata indicates hat in the former, even without association of vata, langhana should be applied.<sup>6</sup>

140b-142a. 'Prāņa' here means 'strength'."

142b-143a. Inspite of earlier mention of langhana, its reiteration indicates its digestive function which is required mainly in fever as it originates from 'amašaya'. In fact, langhana is of three types- anašana (fasting), pacana (digestion) and doşavirecana elimination of doşas).<sup>8</sup>

'Kala' means 'period of eight days'.9

| 1. | ननु वातजस्य (किमिति पृथगुपादानं कृतमत्र काम) शोकभयथ्रमजेभ्यःउच्यते ।तरमादुत्पत्तिचिकि | त्सितमेदाद् |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|    | वातजः पृथगधीतः । .ม.                                                                  |             |

- 3. यत्तु लंघनबृंहणीये कफपित्तज्वरच्छर्द्यादिषु मध्ये ज्वरं पठित्वोक्तं......"पाचनैस्तान् भिषक् प्राज्ञः प्रायेणादावुपाचरेत्" इति, तत्र भेषजप्रयोगस्यादौ पाचनं कर्तव्यमिति ब्रूते, न ज्वरादौ। तेनेह लंघनाभिधानं न विरुध्यते। हारीते तु "पित्तश्लेष्मविशुद्धयर्थं कुर्याद क्मनमादितः" इति यदुक्तं, तत् "कफप्रधानान्" इत्यादिवक्ष्यमाणावस्थायां ज्ञेयम्। CK.
- अवशब्देन धातुक्षयकृतं ज्वरं, किंवा राजयक्ष्मज्वरं गृह्णाति । CK.
- अनिलज्वरमुक्त्वापि कामादिज्वराभिधानं ......तेन प्रथममपि वातासंबन्धे कामादिज्वराणामलंघनीयत्वोपदर्शनार्थम् । CK.
- . प्राणाविरोधिनेति बलाविरोधिना । CK.
- अत्र प्राणो बलम्। GD.
- 3. पुनर्लङ्घनाभिघानं किम् ? अत्र ब्रूमः । विमानस्थाने पाचनमग्यमुपदिष्टम् । ज्वरो ह्यामाशयसमुत्यः प्रायशो भेषजानि चामाशयसमुत्यानां पाचनादीन्येवोक्तानि तत्र च प्रधानं लंघनमेवावोचत् । ...... अपि च त्रिविधं लंघनम्-अनशनं, पाचनं, दोषावसेचनञ्चेति । ... काल इति अष्टाहः । CK.

Use of bitters means its application in processing of gruel, water etc. as independent drug is prohibited in acute fever.<sup>1</sup>

The mention of 'immature dosas' along with 'acute fever' indicates that in case of immaturity of dosas even after the stage of 'taruna' (acute), application of kasāya is mainly advised for digestion and not langhana etc.<sup>2</sup>

GD says that the mention of 'yav $\overline{a}g\overline{u}$ ' in plural shows its use in all the three forms-pey $\overline{a}$  (liquid), manda (scum) and vilep $\overline{i}$  (paste). These too are processed with drug and not otherwise.<sup>3</sup> He advises use of bitters in preparation of vegetable soups which may be administered to young and old patients etc. even in acute fever.<sup>4</sup>

143b-145a. "vātakaphajvare" means 'fever caused by vāta and kapha separetely and jointly'. Hot water is useful in all these three conditions? In vātapaittika and kaphapaittika fevers also hot water should be given except in severe aggravation of pitta.<sup>6</sup>

'Tiktaka' here means drugs musta etc. mentioned in the succeeding verse.<sup>7</sup>

GD, by hot water, takes water boiled and reduced to one-half and hot in touch.<sup>8</sup> He also interprets the fever caused by intake of wine as paittika<sup>9</sup> whereas Ck takes it in both ways-kaphaja as well as paittika. In the former hot while in the latter cold water processed with bitters is prescribed.<sup>10</sup>

Commenting on the words 'dīpana' and 'pācana', he says that whatever is dīpana is not necesserily pācana also though vice versa is correct.<sup>11</sup>

He suggests different sort of management with regard to drinking water in vatapittaja and pittakaphaja fevers. The former should be managed like paittika fever while the latter with water boiled with bitters cold in predominance of pitta and hot in

| 1.  | तिक्तको रसाऽत्र यवागूपानीयादिसंस्कारकत्वेन ज्ञेयः, स्वतन्त्रभेषजप्रयोगस्तरुणे निषिद्ध एव । CK.                                                                           |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2.  | "अविपक्वानां दोषाणा" इति कृत्वापि "तरूणे ज्वरे" यत् करोति, तेनाष्टाहादूर्ध्वमतरूणे ज्वरेऽपक्वेषु दोषेषु प्राधान्येन कषायपानं<br>पाचनमधिकृतं, न लङ्घनादय इति दर्शयति। CK. |
| 3.  | यवाग्वः पेयामण्डविलेपी चेति त्रिधाभिप्रायेण बहुवचनम , ताश्चौषधसिद्धा एव, न तु निरौषधाः । GD.                                                                             |
| 4.  | व्यञ्जनादिरूपेण प्रयोगे तिक्तको दोषपाचन इत्यर्थः । सम्यग्लंघिते बालवृद्धादिषु च नवज्वरे व्यञ्जनोपयोगसंभवात् । GD.                                                        |
| 5.  | तयोः पृथक् समुदितयोरप्युष्णमविरोधि । ॥                                                                                                                                   |
| 6.  | वातपैत्तिके पित्तश्लैष्मिके च किं पेयमित्युच्यते, उष्णमेव, कस्मादाचार्यवचनात्।तथायुक्तमपि चैतन्नात्यर्थोत्सन्न-                                                          |
|     | पित्तञ्चरेप्रदेयम्। ॥.                                                                                                                                                   |
| 7.  | तिक्तकै: श्रुतमिति वक्ष्यमाणमुस्तादिभिः श्रृतम् । CK.                                                                                                                    |
| 8.  | उष्णमितिअग्निवेशववनादर्धावशिष्टं अहिमं स्पर्शतो यज्जलं वर्त्तते तज्जलंतद्यात् । GD.                                                                                      |
| 9.  | अत्र मद्योत्थे ज्वरें मद्यकृतपित्तजत्वात् । GD.                                                                                                                          |
| 10. | मद्योत्थे कफादिज्वरेऽपि शीतलं जलं दैयम् । CK.                                                                                                                            |
| 11. | यत्तु दीपनं तदेव पाचनं भवतीति नाशङ्क्यम्, घृतं हि दीपनमपि नामदोषपाचनम्।अस्तु च, यत्तु पाचनं तदेव<br>दीपनमिति सत्यम्। GD.                                                 |
|     | straining design day.                                                                                                                                                    |

that of kapha. Or hot water would be given in all fevers except that caused by wine and pitta.<sup>1</sup>

Kaṣāyas (watery extracts) are prohibited in acute fever then how water boiled with bitters is prescribed? Here 'kaṣāya' means kaṣāya (astringent) rasa and not pharmaceutical form. Hence there is no any objection to the use of bitters. Moreover, main drug therapy is prohibited in acute fever and not the use of drugs secondarily in processing of waters, gruels etc.<sup>2</sup>

145b-146a. 'Nagara' (šunthi) even pungent is used in combination of other drugs except in raktapitta as it is beneficial for stomach (and fever originates from it).<sup>3</sup>

For preparation of this boiled water, water whould be sixteen times of the drug and reduced to one-half. Others prescribed definite quantity-one karsa (10 gm.) drug and one prastha (640 ml.) water. However, according to old tradition, drug is taken one pala (40 gm.) and boiled in water one  $\bar{a}$  dhaka (2.56 liters) reduced to one-half. Jejjata favours the last one.<sup>4</sup>

Ck says that though method of preparing the water is not prescribed in this text, it should be done according to tradition which is also authoritative.<sup>5</sup>

GD says that though  $\hat{s}unth$  is not bitter, it is prescribed because of its usefulness in disorder of stomach, kapha, loss of appetite and fever. He also informs that Tīsatācārya reads padmakāstha (padmaka) in place of  $\hat{s}unthi^6$  (Cikitsākalikā, 100).

146b-147a. 'Utklista' means 'directed for outward movement'as indicated by nausea etc.<sup>7</sup> As here dosa itself is outraged, unction and sudation are not needed for that purpose or may be applied little.<sup>8</sup>

- ननु कषायांश्च विवर्जयेदित्युक्तं कथमत्र तिक्तकैः श्रृतं जलं विधीयते ? उच्यते, कषायरसस्य तरुणज्वरे वर्जनात् अविरुद्धत्वात् तिक्तकंश्रृतशीतसलिलविधिः । ......तोयपेयादिसंस्कारार्थं प्रयुज्यमानं द्रव्यं गौणभेषजं शोधनशमनार्थन्तु प्रयुज्यमानं मुख्यमेषजमिति । GD.
- ननु नागरस्य कटुकत्वात् कथं प्रयोगः ? उच्यते, आमाशयसमुत्थत्वात् ज्वरस्येष्यत एवान्यद्रव्यसंयुक्तस्य जलसंस्कारार्थमावापो, रक्तपित्ते त्वन्ये (रोषधैः ......) गम्यते । ม.
- परिभाषा च स्वतन्त्रानुक्तापि वृद्धव्यवहारसिद्धा प्रमाणीभूतैव । CK.
- नागरं शुण्ठी, तत्तु तिक्तकं यद्यपि न भवति तथाऽप्यत्रामाशयदुष्टिकफबह्निमान्द्यज्वराणां हितत्वाट् विहितम्। तीसटाचार्यस्तु शुण्ठीमपठन् पद्मकाष्ठं पठति। GD.
- 7. उत्क्लिष्टानिति हुल्लासादिना बहिर्गमनोन्मुखान् । CK.
- 8. अत्र च वमने स्वयमेवोत्क्लिष्टत्वाद् दोषस्य दोषोत्क्लेशप्रयोजनकौ स्नेहस्वेदौ न क्रियेते, अल्पौ वा क्रियेते । CK.

In vata and pitta also emesis is prescribed if they are in association of predominant kapha and are situated in amasaya.<sup>1</sup>

147b-149a. Interpreting the word 'asunirharāḥ' JJ says-such doṣas can't be easily eliminated as they are merged in  $\overline{sakhas}$  (rakta etc) and are situated in minute vessels, pathways, ligaments and muscles or it may mean fatal (asu=prāṇa, nirhara=taking away).<sup>2</sup> Doṣas at improper time, either before or after, become difficult to eliminate.<sup>3</sup>

Ck interprats "sarvadehānugāh" as 'spread in minute vessels, skin etc'.<sup>4</sup> 'Sāma' means 'viscid and unmoving because of association with āma'.<sup>5</sup>

GD reads "durvinirharah" in place of "asunirharah" He interprets "dhatusthah" as 'situated in rasadhatu'.6

JN interprets as unagitated and not present in amašaya.7

149b-155a. Emesis and lightening are administered according to condition sometimes separately and sometimes combined. Others say-lightend on the day when emesis is administered.<sup>8</sup>

'Softening of fever' means 'maturity of dosas' 9 if this stage is not reached then upto six days.<sup>10</sup>

The word "yathasva" may mean either respective drugs suitable for disease or the spicy substances for processing of the gruel<sup>1</sup>

"Pittakaphādhike" here means constitution having predominance of kaph and pitta, JJ reads "Urdhvage Kaphapitte'<sup>12</sup>here "Kaphapitte" means combined not separate.<sup>13</sup>

- कफोत्तरत्वात् कफस्थानगतत्वाच्च वातपित्तयोर्वमनम् । JN.
- असुनिर्हराः नैते सुखेन निर्हर्त्तुं शक्यन्ते । यस्माच्छाखास्ववलीनाः .......दुःखनिर्हराः, सूक्ष्मसिरास्रोतःस्नायु-मांसपेश्यन्तरव्यवस्थिताः सामाः घनीभूताः विलीनाश्च । अथवा असुनिर्हराः प्राणहराः । ม.
- अप्राप्तकालाश्चातीतकालाश्च सामा अनुन्मुखाः, अप्राप्तकालाः परिशुष्का अतीतकालाः दुःखनिर्हराः भवन्ति । ม.
- 4. सर्वदेहानुगाः इति सूक्ष्मसिरात्वगाद्यनुगताः । CK.
- 5. सामा इति सामत्वेन स्त्याना अप्रचलाश्च । CK.
- 6. धातुस्थाः रसधातुस्थाः । GD.
- अनुपस्थिताः अनुत्क्लिष्टाः आमाशये अनुपस्थिताश्च । .N.
- कदाचिद्वमितं कदाचिल्लङ्घितम्, विचित्रा हि दोषावस्थास्तद्वशात्। अन्ये तु व्याख्यानयन्ति-वमितं यस्मिन्नहनि तस्मिन् लंघितं काले। ม.
- ज्वरमृद्भावः पक्वदोषतेत्यर्थः । ม.
- निरामज्वरिलिङ्गं यदा तु न स्यात्तदा षडहम् । ม.
- यद् यस्य भेषजं तद् यथास्वम्, अथवा यवागूनां प्रतिस्वं संस्कारकम् । ม.
- 12. पित्तकफाधिकप्रकृतिरत्र गृह्यते । . .
- कफपित्ते समुदिते गृह्येते न वियुक्ते । ม.

However, Bhattara Haricandra and his followers read "Urdhvage raktapitte ca" and prohibit the use of gruel totally in raktapitta.<sup>1</sup>

Ck interprets "Pittakaphādhike" differently as 'that in which pitta and kapha come out excessively' and as such in pittaja and kaphaja fever, with no such aggrevation, it is allowed. He also mentions the other view.<sup>2</sup> Further, he supports the reading "Urdhvage raktapitte ca" on the authority of Sušruta and also on the argument that gruel would not be permissible even in case of vātajvara where kapha and pitta come out in vomiting.<sup>3</sup>

GD says that the plural number in 'yav $\overline{a}g\overline{u}$ ' indicates its three types. In the present context it is peya (liquid gruel).<sup>4</sup>

JN says that langhana is prescribed in all cases while emesis is done only in cases having profuse dosa predominantly kapha.<sup>5</sup> Gruel may be continued before or after six days according to condition.<sup>6</sup>

155b-156a. JJ quotes a verse enumerating fruits useful in fever- These are drāksā, dādima, kharjūra, priyāla and parusaka.<sup>7</sup>

In treatment of raktapitta directed upwards tarpana is already prescribed but the present reference shows that the fever arisen in patient of raktapitta also should be treated with tarpana. 'Tarpana' means 'flour of parched grains dissolved in water.<sup>8</sup>

156b-160a. Out of the two-mudga soup and meat soup-one may be selected according to suitability and strength. For weak patients the former and for other the latter should be selected.<sup>9</sup>

GD reads "Mudgasupa" in place of "Mudgayusa"

160b-161a. In cases where ama is still present pacana (digestive) and in those

- यदि तु "उर्ध्वम कफपित्ते च" इति पाठस्तदा वातज्वरिणोऽपि ...... पेवा न देवेत्वर्यः" । सुभुते तु ...... इत्युक्तं, तेन. "उर्ध्वम रक्तपित्ती" इति पाठो युक्तः । CK.
- बहुवचनेन निर्देशाद्धि यवाग्वास्त्रैविध्यं ज्ञापितम् (मण्डः, पेया, विलेपीति)......अत्र ववागूः पेया। GD.
- लंघनं सर्वत्र, वमनं निर्हरणं तु बहुदोषेषु कफप्रधानानित्यादिना उक्तावस्थेष्वेव । .N.
- तेन षडहादूध्वंमपि, षडहादवांगपि । JN.
- "द्राक्षादाडिमखर्जूरप्रियालैः सपरूषकै: । तर्पणार्हेषु कर्त्तव्वं तर्पणं ज्वरनाशनम् ।" ... This is also quoted by CK.
- 8. "ऊर्घ्यंगे तर्पणं पूर्व" ( दि० 4 ) इति वद्यसा यवागूं बाधित्वा उच्द्यंगे रक्तपित्ते तर्पणं यद्यपि विहितमेव, तथाप्यूर्ध्वंगरक्तपित्तिनो यो ज्वरस्तत्रापि तर्पणादिकमविधानमेतत् । तर्पणं तोयपरिप्लुताः सक्तवः । CK.
- मुद्गयूषस्य जांगलरसस्य विकल्पः सॉल्म्यापेक्षो बलापेश्रश्च ज्ञेयः । दुर्बलो हि दुर्बलाग्निः प्रायो भवति, तत्र मुद्गयूषो लघुत्वेन देवः, इतरस्य तु जांगलो रसः । CK.

84

<sup>1.</sup> तस्मात् सर्वत्र प्रतिषेधः । .U.

 <sup>&</sup>quot;पित्तकफाधिके" इत्यनेन पित्तकफयोरतिमात्रोद्गमे सति पेयाया आदानं बोधयति । तेन कफजे ज्वरे पित्तजे ज्वरेऽनुदभूतदोषे व पेया दातव्या । ......अन्ये तु मिलितपित्तकफाधिकेषु पुरुषेषु यवागूप्रतिषेधमिव्छन्ति । CK.

where it is already digested, šamanīya (pacificatory) measures should be adopted.1

Pācana is that which induces agni for its function of digestion.<sup>2</sup> If fever continues even after āma is digested, one should apply šamanīya measures.<sup>3</sup>

Some say that pacana and šamana are prescribed for kapha and pitta respectively but it is not correct. Pacana is for all the dosas.<sup>4</sup>

How the period of six days is to be counted-from the day of appearance of fever or from that of starting gruel? JJ holds the latter view and quotes, besides Caraka, Sušruta, Hārīta and Kharnāda in his support.<sup>5</sup>

Ck interprets that after six days from appearance of fever, light diet should be given on seventh day and kasāya-pāna on the eighth day. Thus it would also corrobrate with the mention of eight days as one of the signs of nirāma jvara.<sup>6</sup>

Pacana means digestive of amadosa and samaniya is pacificatory of mature dosa.<sup>7</sup>

He quotes Sušruta, Caraka, Puskalāvata, Hārīta and Kharanāda and concludes with his view.<sup>8</sup>

JN says that the word 'kaṣāya' here denotes five types of preparations such as juice etc. and not kaṣāya (astringent) rasa.<sup>9</sup>

161b-163a. Decoction etc.of astringent drugs only are contra-indicated because of its obstructive nature. Those of other drugs are applicable as they are not obstructive.<sup>10</sup>

"Stabhyante" means 'become immobile'11. The prohibition of kasaya does not mean prescription of madhura but non-contrariety of the use of preparations of tikta

- प्रव्यतेऽनेनेति पावनम् । अग्निः पचति ( यद्वि पाकाय वर्हि्न ) योजयति तत् पावनम् । ม.
- 3. पक्वेऽप्यामे यदि ज्वरानुवृत्तिः स्यात्तदा शमनम् । JJ.
- यट्वान्यैरुट्यते श्लेष्मपित्तावजयनं प्रति ययासंख्यं पाचनशमनीययोः प्रयोगः ......तन्न, सर्वेषामेव दोषाणां पाचनत्वात् । .ม.
- षडहेऽतीते इति ज्वरहादारभ्य षडहेऽतिकान्ते, अतः सप्तमेऽहनि लघ्वन्नं मात्रया स्वरूपेण च यत् तत् प्रतिभोजितं ज्वरितमष्टमेऽहनि कषायं पाययेदिति वाक्यार्थः । CK.
- 7. पाचनमिति आमदोषपाचनम्, शमनीयमिति पक्वदोषोपशमनम् । CK.
- 8. तस्माज्ज्वराहादारभ्य षडहेऽतीते लध्वन्नप्रतिभोजिते कषावपानम्, तथा षडहं यावद् यवागूपचार इति । CK.
- 9. कषायं पंचविधकल्पनं स्वरसादिकम्, न तु कषायं रसं तस्य प्राक् प्रतिषेधात्। .N.
- कषायरस एव व: कल्पनाया परिभाषित: कषाय: स्तम्भित्वान्नेष्यते, इतरस्तु संज्ञित इष्यत एव। कषायरसरहितः परिभाषितः कषायस्तु स्तम्भी न भवत्येव। ม.
- 11. स्तभ्यन्ते अविचलधर्माणो भवन्ति । СК.

<sup>1.</sup> यत्रापाकस्तत्र पावनम्, इतरत्र शमनमिति । ॥.

dravyas.<sup>1</sup> Others say that on the seventh day prescription of 'kaṣāya' relates to drugs of madhura rasa etc. as then the fever remains associated with āma and as such use of kaṣāya rasa is contra-indicated. Thus it may be concluded that upto the sixth day of fever, all kaṣāyas are prohibited and on the seventh day only 'kaṣāya kaṣāya' comes under this category.<sup>2</sup>

163b-164a. The soup should be combined with amla (sour) substances dadima etc. in case of vayu and in that of kapha (and also pitta) it should be free from amla.<sup>3</sup>

Ck interprets that vegetable soup is given when kapha is strong and digestion is also powerful while meat-soup is given in case of predominance of vayu and debility.<sup>4</sup> The option about amla should be decided according to suitability and digestion.<sup>5</sup> 'Laghu' relates to both quantity and nature.<sup>6</sup>

164b-165a. The particular stage comes after ten days when kapha is decreased due to langhana etc. and vata and pitta are increased due to continuous temperature and wasting of dhatus.<sup>7</sup>

The word 'pana' indicates prohibition of the use of ghee in the form of enema, anointing etc.<sup>8</sup>

The use of ghee does not go against the general provision of allowing it in the later phase as the rule is a general one and not restrictive.<sup>9</sup>

JN comments that the anti-kapha property of ghee due to processing is in the context of decreased state of kapha (and not predominant one).<sup>10</sup>

| 1. | तेन   | कषायकषायप्रतिषेधेन | तिक्तद्रव्यकृतषडङ्गादिकल्पनाकषायस्य | विहितस्याविरोधः | साध्यते, | न | त्वविहितस्वरसादिविधानं |
|----|-------|--------------------|-------------------------------------|-----------------|----------|---|------------------------|
|    | क्रिय | ते। ск.            |                                     |                 |          |   |                        |

- अन्ये तु ब्रुवते.....मधुरादिद्रव्यकृतकषायस्य सप्तमेऽहन्यप्रतिषेधः, कषायकषायस्य तु सप्तमेऽहनि प्रतिषेध इत्युपदर्शनार्थं, "न तु कल्पनमुद्दिश्य" इत्यादि कृतम् । ततश्च ज्वरादिषडहे सर्वकषायप्रतिषेध एव, सप्तमदिवसप्राप्ते तु तरुणे कषायद्रव्यकृतकषायमात्रप्रतिषेध इति वाक्यार्थो भवति । CK.
- 3. व्यवस्थितविकल्पोऽयम्। अम्लैर्वायौ, कफे (पुनरनम्लैः), पित्तेऽपि पुनरनम्लैर्यावतोऽम्लस्य स्निग्धत्वात्। ॥.
- यदि कफप्रबलता बलवदग्निश्च तदा यूषैः, वातप्राबल्ये तु दुर्बलत्वे च रसैरिति व्यवस्था। CK.
- 5. अम्लविकल्पोऽपि सात्म्यापेक्षयाऽग्न्यपेक्षया च ज्ञेयः । CK.
- 6. लघ्विति मात्रालघ् प्रकृतिलघ् च रक्तशाल्यादिकम् । CK.
- 7. इयं च मन्दकफवातपित्तोत्तरत्वरूपाऽवस्था प्रायेण दशाहादूध्वै कालमहिम्नैव सर्वज्वरे व्यक्ता भवति......दशाहादुत्तरं तु लंघनादिना कपः क्षीणो भवति, ज्वरसन्तापेन च रूक्षेण धातुशोषणाच्च वातपित्ते वर्धेते । CK.
- 8. सर्पिरिति वक्तव्ये अधिकपानग्रहणेनानुवासनाभ्यंगादिना सर्पिष उपयोगमस्मिन् काले निषेधयति । CK.
- थत्तु पेयाकषायसपिः क्षीरविरेचनानां षडहे षडहे देयत्वं तत प्रायिकम्। तेन दशाहादूध्वं द्वितीयषडह एवावस्थाविशेषप्राप्तौ सर्पिर्दानं न विरोधि। CK.
- 10. इह संस्कारात् धृतस्य यत् कफशमनत्वमुक्तं तत् कफस्य मन्दीभावे एव बोद्धव्यम् । CK.

165b-167a. This stage is faced when the fever is originated from severe  $\overline{a}$ ma dosa and is not managed properly.<sup>1</sup> Even after lightness comes, predominance of kapha is not eliminated and the patient is not lightened fully, the intake of ghee should not be allowed.<sup>2</sup>

GD reads "bhavatyalam" in place of "balam hyalam".

167b-168a. Milk is beneficial in condition of constipation as well as movement of dosas. Or in case of constipation cow-milk and in that of diarrhoea, goat-milk is prescribed.<sup>3</sup>

GD interprets the word "baddhapracyutadosa" as dosas which are displaced but not thrown out.<sup>4</sup>

JN follows Ck.

168b-169a. The plural number in the word 'virecana' indicates that some suitable formulation should be selected for the purpose.<sup>5</sup> Ck, however, takes both emetics and purgatives by 'virecana'.<sup>6</sup> He also interprets that when fever does not respond to any other treatment then only purgative should be used because it is liable to create many complications.<sup>7</sup>

GD supports Ck.8

169b-171a. Ck says that milk is 'anulomaka' and as such eliminates dosa. In practice, anulomaka is used as purgative.<sup>9</sup>

GD says that the milk should be processed with some purgative drug and hot.<sup>10</sup>

171b-172b. Jejjata interprets 'pittašaya' as 'lower part of amašaya 11

'Pakvāšaya' is the seat of vayu mainly but kapha and pitta also are there because

- बद्धा न बहिर्निर्गताः किन्तु प्रच्युताः स्वस्थानतो हि क्षरिता दोषाः । GD.
- विरेचनैरिति बहुवचनं कुर्वन्नेतज्ज्ञापयति-यद्यस्मै यौगिकमिहोक्तं च तत्तस्मै विदध्याद् विरेचनमिति । ม.
- विरेचनैरिति बहुवचनेन वमनविरेचने अपि गृह्येते । CK.
- विरेचनस्य बहुव्यापत्कतया इतरकर्मासिद्धावेव कर्तव्यतां दर्शयति । CK.
- विरेचनैरुर्घ्वाधःशोधनैः । GD.
- पयस्त्वनुलोमकतया दोषहरं भवति । अनुलोमकत्वं च विरेचनत्वेन व्यवहियत इति विरेचनादेयत्वे क्षीरमुक्तम् । CK.
- पयसा किञ्चिदिवरेचनद्रव्यसाधितेनोष्णेन । GD.
- 1.1. पित्ताशयमागतं...............आमाशयाधो व्यवस्थितम् । JJ.

इयञ्चावस्था प्रबलसामदोषारब्धत्वाज्ज्वरस्य तथाऽसम्यगुपचाराच्च भवतीति ज्ञेयम् । CK.

लघुत्वे तु जाते कफोत्तरताऽलङ्घितता च नापयाति न तदा सर्पिष्पानमेवानुवृत्तं कर्तव्यमित्यर्थः । CK.

osas pervade the entire body.1

According to Ck, in this stage ( of jīrņa jvara) as kapha is not agitated it should e made so by application of unction and sudation before emesis is administered.<sup>2</sup>

CH.

Purgative should be given in condition of pitta single or combined with kapha and 1 that of kapha located in site of pitta.<sup>3</sup>

172b-173a. The word 'purana' denotes 'quite old'.4

173b-174a. Both 'gaurava' and 'šūla' relate to 'širasah.<sup>5</sup> 'Vibandha' of indriyas neans 'obstruction to their normal movement.<sup>6</sup>

JN interprets 'vibandha' as 'obstruction by viscid mucus' <sup>7</sup>and 'ruci' as 'relish' for ood or sense objects.<sup>8</sup>

174b-176a. After 'šītoṣňa', 'dravya' should be understood.<sup>9</sup> The use of cold or hot vould be according to doṣa or the causation of fever.<sup>10</sup>Ck favours the latter idea.<sup>11</sup>He urther says that cold or hot would be decided on particularity of drug and processing.<sup>12</sup>

GD explains it further by saying that in šītajvara usna (aguru etc.) and in dāhajvara tīta (candana etc.) should be applied.<sup>13</sup>

176b-177a. "Tvaimātrasesāh" means that dosas leaving the other dhātus stay in tvak only.<sup>14</sup>Ck interprets 'āgantu as 'bhūta'.<sup>15</sup>

177b-179a. 'Kriyakrama' means 'krama' (order) of kriya (remedial measures).16 एतच्च जीर्णज्वरविहितं वमनं स्नेहस्वेदाभ्यां दोषमुत्क्लेश्य कर्तव्यमिति विशेषः । CK. पित्ते केवले कफसंसुष्टे वा पित्तस्थानगते श्लेष्मणि चापि विरेचनम । JN. "पुराणे" इति पदमत्यर्थपुराणतामाह । CK. गौरवे शिरसः, शूले च शिरसः । ... कः पुनरिन्द्रियविबन्धः? स्वस्वविषयेष्वप्रवृत्तिः । ॥. विबद्धेषु श्लेष्मणोपरुद्धेषु । JN. रुचिः अन्नेषु रसग्रहणम्, चक्षुरादीनां यथास्वग्रहणेच्छापि । JN. शीतोष्णवीर्यकृतं, द्रव्यशब्दलोपोऽत्र । .ม. (तथा हि पित्ते शीतम्) ........ अथवा शीतोष्णसमुत्थाञ्ज्वरान् विभज्य......प्रदद्यात् । ม. उष्णाभिप्रायं शीताभिप्रायं च विभज्य। CK. शीतोष्णता च द्रव्यमहिम्ना संकारेण च ज्ञेया। CK. शीतज्वरे जीर्णे उष्णैरगुर्वादिभिर्द्रव्यै; .....दाहप्रबले जीर्णज्वरे शीतैश्वन्दनादिभिः । GD. त्वडमात्रशेषा इति धात्वन्तरत्यागेन त्वडमात्रावस्थितदोषजन्याः । CK. आगन्तुर्भृतरूपः । CK. क्रियाणां भेषजानामानुपूर्वीक्रमेण । . ...

8

'Siddha' means 'unfailing'.<sup>1</sup> Jejjața informs about a variant 'šālayah' of 'purānāh'. Here repetition of 'šālayah' is justified to eliminate other varieties of šāli.<sup>2</sup>

'Jvarita' denotes, apart from fever, other similar disorders.3

GD interprets 'yavagu' as manda, peya and vilepi.4

179b-188a. Bhattāra Haricandra explains ten formulaions of gruel. Ohers, however, taking 'lājapeyā' as separate interpret as eleven.<sup>5</sup>

In spite of being usnavīrya use of šuņțhī is beneficial because of its madhurapāka and digestive action.<sup>6</sup>

'Parikartikā' is a type of vātika pain located in a particular region in which pain is felt as if anus is being cut.<sup>7</sup>

Ck explains it further.<sup>8</sup> About preparation of gruels, he says that the quantity of processing drugs, water and rice may be fixed on the basis of tradition.<sup>9</sup> In this connection, by quoting authorities, he described three methods of preparation of gruels. (1)kvāthasādhya (prepared with decoction)- in this method, decoction is taken in the quantity of one añjali (Kuḍava-160 gm.) and boiled in water one āḍhaka (2.56 litres) remaining one-fourth. This decoction is used for preparing gruel. (2) kalkasādhya (prepared with paste)-in this, the paste of the substance is taken one pala (40 gm.) and pippalī and šuṇṭhī 1/2 karsa (5 gm.) cooked in water one prastha (640 ml.). There is another type where pippalī and šuṇṭhī are not given such as jivantyādi yavāgū. At the end, he describes the method which is respected in old tradition. (3) it is also kvāthasādhya but differs in method of preparation and quantity of ingredients. Here dravya is taken in quantity of one karṣa (10 gm.) and is boiled in water (640 ml.) reduced to one-half.<sup>10</sup>(For detailed discussion and conclusion see Ck's commentary on C. Su. ch. 2.)

सिद्ध इत्यव्यभिवारी । ม.

अन्ये तु पठन्ति "(शालय:) षष्टिकै: सह"......पुन: शालिग्रहणं यवकादिपरिहारार्थ, तेऽपि हि शालय इत्युपचर्यन्ते। ม.

3. ज्वरितानामिति......अन्येषामपि व्याधीनां तत्साध्यानामासज्जनार्थं परिभाषेयम् । JJ.

4. यवाग्वो मण्डपेयाविलेप्यः I GD.

दश यवाग्वो व्याख्यानयन्ति हरिश्वन्दाः.....अन्ये त्वेकादश व्याख्यानयन्ति" लाजपेयां सुखजराम्" इत्येषा प्रमथ्या । ม.

6. नागरं मधुरपाकित्वात् पित्ते न विरुध्यते, आमपावनार्थमिष्यत एव। JJ.

7. परिकर्तिका विशिष्टदेशव्यवस्थिता वातवेदना, परिकृन्ततीव (गुदमिति सा परिकर्तिका)। J.

8. शुण्ठ्यास्तु मध्रपाकित्वेन पाचनत्वेन च पित्ते प्रयोगः । CK.

9. अत्र च यवागूनां साधनद्रव्यजलतण्डुलपरिमाणे वृद्धवैद्यव्यवहाराः पूजिताः प्रमाणीकर्तव्याः । CK.

10. क्वाथसाध्ययवाग्वादिद्रव्यमाने तु वृद्धवैद्यव्यवहारपूजितेयं परिभाषा। CK.

III ]

CARAKA-SAMHITA

GD reads ' $\overline{sa}$ laparni' in place of 'pr $\overline{sn}$ iparni'. About method of peparation, he says that pippali and  $\overline{sunthimm}$  represent sharp drugs and 'dravya' in 'kalkadravya' denotes mild ones, hence for average drugs the quantity may be fixed as 1/2 pala (20 gm.) or three karsas (30 gm.). This should be cooked along with rice in water one prastha (640 ml.). The quantity of rice will be 1/14, 1/6 or 1/4 of the water according to the form of the product manda, peyā and vilepī respectively. This is the gruel prepared with paste. In the type prepared with decoction, pippalī etc. should be cooked in water 640 ml. reduced to one-half. Now gruel should be prepared with this decoction, the quantity of rice decided as above.<sup>1</sup>

188b-194a. Soup is prepared like gruel.<sup>2</sup> In processing, care should be taken to make it free from hotness and heaviness so that there may not be loss of digestive fire due to heaviness and relapse of fever due to hotness.<sup>3</sup>

JN takes variation of quantity only.4

194b-196. The verse 'gharmāmbu' is taken as unauthoritive by some commentators but it is not so because in this stage anupāna has to be prescribed.<sup>5</sup>

Though 'kaṣāya' is already prohibited earlier, here it relates to diet.<sup>6</sup> Prohibition of heavy, hot etc. does not indicate prescription of their contraries such as light, cold etc.<sup>7</sup>

It is the style of the ancient authors that they make repetitions off and on apprehending some misunderstanding.<sup>8</sup>

The word 'prāyašaḥ' indicates that heavy, hot etc. diet may be given in cases of fever caused by wasting, vāyu etc. the separate mention of 'kaṣāya' indicates its universal prohibition.<sup>9</sup>

- 2. युषकरणञ्च यवागूसाधनवत् । CK.
- मात्राविकल्पज्ञ इत्यनेन-तावत्या मात्रया तेन च संस्कारकृतेन विकल्पेनानुष्णलघुना लावादयो देयाः, येन गौरवादग्निवधमुष्णत्वाद् वा ज्वरावृत्ति न जनयन्तीति । CK.
- 4. मात्रायाः विकल्पः । JN.
- 5. धर्माम्ब्वादिश्लोकं चैकेऽनार्षं वदन्ति, तन्न, अनुपानव्यवस्थायामुष्णपानीयमद्ययोर्हितत्वं पूर्वमनुक्तमेवेति तदुपादानम् । CK.
- पूर्वं तु कषायनिषेधो यद्यपि सामान्येन कृतः, तथाऽपीहान्नप्रतिषेधप्रस्तावादत्यहितप्रतिषेधाच्च पुनः क्रियते । CK. आहारविषयश्चायम । JJ.
- 7. न च प्रातिलोम्येन लघुशीतस्थकषायस्य विधानमेतत्प्रतिपादितम्, (तस्यानिष्टत्वात्) अत्र तु गुरूष्णादिप्रतिषेधमात्रं प्रतीयते, न च कर्तव्यता प्रतीयते। JJ.
- 8. आर्वायाः उक्तानपि पुनः पुनरुच्वारयन्त्यनर्थमाशंकमानाः । JJ.
- 9. प्रायश इत्यनेन क्षयानिलजादिषु ज्वरेषु गुरूष्णस्निग्धमधुरानप्याहारान् दापयेत्। कषायांस्त्वाहारान् सर्वत्रैव वर्जयेदिति ज्ञापनार्थं पृथक् पदं कषायांश्चेति। GD.

197b-200a. Jejjata interprets the use of these five formulations in different conditions. In other's view, they are universally applicable because of their specific action (on fever). Some take it as six formulations making  $p\bar{a}th\bar{a}$ -usīra and udīcya-usīra as two formulations. Others, however, take one formulation from kirātatiktaka to udīcya naming it as 'pāthāsaptama.'<sup>1</sup>

Ck has commented exhaustively on these verses. He interprets ' $p\overline{a}kya$ ' as ' $s\underline{r}ta$ ' (decoction).<sup>2</sup> s $\overline{i}takas \overline{a}ya$  is prepared by keeping the pounded drug in hot water overnight.<sup>3</sup>

In preparation of šīta kaṣāya, though quantity of drug and water is not mentioned, drug should be taken in the quantity prescribed for decoctions and water in the quantity which is to be taken because there is no decrease of water (in the process). Or the prescribed method may be followed e.g. one pala of drug should be kept in six and four palas of water for preparing šīta (kaṣāya) and phāṇṭa respectively. šītakaṣāya, because of its mild vīrya and cold property, should be applied to those having mild doṣa and burning sensation.<sup>4</sup>

Ck prescribes kirātatiktādi for vātakapha and pāthādi for pitta. In support of pāthāsaptaka, he quotes Jatūkarņa.<sup>5</sup>

Regarding method of preparation, he says that the method described in vimānasthāna ch. 7, should be followed generally.<sup>6</sup> As regards quantity of drug, water and decoction, this may be fixed on the criteria of 'gatarasatva' (complete extraction) which is generally obtained by drying three-quarters of water, thus, as general rule, decoction is reduced to one quarter.<sup>7</sup>

- (तत् केवलपित्ते। वातपैत्ति) के च सनागरं पर्पटकं, मन्दाग्निपित्तकफप्राये सदुरालमं पर्पटकं.....शीतप्राये किराततिक्तकं......विश्वभेषजम्, दाहबहुले पाठामुशीरं सोदीच्यमिति। अन्ये व्याख्यानयन्ति-पंचाप्यमी सार्वयौगिकाः, कुतः व्याधिप्रत्यनीकत्वात् यथा कुष्ठे खदिरं, ग्रहण्यां तकं, प्रमेहे हरिद्रेति।अन्ये तु षड्योगान् व्याख्यानयन्ति....तस्मात्पाठामुशीरं वोदीच्यमुशीरमिति योगद्रयम्। गौडास्तु.....किराततिक्तकं....पाठासप्तम इति। ॥
- 2. पाक्यमिति श्रृतम्। CK.
- 3. शीतकषायस्तु द्रव्यं संक्षुण्णमुष्णोदके प्रक्षिप्य निशास्थितम् । CK.
- अत्रापि यद्यपि द्रव्यस्य पानीयस्य मानं नोक्तं .......शीतकषायः स्वल्पवीर्यतया तथा शैत्यगुणयोगाच्चाल्पबलदोषे दाहाभिभूते च देयः । CK.
- किराततिक्तादिश्चतुर्थो वातकफे, पाठादिश्च पित्ते, किराततिक्तादिना च मेलके सति पाठासप्तकं जतूकर्णप्रत्ययात् कफपित्ते भवति । CK.
- वद्यपि क्वाथसंविधानं विशेषेण नोक्तं, तथापि व्याधितरूपीये यत् क्वाथकरणसंविधानमुक्तं......तदेव सर्वकषायकरणसंविधानं ज्ञेयम् । CK.
- 7 यावद् द्रव्यं यावता जलेन पक्वं सत् गतरसं भवति.......एतव्यौषधानां गतरसत्वं द्रवभागत्रयक्षय एव भवतीति दृश्यते, तेन चतुर्भागावशिष्टता सर्वक्वाये......कर्तव्या । CK.

The quantity of water for decoction is fixed according the nature of drug. It is four, eight and sixteen times for soft, hard, and harder substances respectively.<sup>1</sup> But where there is little quantity of drug, profuse water is given even in case of soft drugs. If the quantity of decoction is from one karsa to one pala, sixteen times water should be given even in soft drugs. After a pala till kudava, it should be eight times.<sup>2</sup>

The dose of decoction is not fixed as it varies according to patient. However, generally for average patients it is one kudava (160 ml.).<sup>3</sup>

The quantity of liquids and fresh drugs is to be doubled only from kudava onwards. Even there if mention is in terms pala, it should not be doubled.<sup>4</sup> In case of fresh drugs too, where dry drugs are prescribed then only fresh ones should be doubled otherwise not.<sup>5</sup>

At the end he says that only scripture (theory) followed by practice may be taken as authoritative.<sup>6</sup>

GD gives derivation of the word ' $p\overline{a}kya$ .<sup>7</sup>He takes here only three formulations. The first one is indicated in pittaja fever associated with kapha and vata. The other two 'sanagaram' and 'kiratatiktadi are applicable in all types of fever.<sup>8</sup>

JN explains it further. He says that parpata is combined with musta, šunthi or duralabha according to dosa etc.<sup>9</sup> He also adds that decoction is used in vataja fever associated with kapha and cold infusion in that associated with pitta.<sup>10</sup>

200b-203. These five formulations are meant for five types of fever (santata etc.) respectively. Others say that such restriction is not there, these may be applied in any one of the five types according to condition.<sup>11</sup>

- क्वाथार्थजलदानं तु द्रव्यापेक्षया भवति । तत्र मृदुनि द्रव्ये चतुर्गुणेन जलेन, कठिनेऽष्टगुणेन, कठिनतरे तु षोडशगुणेन पाके सति चतुर्भागावशेषे गतरसत्वं भवति । CK.
- यत्र त्वल्पं क्वाय्यद्रव्यं तत्र यथा यथाऽल्पत्वं भवति तथा तथा मृदुन्यल्पेऽपि द्रव्ये भूरि जलं दीयते, स्तोकेन जलेन क्वाय्यद्रव्यस्य गतरसत्वाभावात् । तेन, कर्षादारभ्य पलपर्यन्तक्वाथे मृदुन्यपि षोडशगुणं जलं दीयते, पलादुर्ध्वं तु कुडवपर्यन्तमष्टगुणं जलं दीयते । CK.
- 3. अत्र पेयक्वाथमात्राऽपि तु इयत्तया नोक्ता, तस्याः पुरुषाद्यपेक्षया नानात्वात्......पले च क्वाथ्ये षोडशपलस्य पादशेषतायां
- 5. आर्द्रदेगुण्ये तु, येषां द्रव्याणां शुष्काणामुपयोग उक्तस्तेषामार्द्रप्रयोगे द्रेगुण्यं भवति, ये तु नित्यमार्दा एवोपयुज्यन्ते, न तेषां द्रेगुण्यम् । CK.
- सर्वथा व्यवहारानुगतमेव शास्त्रं प्रमाणीकर्तव्यम् । CK.
- 7. पाक्यं पाकेन निष्पाद्यं क्वाथरूपमित्यर्थः । GD.
- 8. मुस्तञ्च पर्पटकञ्च......कफवातानुबन्धे पित्ताधिकेSयं योग:......सर्वेष्वेव ज्वरेषु पाक्यं शीतकषायं वा। GD.
- 9 दोषादिविशेषापेक्षया कदाचित् मुस्तया कदाचित् शुण्ठ्या कदाचिद् दुरालभया वा युक्तं पर्यटकम् । JN.
- 10. श्रृतकषायपानं कफानुबन्धवातज्वरे, पित्तानुबन्धे तु शीतकषायपानम् । JN.
- यथासंख्यम (त्र प्रयोज्याः प्रशमनाय ज्वराणां) सन्ततादीनां,.....अन्ये तु मन्यन्ते, पञ्चापि यथादोषं पञ्चानामपि सन्ततादीनामिष्यन्ते। JJ.

GD interprets that 'kaṣāya' is for 'kvātha' (decoction), others take it for both kvātha and hima (cold infusion).<sup>1</sup>

204-209. The madhukadi formulation is meant for cases having predominance of pitta as it is to be given in the form of cold infusion.<sup>2</sup>

Young leaves of jati are used.<sup>3</sup> The word 'tadvad' means 'cold infusion as mentioned earlier'.<sup>4</sup>

Some take three formulations of the drugs from vatsaka to balā while others take only one.<sup>5</sup>

Jaggery is to be added later and as such its quantity should be one quarter of the decoctive drug. This should be understood in all such cases of 'praksepa' (addition).<sup>6</sup>

GD interprets that vatsaka and aragvadha make one formulation.<sup>7</sup>

Vrddha Vagbhata reads 'madhuka-puspa' in place of 'madhuka-musta.'8

210-214. Vaidyas of Kashmir and Sindhu read these two formulations saty $\overline{a}$ di and brhaty $\overline{a}$ di which are taken as unauthoritative in this region.<sup>9</sup>

Ck says that though these formulations are meant for sannipata jvara, they are described here because of the context of 'kasaya'.<sup>10</sup>

215. Here the word 'adhyaya' denotes 'catuska' (quadruplet).11

216-217. In the first verse 'due to vitiation of  $v\overline{a}yu$ ' is understood.<sup>12</sup> Though pitta is slightly unctuous, it becomes rough when its wet portion is dried up by langhana etc.<sup>13</sup>

- 1. कषाया इति क्वाथरूपाः । अन्ये क्वायाः हिमाश्चेत्याहुः । GD.
- मधूक......पित्तोत्कटस्य, कुतः ? शीतकषायोपदेशात् । ม.
- जात्याः पल्लवाः गृह्यन्ते । ม.
- 4. तद्वदिति पूर्ववन्निशि स्थितम् । JJ.
- 5. वत्सकारग्वधावित्यादिना बलामियन्तेन केचिद् योगत्रयं केचिदेकमेव योगं वदन्ति । CK.
- 6. गुडस्य प्रक्षेप्यत्वेन क्वाथ्यद्रव्यापेक्षया पादिकत्वम् । एवमन्यत्रापि प्रक्षेपे बोद्धव्यम् । CK.
- 7. वत्सकेत्यादिभ्यां द्राभ्यामेको योगः । GD.
- 8. वृद्धवाग्भटे मधूकमुस्तेत्यत्र मधूकपुष्पेति पाठः । JN.
- काश्मीरसैन्धवभिषजः शट्यादिबृहत्यादियोगौ पठन्त्यस्मिन् प्रदेशे तौ चानार्पौ । ม.
- 10. अत्र कषायप्रकरणागतत्वात् सन्निपातचिकित्सावसरमप्युल्लंघ्य सन्निपातहरौ शट्यादिवृहत्यादियोगौ पठति । CK.
- 11. भेषजाध्याये भेषजचतुष्के, चतुष्केऽपि हि......अध्यायशब्दो वर्तत एव। CK.
- 12. लंघनादिभिर्लघुभोजनान्तै:......मारुतकोपादिति । ม.
- 13 पित्तं हि सस्नेहमपि क्षपितार्द्रभागं लंघनादिना रौक्ष्यमादधाति। JJ.

How ghee being cold stimulates agni which is quite opposite to it? Even by cold increase in agni is observed as in body (by external cold) or it may be explained on the basis of specificity (prabhāva).<sup>1</sup>

Though the word 'tejas' has several meanings, here it denotes pitta because of the context.<sup>2</sup> Pitta is composed of tejas and ap, though tejas is contrary to ap it can't subdue it completely but makes it hot.<sup>3</sup>

When hot and unctuous causes are there, unctuousness would appear (in pitta) and when hot and rough factors are present roughness would appear. The effect will be according to the cause.<sup>4</sup> There is no any contradiction in this because unctuousness and roughness are not simultaneously present but they appear according to cause and as such pitta is sometimes unctuous and some time rough.<sup>5</sup>

Some read. "rukse tejo jvarakaram"<sup>6</sup>

Ck says that the word " $r\bar{u}ksasya$ " signifies that even if after application of kasāya etc. association of āma continues or kapha is predominant and as such there is no roughness, ghee should not be administered.<sup>7</sup>

Here the word 'tejas' means 'heat of the body' which is of fire thrown out of stomach and that produced in the form of fever due to specific nature of the disease.<sup>8</sup>

Though this heat is essentially of pitta which is unctous, in certain conditions it becomes rough when its unctuousness is eliminated along with  $\overline{a}$ ma and consequently the heat also becomes rough. Unctuousness in pitta is due to association of liquidity and not essentially.<sup>9</sup> This condition comes in chronic stage due to specific mature of

- न च घृतस्य शैत्यात् कथं सर्पिष उष्णेनाग्निना विरोध इत्येवमाशंकनीयम्। सत्यपि शीतेऽग्निवृद्धिर्दृष्टा बहिः शरीरे च.......इत्याद्याध्र्याभिविशेषेण......अपथ्यमपि व्याधिप्रशमकं भवति। ม.
- 2. यद्यपि तेजःशब्दः......तथापि पित्ते वर्तते । कुतः ज्वेरवचनात् । ม.
- पित्तं तेजसोत्कृष्टेनादि्भश्चैवारब्धम् । सलिलस्योष्णता न तु द्रवत्वाभिभवः । ม.
- यदोष्णस्निग्धानि.....कारणान्युपयुज्यन्ते तदा स्नेहगुणस्य प्रादुर्भावः । यदा तु स्क्षोष्णादयो हेतवो......तदा रौक्ष्यस्य । कारणभेदात् कार्यभेदः । ม.
- ननु चैवं ब्रुवाणो भवान् परस्परविरुद्धं धर्मद्रयं पित्ते मन्यते रूखं स्निग्धं च। पृथग् व्यवस्थितानां भावानां परस्परपरिहारलक्षणः सहानवस्थानलक्षणः (प्राप्यते च विरोधः ), न तु कारणभेदादेकत्र समानरूपतया व्यवस्थितानाम् ।.....वस्तुतस्तु कारणभेदात् कदाचित् पित्तं स्निग्धं.......रुखं प्रादुर्भूतम् । .u.
- 6. अन्ये तु वदन्ति ...... स्थे तेजो ज्वरकरमित्यपि पाठः । JJ.
- 7. रूक्षस्येति वचनेन कषायादिप्रयोगे सत्यपि सामतानुबन्धात् कफोत्तरतया वा यत्र रूक्षत्वं न भवति तत्र सर्पिनं दातव्यमिति दर्शयति । CK.

 तथाऽपीह तेजः शब्देनोष्माऽभिधीयते......स चोष्मा आमाशयविश्विप्तस्याग्नेयस्तथा देहभवो ज्वरप्रभावकृतश्व ज्वररूपो ज्ञेयः । CK.

9. अयं चोष्मा सूक्ष्मविद्यारे यद्यपि पित्तस्य भवति......पित्तं च यद्यपि ......रिनग्धमुक्तं, तथाप्यवस्थावशात् पित्तं निरामं सन्नि:स्नेहं भवति, स्नेहश्च पित्तगुणो दवयोगनिभित्तको न सांसिद्धिकः । .......तेन नि:स्नेहस्य पित्तस्योष्मा रूक्ष एव भवति । CK. disease.<sup>1</sup> Ghee due to unctuousness pacifies vayu as well as rough pitta which is the cause of fever.<sup>2</sup>

Ghee is prescribed in heat of fever because of its cold property but this is not said here as it is well known.<sup>3</sup>

Others take pitta itself from 'tejas'. Pitta is of two types-with or without liquidity. The former is unctuous and the latter becuase of loss of liquidity by langhana etc. becomes rough and this is meant here.<sup>4</sup>

Others, however, take kapha by the word "anubala". Thus ghee pacifies all the three dosas but Ck's inclination is to the first interpretation.<sup>5</sup>

Some read "rūkṣe". in place of "rūkṣam" which would mean 'that whose body is roughned by kaṣāya etc. This reading is supported by earlier commentators like Bhāsadatta, Swāmidāsa, Aṣādhavarman, Brahmadeva etc. Kharnāda has also similar reading and as such it should not be ignored or refuted.<sup>6</sup>

218. The kasayas should be used as materials for cooking of ghee. Others say that kasayas should be taken after mixing with ghee.<sup>7</sup>

GD takes old ghee which (four times) is to be cooked with the paste of kasāyadravyas. However, if dravyas are three or more, they should be used in form of both paste and decoction.<sup>8</sup>

219-221. Ghee is prescribed in chronic fever as it subdues the intensity of fever. Ghee should be used after processing.<sup>9</sup>

In preparation of pippalyadi ghrta some take pippalyadi drugs in form of paste as well as decoction while others take only as paste. As there is no specific mention of

- अत्र ज्वरोष्मणि पित्तधर्मे सर्पिस्तावच्छेत्यादि्वहितं भवतीति प्रसिद्धत्वान्नोक्तम् । CK.
- अन्ये तु तेजःशब्देनेह पित्तमेव ग्राहयन्ति । पित्तं हि द्विविधं-सद्रवं, निर्द्रवं च । यत् सद्रवं तत् सरनेहं, यत्तु लंघनादिना क्षपितार्द्रभागं निर्द्रवं तद्रूक्षं भवति, तदिह 'रूक्षं तेजः' इत्यनेन गृह्यते ICK.
- अन्ये तु "यः स्यादनुबलो धातुः" इत्यनेनानुबन्धरूपं कफं ग्राहयन्ति । ततोऽनुबन्धः कफः, रूक्षं पित्तं, वातश्च स्नेहसाध्यो भवतीत्यर्थः.....त्रिष्वपि दोषेषु सर्पिःप्रयोगोऽनुमतः ।............. अस्माकं तु पूर्वव्याख्याने एव स्वरसः । CK.
- 6. अन्ये तु "रूखं तेजो ज्वरकरं" इति पठन्ति। तत्र रूखे इति कषायादिभी रूखीकृतशरीरे इति ज्ञेयं....अयं च पाठः पूर्वटीकाकृदि्भर्भासदत्त-स्वामिदासाषाढवर्म-ब्रह्मदेवप्रभृतिभिरपि व्याख्यातत्वान्न प्रतिश्वेपणीयः। खरनादेनापि समानोऽयं पाठः ICK.
- सर्पिषा पुराणसर्पिषा योजिताः कल्कीकृत्य सर्पिश्चतुर्गुणं दत्वा पक्त्वा प्रयोक्तव्याः ।.....तस्मात् त्रिप्रभृतिद्वव्येण योगे तेषामेव द्रव्याणां कल्कक्वायौ प्रयोजयेदिति । GD.
- ज्वरस्य वेगोपशमकारित्वात् जीर्णज्वरावस्थायां घृतमाम्नातं, तच्च संस्कृतं प्रयोक्तव्यम् । ม.

<sup>1.</sup> इयं च व्याध्यवस्था व्याधिप्रभावादेव जीर्णावस्थायां भवति। CK.

<sup>2.</sup> ज्वरिणो योऽनुबन्धो धातुरनिलः स्यात् स च स्नेहवध्यः, ......चकारादूक्षं तेजो यज्ज्वरकरं तदपि सर्पिःकृतस्नेहवध्यमिति । CK.

liquid, water should be taken. Ck says that the drugs should be used as paste and cooked with water four times.<sup>1</sup>

Here the quantity of ghee is not specified and as such may be taken as desired. In cases where the quantity is specified, it denotes that the disease would be pacified by taking this total quantity. Hence the statement about the quantity is significant and not at random.<sup>2</sup>

JN, like GD, takes old cow ghee.3

222-223. Ck discusses different views on the quantity and proportion of liquids in preparation of ghee and concludes that liquid is to be taken four times of sneha and as such if there are more than one liquid they should be four times combined together and not separately.<sup>4</sup>

224-226. Here also on the pattern of the above ghrta, each decoction and milk should be taken in double quantity.<sup>5</sup>

227-233. Madanaphala should be used with pippali in aggravation of kapha, with indrayava in that of kapha and pitta and with liquorice in burning sensation.<sup>6</sup> In other cases too, the options should be taken as fixed (for certain condition) otherwise there would be no sense in putting options.<sup>7</sup>

GD reads "pracchardanam" in place of "praskandanam". JN follows him.

234-239. Jejjata defines parikartikā as cutting pain in pakvāšaya (colon) associated with pain in pelvic region, slight mucous (discharge) and difficulty in sitting.<sup>8</sup> In formulations where there is no indication of use, they should be used as the foregoing ones.<sup>9</sup>

Ck defines method of preparation of milk. According to him, it is drug 1/2 pala (20 gms.), milk four palas (160 ml.) and water sixteen palas (640 ml.) and after boiling

- 3. पुराणं घृतं गळ्यम् । JN.
- वासाद्ये घृते......दिगुण एव क्वाथो ग्राह्यःः स्नेहपाके चतुर्गुण एव द्रवः.....तच्च मिलित्वैव चातुर्गुण्यं भवति न प्रत्येकम् । CK.
- बलाग्रेऽपि क्वाथपयसोः पूर्वोक्तक्वाथक्षीरसाहचर्यात् प्रत्येकं द्रिगुणत्वं ज्ञेयम् । CK.
- मदनं सर्वगदे वृद्धे श्लेष्मणि पिप्पलीभिः, पित्तश्लेष्मणीन्द्रयवैः, दाहप्राये मधुकेन । ม.
- व्यवस्थितविकल्पाश्चैते द्रष्टव्याः । अन्ययैकेनैव कृती स्यात् । ....
- परिकर्तिका नाम बस्तिशूलाल्पश्लेष्मकृच्छ्रोपवेशी छिद्यंत इव पक्वाशय: 1 ม.
- यत्र यत्र च विषयनिर्देशो नास्ति तत्र तत्र पूर्वोत्पन्न एव विषयो द्रष्टव्यः । ม.

96

पिप्पल्यादौ धृते पिप्पल्यादीनां विशेषानुक्तेः कषायत्वं कल्कत्वं चैके ब्रुवते, अन्ये तु कल्कमेवेच्छन्ति । द्रवकार्यन्तु द्रवस्थानुक्तत्वात्तोयेनैव कर्तव्यम् ।...तस्मात् कल्कमात्रेणैव पिप्पल्यादिद्रव्यं जलञ्च चतुर्गुणं देयम् । एवमन्यत्रापि बोद्धव्यम् । CK.

अत्र च पक्तव्यघृतस्य प्रमाणानिर्देशादव्यवस्थितमानमेव सॉर्परिच्छातः पक्तव्यं, यत्र तु प्रस्थादिमाननिर्देशं करोति तत्र तावन्मात्रेणैव स्नेहसाध्यरोगोपशमो भवतीति ज्ञेयम् । .....तस्मान्न यादृच्छिकं क्वचिदाचार्यस्य मानाभिधानमनभिधानं च । CK.

reduced to milk only. This is the general rule. There are certain exceptional circumstances where particular methods are employed but they are limited for that only and can't be generalised.<sup>1</sup>

He also defines parikartikā as cutting pain in rectum etc.<sup>2</sup> In formulation nāgara etc., honey should be added afterwards in equal quantity as it can't be cooked. <sup>3</sup>

Cold or hot milk should be given according to liking or cold in condition of aggravated pitta and hot in that of aggravated  $v\overline{a}ta$ .<sup>4</sup> GD says-hot milk in  $v\overline{a}takapha$  and cold one in  $v\overline{a}tapitta$ .<sup>5</sup>

240-249. The word "jvaraharān" indicates that the enemas should be prepared of antipyretic drugs.<sup>6</sup> In 'ardhodaka' (v. 242) 'ardha' denotes 'equal'.<sup>7</sup>

250-253. For preparation of jīvantyādi anuvāsana (unctuous enema), in yamaka (ghee and oil combined) milk should be equal to sneha and water three times so that the total quantity of liquid becomes four times of milk.<sup>8</sup> In successive formulations too, 'sneha' means 'yamaka'.<sup>9</sup>

254-255. Snuffing oil here means anutaila.<sup>10</sup>

257. The word 'sahasradhauta' means 'washed number of times'.11

258-259. Here oil is preferred to ghee as the former is  $s\overline{u}ksma$  (penetrating) and panacea by processing.<sup>12</sup>

Fermented beverages (wine etc.) are colder in contact that sandal etc. particularly in condition of heat.<sup>13</sup>

- एतच्च द्रव्यस्यार्धपलं, क्षीरं पलचतुष्ट्यं, पानीयं पलानि षोडश दत्वा क्षीरावशेषः पाकः कर्तव्यः, एवंप्रकारा मानव्यवस्था।....प्रदेशान्तरयोगोक्तं हि मानं तदेव प्रदेशान्तरेऽपि मानलिङ्गं भवति यत् परिभाषानुगतं, यत्तु परिभाषान्तरबाधकं मानं तत् स्वविषय एवावतिष्ठते। CK.
- 2. परिकर्तिका परिकर्तनाकारा गुदादिवेदना । CK.
- नागरमित्यादौ क्षौदस्य पाकानईत्वेनोत्तरकालं दव्यान्तरतुल्यमानस्यैव प्रक्षेपो ज्ञेयः । CK.
- 4. उष्णं शीतं चेति विकल्प इच्छाविशेषकृतः, प्रबले वाते उष्णं, पित्ते त्वतिबले शीतम् । CK.
- 5. वातकफेऽत्युष्णं, वातपित्ते शीतम्। GD.
- ज्वरहरानिति वचनेन ज्वरहरैर्द्रव्यैः निरुहानुवासनकल्पनां दर्शयति । CK.
- 7. क्षीरतल्यस्य जलस्य ग्रहणमधंशब्दस्य समविभागवचनत्वाञ्ज्ञेयम् । CK.
- जीवन्त्याद्येऽनुवासने यमके क्षीरं स्नेहसमं, जलं तु त्रिगुणमिति स्नेहाच्चातुर्गुण्यं द्रवस्य कार्यम् । CK.
- 9. मदनैश्च श्रृतः स्नेह इत्यत्रानन्तरोक्तः सर्पिस्तैलरूप एव यमकस्नेहो ज्ञेयः । एवं सिद्धः स्नेह इत्यत्रापि ज्ञेयम् । CK.
- 10. नावनिकं तैलमिति अणुतैलम् । CK.
- 11. सहस्रशब्दो विपुलार्थ:, तेनानेकधा धौतं सर्पिरित्यर्थ: सूचित: । CK.
- 12. उज्यते, तैलस्य सौक्ष्म्यात् । सर्पिर्हि स्थूलं तैलं त्वन्यथा.....तैलं च संयोगसंस्कारात् सर्वेरोगापहं च भवति । JJ.
- 1.3. विशेषवान् शीतस्पर्शो मद्यादीनां चन्दनादिभ्यः इति । उच्यते, अभिव्यञ्जककारणाभावात् । स्वस्थो हि मद्यादीनां विशेषवतीं शीततां नोपलभते, व्यंजकसंनिहितं दाहादि यदा त्वाविष्कृततमं भवति तदा । ม.

Ck explains further the preference of oil. He adds that oil is more effective in vata by direct contact (massage) than ghee.<sup>1</sup>

Naming of formulations is significant because it facilitates their use particularly in learned circle.<sup>2</sup>

260-266. "spršet" indicates that their only contact is desired and not putting on for long.<sup>3</sup>

267. There is specific peculiarity due to rasa, vīrya, vipāka and prabhāva in drugs such as pindītaka etc. this is also in (different types of) same group.<sup>4</sup>

GD reads 'muşakaparnı' in place of 'mulakaparnı'.

268-271. 'Samsarga' here means of vata and kapha<sup>5</sup>. Sveda is of two types igneous and nonigneous the former being stronger.<sup>6</sup>

When in combination of vata and kapha vata is strong, heavy, hot and unctuous measures are applied and in case of predominance of kapha light, hot and rough measures are wholesome.<sup>7</sup>

In fever caused by vata and kapha cold is experienced due to synergistic action of vata, thus in fever caused by vata and kapha singly also, there is cold.<sup>8</sup>

GD informs that some take 'kuțī' as described under the chapter on rasāyana.<sup>9</sup> Interprating 'annapāna', he says 'as prepared with brhat pañcamūla etc. which destroy vāta and šlesma doşas separately as well as jointly.<sup>10</sup>

272-283a. Pacifications such as intake of kaşāya, ghee etc.11

- अत्र यद्यपि तैलमुष्णं घृतञ्च शीतलं, शीतं च दाहप्रशमने प्रशस्तं, तयापि सूक्ष्ममार्गानुसारितवा व्यवायितवा तया स्पर्शननाधिकवातहरतवा तैलमेवाभ्यङ्गप्रस्तावे चन्दनाद्यं कृतं न घृतम् । अन्ये घृतादपि तैलं संस्कारवाहितरमिति कृत्वा तैलमिहोक्तमिति झुक्ते । CK.
- तद्विद्यानां वैद्यानां तया संज्ञया व्यवहारो भविष्यति, एतदर्थं संज्ञाकरणम् । CK.
- 3. स्पृशेदिति वचनान्न चिरं धारयेदिति दर्शयति । CK.
- पण्डीतकप्रभृतीनामस्त्येव प्रातिस्विको भेदो रसवीर्यविपाकप्रभावकृतः, एकजातीयानामपि, अन्ययोपदेशस्य वैवर्ध्व स्यात् । ม.
- 5. संसर्गे वातकफयोः.....स्वेदो हि वातश्लेष्महरः ख्यात एव । ॥.
- द्विविधश्च स्वेदः साग्निको निरग्निकश्च। या कुटी साग्निका सा बलीवसि शौते, अनग्निकाऽल्पे। एवं शवनाच्छादने अपि। ม.
- 7. तेन वातकफसंसर्गे यदा वातो बलवान् तदा गुरूष्णस्निगधननपानं, यदा तु कफो बलवांस्तदा लघूष्णस्वप्रायं विधेवमित्यर्थः । CK.
- 8. अयं च वातकफजो ज्वरो विशेषेण वायोर्योगवाहितया शीतो भवतीति कृत्वेहोक्तः । तेन केवलकफजः केवलवातजोऽपि शीताभिप्रायो
- ज्ञेय एव । CK. 9. कुटीप्रावेशिकरसायनविधौ या कुटी पूर्वमुक्ता सैव कुटीति केवित् । GD.
- 10. वातश्लेष्महराणि वातहर-श्लेष्महरतदुभयहरबिल्वादिपंचमूलादिकृतानि । GD.
- 11. शमनैरिति कषावसपिः पानादिभिः शमनैः । CK.

283b-284. Fevers with ama e.g. vatika, paittika and vatapaittika while kaphaja and kaphapittaja even if devoid of ama are subjected to langhana. That caused by only pitta should not be subjected to langhana.<sup>1</sup>

In case of pitta, langhana is prescribed in sama stage when it has got liquidity but when liquidity is lost langhana is not advised.<sup>2</sup>

'Langhanīyokta' means ten types of langhana described in the chapter langhanabrmhanīya with emesis etc. prohibited conditionally and physical exercise etc. prohibited totally.<sup>3</sup>

285b-287a. 'Tara' and 'tama' are related to 'samsrsta' and 'sannipatita' respectively and 'sama' to both.<sup>4</sup>

'Doşakrama', means both 'doşa and 'krama' and 'krama of doşa',<sup>5</sup> or it may mean 'treatment contrary to pathogenesis caused by specific doşa'. This treatment is general as well as spacific to the disease.<sup>6</sup>

Promotion of one dosa means that of the lowest one e.g.<sup>7</sup> decreasing two dosas and increasing one is the mode of treatment <sup>8</sup> so that the balance of dosas is restored.<sup>9</sup> Or vardhana (vardha- cutting) and ksapana mean samšodhana and samšamana respectively.<sup>10</sup>Kaphasthāna' is āmāšaya and treatment is based and proceeded on that line.<sup>11</sup> 'Kaphasthāna' is significant as it eliminates pittasthāna (which is also āmāšaya) and emphasises on treatment of kapha (and āma which is similar to kapha).<sup>12</sup>

Ck says that both 'tara' and 'tama' are applied to samsarga as well as sannipata according to the condition of dosa.<sup>13</sup> He takes 'dosa' and 'krama' separately meaning

- सहामेन वर्तन्त इति सामाः । के ते-वातिकाः पैत्तिका वातपैत्तिकाः ।/निरामा अपि कफजाः कफपित्तजाश्च । केवलपैत्तिको न लंध्य इति कफपित्तद्वन्द्वारब्धा इति ज्ञापवति । ม.
- सामपित्तजस्य तु आमक्षयार्थं लंघनं अस्यत एव......तदपि सामत्वेन सदवपित्तापेक्षया, क्षीणद्रवांशे तु पित्ते लङ्घनं न कर्तव्यमेव । CK.
- 3. लंघनीयोक्तमिति वचनेन लंघनबृंहणीयोक्तं दशविधं लंघनमवस्थानिषिद्धवमनादिसर्वयानिषिद्धव्यावामादिरहितं च ग्राह्यम् । CK.
- संसुष्टांस्तरैः, सन्निपतितांस्तमैः, समैस्भयानपि। ม.
- 5. (दोषश्व क्रमश्च) दोषक्रमौ तयोरपेक्षा वस्य स दोषक्रमापेक्षः, किंवा दोषस्य क्रमो दोषक्रमः, तस्मिन्नपेक्षा यस्येति। JJ.
- अयवा विशिष्टदोषारब्ध-रोगजातिप्रत्यनीककमापेक्षी । प्रतिव्याधिदोषकमः सामान्यी वैशेषिकश्च समन्वाख्यातः । ม.
- वधनिनैकदोषस्य......पारिज्ञेष्याद्धीनस्येति गम्यते। ม.
- तस्मादयमेव चिकित्साक्रमः द्वयोः क्षपणं वर्धनमेकस्य । .ม.
- 9. क्षीणस्याप्यायनेन वृद्धस्य च हासनेन समस्य परिपालनेन समत्वविशेषार्यश्वावमारम्भः । ॥
- 10. स चायं प्रकार: संशोधनं संशमनं च। वर्धनं क्रेदनमभिप्रेतं वर्ध क्रेदन इति धातु: । ॥.
- तस्मादामाशयः श्लेष्मणः स्थानम् । तदानुपूर्व्योपदेशात् । ม.
- 12. कफस्यैव क्रियाणां प्रसक्त्यर्थम् ।.....आमाशयसम्त्यो ज्वरः । श्लेष्मा तु विशेषेण आमसमानगुणत्वादुपकम्य इति । ॥
- 13. तरतमैः समैरिति संसर्गे एकोल्वणे उल्वणतरैः, सन्निपाते च वृद्धतरवृद्धतमदोषारब्धे दोषानुसारेणैव.....समैस्तु समदोषारब्ध-संसर्गः सन्निपातश्व ज्ञेवः । CK.

## CARAKA-SAMHITA

'condition of dosa' and 'measures of treatment' respectively.<sup>1</sup> Treatment of sannipata jvara by increase, decrease or according to kaphasthana is in dyulvana (having predominance of two dosas), ekolvana (having predominance of one dosa) and some types respectively. The category of dyulvana includes cases of sannipata having dosas as weak, medium and strong.<sup>2</sup>

In some type of sannipāta jvara, kaphasthāna (upper part of āmāšaya) along with kapha has to be treated.<sup>3</sup> In other diseases due to sannipāta, vāta is treated first.<sup>4</sup> Others take pitta by kaphasthāna' and cite Sušruta in support of this. It can be reconciled that the statement of Sušruta is with regard to chronic tridosa whereas that of Caraka is for acute one.<sup>5</sup>

In 'kaphasthana' some take dual compound (kapha and sthana) but it has got the same sense as above.<sup>6</sup> Though increase of any dosa is not desirable it is done as lesser evil.<sup>7</sup>

Out of twenty five types of sannipata twelve types with decreased dosas are unable to produce fever.8

289b-290a. Though 'šākhā' denotes all the dhātus, here it is restricted to blood only as indicated by its treatment (blood-letting).<sup>9</sup> Blood should be let out from the mid-arm.<sup>10</sup>

292b-296a. Interpreting 'karma sādhāranam' Ck says that it is general treatment consisting of divine as well as rational measures.<sup>11</sup>In this context, 'visama jvara' denotes only tertian and quartan fevers.<sup>12</sup>

- 1. दोषापेक्षीत्यनेन अनेकसकलदोषगतवृद्धवृद्धतरत्वादिविशेषे.....क्रमापेक्षीत्यनेन च ज्वरितचिकित्सितोक्तलंघनादिकमापेक्षा दर्भिता।
- 3. तेन कफस्थानानुपूर्व्या जयेदिति कफस्थानं प्रयमं जयेतु, स्थानग्रहणेन स्थानिनः कफस्वापि ग्रहणम् । CK.
- 4. ज्वरादन्यत्र हि सन्निपाते सम एव वातः पूर्वं विकित्स्यते। CK.
- 5. सुश्रुतववनं हि जीर्णत्रिदोषाभिप्रायेण ज्ञेयम्, स्तव्य प्रथमोत्पन्नसन्निपातज्वरविकित्सितं कफस्थानानुपूर्व्या ज्ञेयम् । CK.
- वे तु कफश्च स्थानं चेति द्रन्द्रं कुर्वते ।......नार्थविरोधः । CK.
- 7. इयं चैकदोषवर्धनादिरूपा सन्निपातचिकित्सा यद्यपि न विशुद्धा । ......तयापि......अल्पदोषबहुगुणतया क्रियत इति ज्ञेवम् । CK.
- 8. स्वमानश्चीणद्वादशसन्निपातस्व तु ज्वरानारम्भकत्वमेव । CK.
- 9. यद्यपि शाखा रक्तादयो धातवस्तथापि अत्र रक्तमेव शाखाशब्देनाभिहितवान् । कुतः? यत आह रक्तावसेकात् प्रशाम्यति । ॥
- 10. रक्तमोक्षस्थानं च बाहुमध्यं ज्ञेयम् । CK.
- कर्म साधारणमिति भूतानुबन्धे दोषे च साधारणी चिकित्सा दैकव्यपाश्रया बल्यादिरूपा युक्तिव्यपाश्रया दोषानुरुपकषायपानादिरुपा वा। CK.
- 12. विषमञ्चरशब्देन तृतीयकचतुर्थकावेवाभिमतौ । CK.

100

CH

CK

296b-310a. 'Mahafī mātrā' (large dose) means the dose which is digested in twenty four hours. In other context, the dose of six palas is called as the large one.<sup>1</sup>

310b-323a. Commenting on 'nāmasahasra', Ck says that it is as described in the Mahābhārata.<sup>2</sup>

317b-323a. Fever in cases of wounds arises as complication and as such subsides on treatment of original disease.<sup>3</sup>

324-328. These signs of remission of fever are observed in sannipāta jvara only.<sup>4</sup> During this period, attenuated dosas also produce such symptoms as a lamp being put out flickers in splendid light.<sup>5</sup>

330-332. Repetition of word 'vyavaya' indicates its utter prohibition. Others take this as careless reading.<sup>6</sup>

333-343. This text is read in the tradition of Kashmir.<sup>7</sup>

- महती मात्राऽहोरात्रपरिणमनीया, अन्यत्र तु षट्पली मात्रा महती मात्रोक्ता ICK.
- 2. नामसहस्रेणेत्यादि महाभारतोक्तनामसहस्रेण । CK.
- 3. अयं हयुपद्रवरूपो ज्वर:, उपद्रवश्च मुलव्याधिचिकित्सयैव शाम्यतीति भाव: CK.
- 4. एतानि च लक्षणानि सन्निपातज्वरे एव भवन्तीति ज्ञेयं नान्यत्र, अदर्शनादेव । CK.
- 5. एतानि लक्षणानि ज्वरमोक्षकाले क्षीणेनापि दोषेण क्रियन्ते यथा निर्वाप्यता प्रदीपेनालोको महानु क्रियते। CK.
- अनन्तरं "असञ्जातबलो बस्तु" इत्यादिग्रन्थं काश्मीराः पठन्ति । CK.

## **CHAPTER IV**

1-2. Treatment of raktapitta is dealt with after that of jvara because the former arises from heat of the fever.<sup>1</sup>

Ck explains that initially raktapitta originated from heat of fever.<sup>2</sup>

3-4. Interpreting 'pañcaganga', Jejjata says-it is a beautifly place. JN analysing its derivation, says-pañcaganga is the place where five holy rivers meet.<sup>3</sup>

5-6. 'Annavidaha' (buring of food) occurs by intake of vidahi dravyas but it can be otherwise also if alimentary canal is affected by pitta.<sup>4</sup>

GD defines annavidaha as indigestion or semidigestion.5

JN says-usna etc. vitiate pitta and through that cause raktapitta. In all cases, vitiation of dosas is the direct cause<sup>6</sup> (of the disease).

7-8. Pitta is originating source of rakta.<sup>7</sup> Pitta goes to rakta from the chief seat, āmāšaya, due to specific pathogenesis.<sup>8</sup>

GD interprets 'raktayoni' as 'because of source similar to that of rakta'.9

"tadyoni" qualifies pitta meaning 'that of which the original source is rakta'10

10. 'Varttate' means 'moves up and down'. Some read it as 'vardhate'11

As liver and spleen are the main seats of blood, they are also seats of raktapitta formed by combination etc. with blood.<sup>12</sup>

- ज्वरचिकित्सानन्तरं रक्तपित्तचिकित्स्तिव्यपदेशः, ज्वरसन्तापाद् स्क्तपित्तोत्पत्तेः । ม.
- आद्युत्पत्तौ ज्वरसन्तापाद्रक्तपित्तोत्पत्तेर्ज्वरविकित्सितमनु रक्तपित्तविकित्सितमभिधीवते । CK.
- 3. पञ्चगङ्ग इति मनोरमो देश: I .U.
- पञ्च गङ्गाः पुण्यनद्यो यत्र सः, तस्मिन् पञ्चगङ्गे देशविशेषे । .N.
- अन्नविदाहस्तु स्वस्पविदाहिद्रव्यभक्षणाद् भवति, तथा पित्तेनान्नवहस्रोतसो दुष्टत्वादविदाहिभोजनेनापि भवति । CK.
- 5. अन्नविदाहोऽपरिपाकोऽर्धपाको वा। GD.
- उष्णादीनि पित्तप्रकोपणानि, रक्तपित्तं प्रति तेषां हेतुत्वं तद्द्रारेण परम्परवा। .N.
- 7. रक्तयोनिः रक्तकारणं पित्तम् । ॥.
- 8. प्रधानस्थानादामाशयस्पात् पित्तस्थेह रक्तगमनं ज्ञेयं, रक्तगमनं च पित्तस्य संप्राप्तिमहिम्ना भवति । CK.
- 9. रक्तस्य योनिर्योनिर्यस्य तत्त्वात् रक्तसमयोनिकत्वसामान्यात् । GD.
- 10. तद् रक्तं योनिः उत्पत्तौ कारणं यस्य पित्तस्य तत् तद्योनि । .N.
- 11. वर्त्तते उर्ध्वमधश्च याति, "वध्ति" इति वा पाठः । CK.
- 12. यस्माद् रक्तस्यापि यकृत्प्लीहानौ एव स्थानं प्रधानं, तेन रक्तसंयोगादिनिष्पन्नस्य रक्तपित्तस्य तदेव स्थानमिति भावः । CK.

GD interprets that raktapitta takes seat not only in liver and spleen but also in blood vessels originating from them.<sup>1</sup>

11-13a. Defining 'mecaka' Jejjata says- mecaka is the colour of cloth etc. softened with šelu, arka etc.<sup>2</sup> Ck says that it is the colour of black cloth etc. softened with sulphur etc.<sup>3</sup> Mecaka is black like piece of collyrium according to GD.<sup>4</sup> According to JN, it is glistening black like polished black gem.<sup>5</sup>

Ck discusses the question that when pitta itself is raktapitta how it is termed as 'kaphaja', 'vātaja' etc. answer is that in general pathogenesis pitta itself is producer of raktapitta as vāyu in gulma and pitta in fever but when it is combined with aggravated/ kapha or vāyu during pathogenesis the symptoms of kapha or vāyu are manifested predominantly instead of pitta as in kaphaja gulma and jvara. In paittika raktapitta where there is no association of kapha or vāyu, pitta exhibits its symptoms forcefully.<sup>6</sup>

Thus it is also not correct that while kaphaja raktapitta moves upwards and vātaja one downwards, there is no way for paittika type because paittika raktapitta too moves upwards or downwards and due to effect of passage it gets combined with kapha or vāta, which does not exhibit its symptom as it is anubandha and not anubandhya. In the latter case only it is known as vātika or kaphaja and exhibits its symptoms and not in the former one where it is only due to contact with passage and thus is unable to produce any symptoms.<sup>7</sup> Others say that when pitta accumulated elsewhere is combined with raktapitta later on it is called paittika raktapitta.<sup>8</sup>

GD is silent on this point. JN, however, says that when vata or kapha aggravated by its own cause and manifesting its own symptoms combines with raktapitta, it is called

- तत् पित्तं प्लीहानं यकृच्च......प्लीहयकृन्मूलानि रक्तवाहीनि स्रोतांसि चाधिष्ठाय वर्तते प्रवर्त्तते । GD.
- शेल्वर्कादिभिः ससृणीकृतस्य वस्त्रादेवों वर्णः स मेचकः । ม.
- कृष्णस्य वस्त्रादेः ससारगन्धकादिभिः मसृणीकृतस्य यो वर्णः स मेवकः । CK.
- 4. मेवकं मर्दनाञ्जनपिण्डवत् कृष्णम् । GD.
- मेवकं स्निग्धकृष्णं मस्णीकृतकृष्णमणिसदृशवर्णम् । JN.
- 6. ननु पित्तमेव रक्तपित्तमित्युक्तं, तत् कथं श्लैष्मिकं भवति ? उच्यते-सामान्यसंप्राप्तौ पित्तमेव रक्तपित्तनिर्वर्तकं यथा सर्वगुल्मेषु वायुः, यथा सर्वज्वरेषु पित्तमारम्भकं तदेव यदोल्वणेन कफेन स्वलक्षणकारिणा युक्तं रक्तपित्तकरं भवति तदा सामान्यसंप्राप्तिसंप्राप्तं पित्तमुत्सृज्य श्लेष्मणैव सान्द्रत्वादिस्वलक्षणकारिणा व्यपदिश्यते-श्लैष्मिकं रक्तपित्तकरं भवति तदा सामान्यसंप्राप्तिसंप्राप्तं पित्तमुत्सृज्य श्लेष्मणैव सान्द्रत्वादिस्वलक्षणकारिणा व्यपदिश्यते-श्लैष्मिकं रक्तपित्तकिरं भवति तदा सामान्यसंप्राप्तिसंप्राप्तं पित्तमुत्सृज्य श्लेष्मणैव सान्द्रत्वादिस्वलक्षणकारिणा व्यपदिश्यते-श्लैष्मिकं रक्तपित्तमिति.....यत्तु कफवातविरहितेन केवलेनैव पित्तेन बलवता जनितं रक्तपित्तं पैत्तिकरक्तपित्तल्रिया भवति तत्यैत्तिकं रक्तपित्तमित्युच्यते.....श्लैष्मिकादिरक्तपित्तापेक्षया पैत्तिके रक्तपित्तेऽत्युल्वणं पित्तं भवति यतस्तत्रैव पित्तं स्वलक्षणानि करोति, नान्यत्र। CK.
- 7. एवं व्यवस्थिते यदुच्यते केवलपैत्तिकस्य रक्तपित्तस्य मार्गो नास्ति.....तदपि न, बतः पैत्तिकस्याप्यूर्ध्वगमनमधोगमनं वा भवत्येवः परं पैत्तिकं यदूर्ध्वं याति तन्मार्गमहिम्ना कफसंयुक्तं भवति, यच्चाधो याति तद्वातस्थानसंबन्धाद् वातानुगतं भवति......तेन यथोक्तलखणकारिणा दोषेणानुबन्ध्येन वातिकत्वादिव्यपदेशो रक्तपित्तेषु, न मार्गसंबन्धानुगतेनास्वलखणकारिणाऽनुबन्धरूपेणेति । CK.
- 8. अन्ये तु" प्रदेशान्तरचितेन पित्तेन यदोत्तरकालं रक्तपित्तस्य संबन्धो भवति तदैव पैत्तिकं रक्तपित्तं भवति "इति बुवते । CK.

103

as vātika or kaphaja and when it is caused by only pitta and is not combined with any other dosa, it is paittika.<sup>1</sup>

In my view, Ck's interpretation on kaphaja and vātaja type making there kapha and vāta as anubandhya does not seem to be proper. In fact, raktapitta being a nānātmaja (specific) disorder of pitta, the latter is always anubandhya and other dosas combine with it as anubandha. Therefore the statement of Ck that kapha and vāta aggravated by their own causative factors and producting their own symptoms are anubandhya and they stand as such in kaphaja and vātaja types of raktapitta is not correct. In these types also, pitta is anubandhya and other two dosas are associated as anubandha.

13b-14. Intepreting "ekadosānugam", Ck says-this means associated with symptoms of one dosa and having not come in contact in passage only. On the same lines, 'dvidosa' and 'tridosa' are explained.<sup>2</sup> If the contact in passage is accepted, there could be no pure raktapitta because by contact with kapha or vāyu in passage it would always be 'dvidosaja'.<sup>3</sup>

15-21. In v. 13 palliability of dvidosaja type is already mentioned, the reason for repeating it in v. 21 is that in the former case, the two dosas are as 'anubandha' and in the latter one as 'anubandhya'.<sup>4</sup>

In place of "šantam prakupyati" GD reads "bhuyah pravartate" (v. 21).

22. Here "ekamārga" though used in general sense indicates the type with upward movement as that with downward movement is palliable.<sup>5</sup>

Favourable time such as hemanta and šišira (early and late winter).6

If symptoms of curable and palliable are mixed together, the latter would prevail and in case of the mixture of symptoms of palliable and rejectable also, the latter is meant.<sup>7</sup>

23-24. The word 'prayah' indicates the possibility of change in this order. Thus

- यदा तत् स्वकारणोद्भूतेन वातेन श्लेष्मणा वा स्वलक्षणकारिणा संसृष्टं भवति तदा वातिकमिति श्लैष्मिकमिति च व्यपदिश्यते । यदा पुनः दोषान्तरासंसृष्टं केवलपित्तारब्धं तदा पैत्तिकमिति । JN.
- 2. एकदोषानुगमित्युक्तैकदोषलक्षणयुक्तम्......न तु मार्गसंबन्धानुगतमपि। CK.
- तथाहि सति केवलं रक्तपित्तं न स्यादेव, तथा संप्राप्तिसंप्राप्तं दोषं गृहीत्वा मार्गसंबन्धानुगतेन वायुना कफेन वा योगाद् द्विदोषजत्वमेव सर्वदा स्यात् । CK.
- यद् द्विदोषानुगमित्यनेनानुबन्धरूपदोषद्वययोगाद् याप्यत्वमुच्यते, यत्तु पूर्वं द्विदोषजं याप्यमित्युक्तं तदनुबन्ध्यदोषद्वयजन्याभिप्रायेणेति न पौनरुक्त्त्यम् । CK.
- 5. एकमार्गमिति सामान्यवचनेऽप्यूर्ध्वमार्गमेव लभ्यते, अधोगस्यैकमार्गगस्यापि याप्यत्वात्। CK.
- सुखे काले इति हेमन्ते शिशिरे च। CK.
- 7. तत्र च साध्ययाप्यलक्षणमेलके याप्यत्वमेव, याप्यासाध्यमेलकेऽसाध्यत्वमेव । CK.

104

sometimes unctuous hot may be the cause of the downward type while rough-hot of the upward type.<sup>1</sup>

JN further explains that hot and rough increase pitta and vata, the latter being seated in pakvašaya moves downwards. On the other hand, unctuous and hot increase kapha and pitta the former being seated in uras (chest) moves upwards.<sup>2</sup>

25-28. The word 'ašnataḥ' indicates its origin from saturation. 'Dosa' here means 'excreta' in the form of dosa because of dependence on  $\overline{a}$ madosa.<sup>3</sup>

"Baladoşavic $\overline{a}$ rin $\overline{a}$ " is significant because when there is decrease in strength of doşa, the discharge should be checked.<sup>4</sup>

29-30. Lightening or saturation may be used after considering passage, association of dosa and etiology. For instance, if passage is upward, dosa are pitta (associated with  $\overline{a}$ ma) and kapha and etiology is unctuous-hot, lightening is prescribed otherwise saturation which means intake of food such as gruel.<sup>5</sup>

JN further clarifies tarpana as brmhana.<sup>6</sup> Besides passage etc., place, time etc. should also be considered.<sup>7</sup>

31-35. Prakrti is the natural heaviness, lightness etc. of substances. Substance of favourable nature should be used for preparing saturation or liquid gruel considering time and association of doşa<sup>8</sup> Kharjūrādi formulation, though sweet, is useful in upward type of raktapitta as it is specifically contrary to it.<sup>9</sup>

JN interprets 'tarpaṇa' as 'flour of parched paddy' ( $l\bar{a}jasaktu$ ), dissolved with liquid.<sup>10</sup>

36-48. Koradūşa is read as one of etiological factors of raktapitta then how it is said as wholesome for the same ? The fact is that in combination with others such as nispāva, māşa etc. it becomes like that otherwise singly because of its kaṣāya, madhura

- प्रायः शब्देन कदाचिद्र्स्क्षोष्णमपि उर्ध्वगस्य हेतुर्भवति, तथा स्निग्धोष्णमपि अधोगस्थेति दर्शयति । CK.
- उष्णरक्षाभ्यां पित्तवातयोः प्रवृद्ध्या । वातस्य पक्वाशयस्थानत्वात् तत्संसर्गादधोगमनम् ।.......स्नग्धोष्णाभ्यां श्लेष्मपित्तयोः प्रवृद्धत्वात् , श्लेष्मण उरःस्थानतया तत्संसर्गादूर्ध्वगमनम् । JN.
- 3. आमदोषाश्रितत्वात् दोषरूपमलाश्रितम् । CK.
- 4. बलदोषविवारिणेति यदैव बलहासं संपश्येत् हीनदोषत्वं वा तदैव स्तम्भनं कार्यम्। CK.
- तत्रोध्वमार्गः, सामं पित्तं कफो दोषः, स्निग्धोष्णञ्च निदानं लंधनप्रयोजकं, तद्व्यतिरिक्तन्तु मार्गादि भोजनरूपतर्पणप्रयोजकम् । तर्पयतीति तर्पणमशनम्, तेन यवागूस्तर्पणं च ग्राह्यम् । CK.
- 6. तर्पयतीति तर्पणमशनमु, बृंहणमिति यावत् । .N.
- 7. वकाराद् देशकालाद्यवस्थां चापि। JN.
- प्रकृतिः स्वाभाविकी द्रव्याणां गुरूलाधवादिरूपा..... एतेन कालं दोषानुबन्धं च ज्ञात्वा यस्य यत्स्वभावं द्रव्यं युक्तं भवति तेन तर्पणं यवागूर्वा कार्येत्यर्थः । CK.
- एतच्च जलमत्र मधुरमप्यूर्ध्वगे कफसंसुष्टेऽपि रक्तपित्ते यौगिकं भवति, रक्तपित्तव्याधिप्रत्यनीकत्वात्। CK.
- 10. तर्पणं द्रवेणालोडिताः लाजसक्तवः । .N.

IV]

Id laghu properties it alleviates raktapitta. Similarly, mention of gandira too in both ays may be explained in this way. Or gandira is of two types-terrestrial and aquatic e latter being useful in raktapitta.<sup>1</sup>

GD explaining the words 'supa' and 'yusa' says-supa is thick liquid while yusa is in one prepared in eighteen or fourteen times water reduced to a quarter.<sup>2</sup>

The word 'yuşašāka' may be interpreted as yuşa and šāka' or 'šāka prepared as isa.'3 Ck accepts the former one.

48-51. Rabbit being kasāya alleviates raktapitta and also becomes laxative by ocessing with vāstūka. Similarly, partridge, peacock etc. being hot are vāta-alleviating at become useful also in raktapitta in combination with udumbara etc. In such cases tion is exhibited by the effect of combination with specific substances. Such power of ombination is inexplicable.<sup>4</sup>

GD reads "bisotpaladinam" in place of "bilvotpaladinam." JN follows GD.

52. The 'anubala' (subsidiary) dosas are vata and kapha because pitta is chief.5

54-61. In v. 55, 'bala' has come twice. The former one denotes natural strength hile the latter one that due to time factor.<sup>6</sup>

After elimination of dosas, in downward type if vayu is strong, meat-soup and rice ould be given instead of gruel etc.<sup>7</sup>

62-72. Some prescribe ataruşakādi formulation in jaundice.8

In decoction of  $v\overline{a}s\overline{a}$  (v. 65), paste of priyangu etc. combined should be one karsa 0 mg.) and honey one karsa (10 gm.) as prescribed in rules. Others take one karsa each of the drugs singly but it becomes too much. Therefore, the former course is

सूपो घनद्रवरूपः, यूषोऽष्टादशगुणे चतुर्दशगुणे वा तोये पादावशिष्टः स्वच्छरूपः । GD.

यूषशाकं यूषं शाकञ्च,यूपवद् विपाचितं शाकं वा । JN.

अत्र शशः कषायत्वाद् रक्तपित्तहरो भवत्येव, विबन्धहरेण वास्तुकेन संस्कृतत्वाद् विबन्धहरोऽपि भवति। एवं तित्तिरिमयूरादयो......प्रतिनियतसाधकद्रव्योपन्यासात् संयोगमहिम्नैव कार्यकरा भवन्तीति ज्ञायते......संयोगशक्तेरचिन्त्यत्वात् । CK.

दोषाविति वातकफौ, पित्तं तु नायकमेव नानुबलम् । CK.

अक्षीणबलमांसस्येत्यनेन सहजा बलहानिरुव्यते, बलवत इत्यनेन कालकृतं बलमुच्यते । CK.

यदि मारुतो बली स्यात्तदा मांसौदन एव देय: । CK.

यदि मारुतो बली स्यात्तदा मांसरसो देयः I.N.

अटरूषकमृद्वीकेत्यादि कामलाहरं केविदाहु: I CK.

#### proper.1

In v. 70, the reading "raktapittanut" is accepted by Ck instead of "raktapittikah" as indicated by his comm.<sup>2</sup>

In v. 71, Some take padma and kešara as separate.<sup>3</sup>

73-77. Usira etc. combined separately with candana become eight formulations<sup>4</sup> beginning with kiratatikta.<sup>5</sup>

By the word 'kalka', 'curna' is also taken. Others take it (curna) by 'phānța'. In fact, kalka itself without liquid is called curna.<sup>6</sup>

If taken by groups (gaṇašaḥ) there are three distinct groups- ušīrādi, kirātatiktādi and tugādi. Even in this case, candana should be taken in equal quantity as said by elders.<sup>7</sup>

GD interprets 'samasta' as 'all the drugs from ušīra to samaņgā. From 'gaņašaḥ', he takes two gaņas- ušīrādi and kirātatiktādi.<sup>8</sup>

JN follows GD but puts a new point of 'ardhagana' (half of the group). The drugs may be used collectively, individually or as half of the group according to their availability.<sup>9</sup>

78. Ck interprets 'balajala' as 'cold water prepared with bala<sup>10</sup>GD takes it as decoction of bala root.<sup>11</sup>

: 83-88. Ck comments that in vasaghrta some take paste of vasa flowers four palas in ghrta one prastha as otherwise it becomes too much. The quantity of honey should

- अटरूषकनिर्यूह इत्यादौ प्रियङ्ग्वादीनां मिलितानां कल्कः कर्षः, श्रौद्रस्य च कर्षो ग्राह्यः, परिभाषाबलात् ।......अन्ये तु ब्रुवते-चूर्णादीनां कर्षमानत्वं स्वतन्त्रप्रयोगे भवति......प्रत्येकं कर्षमानत्वे भेषजभूयस्त्वं भवति, तेनात्र मिलितैः कर्षमानस्य कर्तव्यता युक्ता । CK.
- 2. स्वदिरस्थेत्यादौ पुष्पचूर्णानीति बहुवचनत्वाद् रक्तपित्तनुदिति विशेषणं पुरूषस्य ज्ञेयम् । CK.
- केवित्तु पद्मानां पुष्पचूर्णानि केशरस्य नागकेशरस्य च पुष्पचूर्णानि मधुना लिह्वादित्याहु: I GD.
- तेन प्रत्येकमुशीरादीनां चन्दनसमानां प्रयोगं दर्शयति, तथा चाष्टौ प्रयोगाः भवन्ति । CK.
- 5. किरातादिकेऽपि पृथक् पृथक् चन्दनयोजितानीत्यनेन समचन्दनत्वं प्रत्येकं द्रव्यप्रयोगाणाम् । CK.
- कल्कग्रहणेन चूर्णस्यापि ग्रहणं क्रियते.....अन्ये तु चूर्णमपि फाण्टशब्देन गृह्यते इति ब्रुवते ।.....तेनेह निर्द्रवः कल्क एव चूर्णशब्देनोव्यते । CK.
- गणश इति उशीरादिगणश:, किराततिक्तादिगणश:, तुगादिगणशश्चेति......यदा गणश: प्रयोगो भवति तदापि चन्दनस्य समो भागो देय इति व्याख्यानयन्ति वृद्धाः । CK.
- १८ एते उशीरादयः समस्ता समंगान्ता एकीभूताः, गणशो वा-उशीरादिचन्दनान्त एको गणः, किराततिक्तादिचन्दनान्तस्तु अपरो गणः, इति दौ गणौ पृथक् पृथक् । GD.
- 9. इह उशीरादि: किराततिक्तादिश्च इत्येवम् । गणशः समस्ताः सर्वो गणः अर्धगणो वापि पृथक् पृथक् एकैकं द्रव्यं वा यथालाभम् । JN.
- 10. बलाजले बलासाधितशीतजले । CK.
- 11. बलाजले वाट्यालकमूलक्वाथे। GD.

IV]

e one-fourth of ghee.1

GD comments-some say that in case where root and other soft and hard drugs re mixed together it should be decocted in eight times water reduced to one-eighth.

89-90. In 'madhudravena', quantity of honey should be one-fourth.<sup>3</sup>

Commenting on "pittajvaranāšanāni" Ck says that in the context of fever it should e taken in relation to jīrņajvara and not paittika jvara while in other contexts, together ith other indications, paittika jvara may be taken.<sup>4</sup>

GD reads "madhudrumena" instead of "madhudravena" and interprets another hrta formulation with madhuka plant.<sup>5</sup> JN has criticised it adversely and has supported he reading "madhudravena" on the authority of Vrddha Vagbhata which he quotes. 6

91-92. Ghee-bolus, when prepared, should be wrapped in bhurjapatra.<sup>7</sup>

93-94. The use of kṣāra in raktapitta is explained on the basis of prabhāva. The sh of šītavīrya drug is also šīta otherwise why bhasma of uṣṇavīrya drugs is not rescribed.?<sup>8</sup>

The word 'yukti' denotes 'dose'.<sup>9</sup> Ck explains further the use of ksāra and says nat it dissolves the mucus in throat and destroys raktapitta by prabhāva.<sup>10</sup>

GD takes 'kešara' as 'nāgakešara' separate from utpala which is refuted by JN on ne evidence of Vrddha Vāgbhata.<sup>11</sup>

97-101. Defining 'avapida', Ck says-the expressed juice of pounded drug which is

- वासाकुसुमकल्के केचित् पुष्पकल्कस्यातीव बाहुल्यं भवतीति कृत्वा प्रस्थे घृते चतुष्पलं पुष्पकल्कं वदन्ति । सक्षौद्रमिति वचनेन घृतात् पादिकत्वम् । CK.
- कश्चिदत्र मूलकठिनाकठिनद्रव्यसंघातेऽष्टगुणं जलं दत्वाऽष्टमांशशेषं क्वायं चतुर्गुणं दत्वा। GD.
- मधुद्रवेणेति पादिकेन मधुना द्रवीकृतम् । CK.
- पित्तज्वरनाशनानीत्यनेन सकलविकित्सितवाक्यानि पित्तज्वरहराणि ज्ञेयानि, ज्वरचिकित्सिते तु घृतानि जीर्णज्वरहन्तृतयोक्तानि न पित्तज्वरहन्तृतया भवन्ति । CK.
- मधूद्रमेण मधूकपत्रवृन्तस्वरसेन......धृतं लिह्यात् । GD.
- जल्पकल्पतरौ तु-मधुद्रवेणेत्यत्र मधुद्रुमेणेति पाठः......स च पाठो निर्मूलकः ।.....मधुद्रवेणेति पाठ एव समूलकः । .N.
- सर्पिर्गुडकान् कृत्वा भूर्जपत्रेण वेष्टयेत् । ม.
- स ( क्षारः ) कथं रक्तपित्ते प्रयुज्यते, प्रभावात्, यच्छीतानां दग्धानामपि शीतत्वमन्ययोष्णवीर्वस्यापि द्रव्यस्य भस्म प्रयोक्तव्यम् । ม.
- . युक्तिशब्दोऽत्र मात्रावचनः । CK.
- ). यद्यपि धारस्तीक्ष्ण उक्तस्तयापि कण्ठस्यकफविलयनार्थमुत्पलनालादिकृतगुणानुविधानात् धारो दीयत एव रक्तपित्ते, रक्तपित्तहरत्वप्रभावादुत्पलनालादिधारो भवत्येव रक्तपित्तहरः । CK.
- जल्पकल्पतरुकारस्तु इह केसरशब्दं नागकेसरवचनतया व्याचष्टे......तच्चिन्त्यम्......वक्ष्यमाणवृद्धवाग्भटवचनात् । .N.

administered (as snuff) is known as avapīda. This should be applied when the impurity of blood is eliminated.<sup>1</sup>

# JN makes it more clear.<sup>2</sup>

अवपीडश्च द्रव्यमापोथितं कृत्वा पीडयित्वा रसो दीयते यः स उच्यते, अयं च निःसृते रक्तदोषे सति देयः । CK.
 द्रव्यं कल्कीकृतमवपीड्य सुतो रसो यन्नासायां दीयते सोऽवपीडसंज्ञः नस्तःकर्मभेदः । JN.

# **CHAPTER V**

3. No gulma can originate without vitiation of vayu. Here vayu chiefly obstructs the passage independently.<sup>1</sup>

4-5. The word 'atipidana' means obstruction.<sup>2</sup> GD also interprets on the same line.<sup>3</sup> JN, however, interprets it as 'excessive pressing'.<sup>4</sup>

6-7. This deals with the pathogenesis of four types of gulma (except the raktaja one which is described separately).

"kaphañca pittañca" means either kapha or pitta (according to condition).5

In kaphaja gulma kapha is increased independently. Similarly in paittika and sannipātaja types pitta and pitta-kapha are aggravated independently and vāyu taking up these produces gulma. In vātika gulma, vāta is aggravated independently and pitta-kapha being in normal state are taken up in causation of gulma.<sup>6</sup>

'Passages' here means all of them-upward, downward and oblique.<sup>7</sup>

Pakvāšaya is situated below pittāšaya and āmāšaya.8

As even laymen call bower etc. of creepers collectively lumped together as 'gulma' so here also because of being situated as a mass of lump it is known as gulma.<sup>9</sup>

GD interprets "uddhūya" as taking upwards from the normal place.<sup>10</sup>He adds that though dvandvaja (dual)types are not mentioned they should be kept in mind while treating a patient.<sup>11</sup>

Explaining the word 'gulma' he says that it is so named because it is felt in touch like a bolus.<sup>12</sup>

- सर्वो हि गुल्मो वातप्रकोपं विना नोत्पद्यते । (अत्र च गुल्मनिदाने ) स्वातन्त्र्येण वो मार्गावरणेन स आवरकस्तस्य प्राधान्यात्तद्व्यपदेशं लभते । ม.
- निदाने वायोरेव कोपेन वृद्धेहेंतुभिरावरणमुक्तम् । अतिपीडनैर्वेत्यनेन तदेवोव्यते । CK.
- अतिपीडनात् कोष्ठे वायोर्यथावच्चलनरोधात् । GD.
- 4. अतिपीडनैः पाण्यादिर्भिरतिपीडनैर्वा । अथवा बाह्याभिघातैरतिपीडनैः । .N.
- 5. कदाचित पित्तं, कदाचित् कफः । CK
- 6. तत्र कफजे स्वतन्त्रो वृद्धः कफः, पित्तजे स्वहेतुवृद्धं स्वतन्त्रं पित्तं सन्निपाते च वयोक्तगुणौ पित्तकफौ उद्भूव वायुः गुल्मं करोति। वातगुल्मे तु स्वतन्त्रः प्रकुपितो वायुः प्रकृतिस्यौ पित्तकफावुद्धूव गुल्मं करोतिति ज्ञेयम् । CK.
- 7. मार्गानित्यूर्ध्वाधस्तिर्यङ्मार्गान् । CK.
- 8. पक्वाशये इति पित्ताशयामाशययोरधोभागे एव । CK.
- 9. यथा अज्ञा अपि लतासमूहादौ संघातेनावस्थिते गुल्म इति व्यपदिशन्ति, तथेहापि संघातेनावस्थानाद् गुल्मेत्यभिधानं प्राप्नोति। CK.
- 10. उद्धूय स्वस्थानादूर्ध्वं नीत्वा । GD.
- 11. त्रयौ द्रन्द्रजातवन्तोऽपि न गण्यन्ते.....भेषजार्थन्तु तानपि प्रतिसन्दध्यात्। GD.
- 12 स्पर्शने गुडीवत् गुडकाकार उपलभ्यते इति गुल्मो नाम । GD.

JN interprets "udhūya" as causing to move from normal place.<sup>1</sup> In his opinion, the name 'gulma' is based on its form like knotty substance.<sup>2</sup> Interpreting "yathādoşam" he says-gulma though caused by vāta when gets combined with pitta or kapha aggravated independently and having their own symptoms, it is called as pittaja or kaphaja. Where it is not combined with any other dosa and only vāta is originator it is vātaja.<sup>3</sup>

8a. The word "pāršvayoh" includes side of uterus as well. Uterus is the specific site of raktagulma; other gulmas are situated in other five sites.<sup>4</sup>

8b-11. Ck interprets the word 'vikalpa' as 'varying moment to moment'.<sup>5</sup> JN says it 'unstability'.<sup>6</sup>

12-13. Ck commenting on 'āmābhighāta' says it as affection of āma causing (aggravation of) pitta.<sup>7</sup> 'Defective blood' indicates the origin of pitta in the form of excreta.<sup>8</sup>

GD interprets 'amabhighata' as 'abortion'.9

JN reads "šramābhighātau." He, however, interprets 'āma' as undigested juice.10

16. Types of gulma caused by two dosas (dvandvaja) are not enumerated as they are in the state of prakrtisamasamavāya and do not exhibit any peculiar symptom. The sannipātaja gulma is described because it has got peculiar symptoms and effects which are not observed in single dosas.<sup>11</sup>However, dvandvaja types may be kept in consideration while treating a patient.

17. Some say that the tridosaja type caused by aggregation of single dosas in prakrtisamasamavaya and having no such symptoms is curable.<sup>12</sup>

1. उद्धूय स्वस्थानात् चालयित्वा । JN.

2. ग्रन्थिरूपेणावस्थानाद् गुल्मः गुल्मसंज्ञः । JN.

 गुल्मो वातारब्धोऽपि यदा स्वकारणोद्भूतेन पित्तेन कफेन वा स्वलक्षणकारिणा संसुज्यते तदा पित्तज इति कफज इति व व्यपदिश्यते । यदा पुनःदोषान्तरासंसुष्टः केवलो वारः आरम्भकः तदा हि वातज इति । .N.

- रौधिरस्यापि गुल्मस्य गर्भाशयपार्श्वस्थितत्वेन पार्श्वे एवाशये भवतः । अन्येषां रौधिरव्यतिरिक्तानामेतत् पंचस्थावत्वं, रौधिरस्य तु गर्भाशय एव विशिष्टं स्थानं भवति । CK.
- 5. विकल्पः क्षणे क्षणेऽन्ययात्वम् । CK.
- 6. विकल्पः अन्यथात्वं अनियतत्वम् । .N.
- 7. आमाभिघात: पित्तजनको ज्ञेय: I CK.
- 8. रुधिरं च दुष्टमित्यनेन दुष्टाद् रुधिरान् मलमूतस्य पित्तस्य जन्म दर्शयति । CK.
- 9. आगाभिघात आगगर्भपातः । GD.
- 10. आम अजीर्णो रस: I .N.
- प्रकृतिसमसमवायत्वात् स्वविलक्षणकार्याकर्तृतया प्रत्येकदोषे द्वन्द्रजगुल्मा अभिनिविष्टा एव, प्रत्येकोक्तचिकित्सामेलकेन चिकित्स्या......सन्निपातगुल्मे तु प्रत्येकदोषजलक्षणादतिरिक्तानि लक्षणानि तत्प्रभावश्चासाध्यत्वादिर्वक्तव्य एवेति युक्त तस्य भेदेनोपादानम् । CK.
- 12. केचिदेतल्लक्षणव्यतिरिक्तलक्षणस्तु यः प्रत्येकदोषजोक्तसंसर्गमात्रलक्षणः प्रकृतिसमसमवायसन्निपातजन्यः स साध्य एव गुल्म इति वदन्ति । CK.

JN raises the question-when tridosaja gulma is said as incurable why its treatment is prescribed? The answer is the sannipataja gulma which is caused by unequal dosas, is chronic and in debilitated person is incurable otherwise curable though with difficulty.<sup>1</sup>

18-19. The word 'rtau' indicates the woman who is capable for conception and is neither child nor aged.<sup>2</sup> The same idea is taken by the word 'striyam' by Ck.<sup>3</sup> 'Samagarbhalinga' means appearance of signs of pregnancy such as opulence of breast, etc.<sup>4</sup>

Treatability of the disease after tenth month is due to the specificity of the nature of the disease as in earlier treatment there are chances of injury to uterus, excessive haemorrhage etc. To eliminate the doubt of pregnancy is no reason because the pregnancy may continue even after ten months and the lumped nature is also distinguishing character from the same.<sup>5</sup>

GD contradicts the interpretation based on the word 'strī' and says that it is to distinguish its origin from menstrual blood and nourishing blood.<sup>6</sup>

JN explains it more clearly. Interpreting 'samagarbhalingah', he mentions signs of pregnancy such as disappearance of menses, lactation, blackishness of nipples etc.<sup>7</sup> 'Stribhavah' means that it is only in women and not in men.<sup>8</sup>

To pass the period of ten months for treatment is for diagnosis as well as technical convenience in JN's view.9

20-26. 'Sneha' means all its four types.<sup>10</sup>

'Basti' means both niruha and anuvasana.11

29-31. 'Varti' means phalavarti; the word 'anulomika' denotes contraindication

- उच्यते-सन्निपातजस्य गुल्मस्य यदसाध्यत्वं तद् विषमदोषजस्य विरोत्थितस्य दुर्बले पुंसि जातस्य च बोद्धव्यम्। यः पुनरभिनवः समदोषजः बलवति पुरुषे च जातः स कृव्कूसाध्यः । .N.
- 2. अत्रतावित्युक्त्या या गर्भग्रहणसमर्था सैव गृह्यते न कन्यका प्रतनुकार्तवा परिणतवयस्का च । अ.
- 3. स्त्रियमित्यनेन कुमारीमतिवृद्धाञ्च निषेधयति । CK.
- 4. समगर्भलिंग इति स्तनपीनत्वादि गर्भसमानं लिङ्गं भवति । CK.
- मासे व्यतीते दशमे चिकित्स्य इति प्रभावाद् दशममासातिकमे एवास्य सुखा चिकित्सा भवति, अर्वाक् चिकित्सायां तु शोणिताति-सुतिगर्भाशयोपघातादि स्यात् । ......तथा संपिण्डितत्वं गर्भलक्षणाद् विरुद्धलक्षणमुक्तं, तेन दशममासादर्वागपि शोणितगुल्मावधारणं भवत्येव । CK.
- स्त्रीशब्देन रक्तस्य रजःसंज्ञकत्वं ख्यापितं द्वितीयधातुरक्तस्य व्यावृत्तिश्च कृता । यस्तु स्त्रीशब्देनातिवृद्धबालानां व्यावृत्तिः व्याख्यातवान्, तन्न युक्तं, तयोरार्त्तवासम्भवात् । GD.
- 7. गर्भसमलक्षणः आर्तवादर्शन-स्तन्यागमन-स्तनमण्डलकृष्णत्वादिभिरन्यैगर्भलक्षणैर्युक्तः । .N.
- 8. स्त्रीभवःस्त्रिया एव भवति, न तु पुंसः । JN.
- 9. स च गुल्म: दशमें मासे चिकित्स्यः, तदा रक्तगुल्मत्वेनावधारणात् सुखसाध्यत्वाच्च । .N.
- 10. स्नेहैरिति चतुर्मिरपि स्नेहैः । CK.
- 11. बस्तिरिति निस्होऽनुवासनं च। CK.

of strong purgative which aggravates vata.1

32. As gulma is located in rakta, blood-letting should be done locally by horn and generally by venesection from arm. Location of gulma in rakta may be seen in the context of its inflammation.<sup>2</sup>

JN interprets 'aniladinam' as vata and pitta-vatika gulma having aggravated . pitta.3

36-37. 'Vyamlata' is interpreted as 'vidaha'.4 GD says it as 'paka'.5 JN follows GD.6

42-45. Sušruta does not accept inflammation of gulma but here as it is established in the site it becomes object of inflammation. That which is not so established is not inflammed. The process of inflammation is the same as in vidradhi.7

Some do not read the last verse.8

GD explains it further. He says that the gulma which is seated deeply in muscle and does not move in channels get inflamed due to aggravation of rakta and pitta if not treated properly, otherwise there is no inflammation. Thus there is no contradiction in the statements of both the authorities.9 He interprets "Dhanvantariya" as 'Vaidyas of the clan of Dhanwantari' and "yogya" as 'yogyata' (capability) acquired by practice.10

JN says that gulma is inflamed lately or not at all. Even Sušruta admits its inflammation by reading 'api' (gulmascapi na pacyate.).11

56b-61a. Explaining "dosaprakrtigulmartuyogyam" Ck says-favourable to alkali, dosa is kapha, prakrti is kaphaja, gulma is stable and season early or late winter.12

- वर्तय इति फलवर्तय: । आनुलोमिकैरिति वचनेन तीवविरेचनं वातकोपनं निषेधयति । CK. L.
- रक्तसावणं गुल्मप्रदेशे एव श्रृंगादिना रक्ताधिष्ठानत्वाद् गुल्मस्य, बाहुसिराव्यधेन रक्तसावणं गुल्मस्येतरचिकित्सयाऽप्रशमे ज्ञेयम् । 2. रक्ताधिष्ठानत्वं च गुल्मपाकप्रस्तावे दर्शनीयम् । CK.
- अनिलादीनां वातपित्तयोः पित्तोल्वणवातगुल्मस्य । .N. 3.
- व्यम्लतां विदाहम् । CK. 4.
- व्यम्लतां पाकम् । GD. 5.
- व्यम्लतां व्यक्तीभावं पाकम् । ..... 6.
- गुल्मस्य च पाकः सुश्रुते निषिद्धः......तथापीह कृतवास्तुपरिग्रहस्य गुल्मस्य पाक उच्यते, यस्तु अकृतवास्तुपरिग्रहः स न पच्यत 7. इतीहाप्यनुमतम् । यस्तु कृतवास्तुपरिग्रहतया पच्यत इति उच्यते तस्य विद्रधित्वेन पाको जायत इति संज्ञामात्रेण विसंवादः । CK. केवित्तु श्लोकमेनं न पठन्ति। CK.
- 8.
- यो हि गुल्मो गुढमांसोत्तराश्रयो न चान्तःस्रोतोविवरेऽनुसरति निश्चल एव वर्तते स यदि विरेचनादिकियया नोपकम्यते तदा 9. रक्तपित्तातिवुद्धत्वात् पाकमेति । यः पुनर्न गूटमांसोत्तराश्रयो.......इत्यभिप्रायेणाचार्यद्वयवचनमविरुद्धं बोध्यम् । GD.
- धान्वन्तरीयाणां धन्वन्तरिवंश्यानां वैद्यानाम् । कृतयोग्यानां अभ्यासेन शस्त्रकर्मादिषु कृता योग्यता समर्थता यैः । GD. 10.
- गुल्म......चिरेण पाकमेति, नैव वा पाकम्। 'गुल्मश्चापि न पच्यते' इति अपिशब्देन गुल्मः पच्यते अपि इति गुल्मस्य पाकित्वं तत्रापि 11. समुच्चीयते । JN.
- तत्र क्षारानुगुणो दोषः कफः, प्रकृतिः श्लैष्मिकी, गुल्मश्च स्थिरः, ऋतुर्हेमन्तः शिशिरो वा। CK. 12.

71-73. The five liquids are to be taken equal to ghee.<sup>1</sup>

74-75. In this formulation though the quantity of paste is large, it should be prepared like this as prescribed.<sup>2</sup>

79-84. Commenting on 'pragbhakta', Ck says-it means 'before meal so that by transformation it comes closer to meal.<sup>3</sup> 'Karmuka' means 'capable of action'.<sup>4</sup>

JN interprets 'pragbhakta' as in morning before chief meal.5

94-95. Gulma is curable by the use of plenty drugs and as such the dose of 16 palas of milk is not improper.<sup>6</sup> Though combination of milk and garlic is contradictory, it is admitted due to peculiarity of the disease and sage's words.<sup>7</sup>

96. Here by 'taila' eranda taila (castor oil) is meant on suitability and the authority of Jatūkarņa.<sup>8</sup>

GD takes 'tilataila' (sesamum oil).9 JN follows Ck.

97. There is controversy in 'pañcamūlī. Ck takes smaller one while GD takes bigger one. JN follows GD.<sup>10</sup>

98. 'Pippalī-yūşa' means 'soup in which pippalī is chief'.<sup>11</sup> JN also supports it but GD changes the reading as "yūṣeṇa pippalyāḥ" and interprets that pulse-soup and juice of pippalī or mūlaka<sup>12</sup> but it does not look proper as juice of pippalī is not used in medicine.

99-102a. "nadiprastarasankaraih" indicates that in gulma other types of sudation are not beneficial.<sup>13</sup>

105-109. In nilinighrta there is no mention of kalka (paste) and without it there

- हपुषाद्ये बदररसादीनि पंवद्रवाणि पठितानि पाकार्यं तानि स्नेहसमानि ग्राह्याणि । .N.
- अत्र च घृते कल्कभूयस्त्वं भवदपि कल्पनीयं, वचनादेव। CK.
- प्राग्भक्तमिति भोजनस्य प्राक्, परिणामेन वा यथा भोजनात् प्रत्यासन्नं भवति । CK.
- कार्मुका इति कर्मणि समर्थाः । CK.
- प्राग्भक्तं भक्तभोजनात् प्राक् प्रातः । JN.
- गुल्मस्य बहुभेषजसाध्यतया षोडशपलक्षीरमानं न दोषावहं भवति। CK.
- क्षीररसोनयोश्च यद्यपि सहोपयोगो विरुद्धः तथापि व्याधिमहिम्ना महर्षिवचनादविवादः । CK.
- तैलं प्रसन्नेत्यादौ यौगिकत्वाज्जतूकर्णसंवादाच्चैरण्डतैलं ज्ञेयम् । CK.
- 9. तैलं तिलतैलम् । GD.
- पंचमूलीत्यत्र प्रथमकल्पनया शालपर्ण्यादिपञ्चमूलीग्रहणं ज्ञेयम् । CK. बिल्वादिपंचमूलीक्वाथेन । GD.
- 11. पिप्पलीप्रधानो युषः पिप्पलीयुषः । CK.
- 12. मुद्गादिविदलकृनेन यूषेण पिप्पल्या रसेन मूलकानां रसेन वा । GD.
- नाडीप्रस्तरसंकरेरित्यनेन गुल्मे स्वेदान्तरस्यायौगिकत्वं सूचयति । CK.

can't be knowledge of (degree of) cooking; hence kalka should be used for this even if there is no mention. This should consist of the drugs of decoction because of their effectivity and availability. Ck refutes it by saying that the power in preparation of ghrtas etc. are peculiar and as such should not be disturbed by any change.<sup>1</sup>

After purgation, diet of meat-soup is given instead of routine diet of gruel etc. because it is suitable for the therapeutic measure.<sup>2</sup>

110-113. Both overeating and fasting affect digestive fire adversely and as such should be avoided.<sup>3</sup>

122. Here some take haritaki as one- eighth of ghee while others take one-fourth as usual.<sup>4</sup> JN says that his father (Kj-Dwarakanath Sen) accepted the former view.<sup>5</sup>

123-125. In this formulation, as remnant decoction is one prastha, the quantity of ghee etc. should also be the same.<sup>6</sup>

126-127: This vasaghrta is different from that described in the context of raktapitta as in the former decoction is prepared by giving water eight times reduced to oneeighth whereas in the latter it is four times reduced to one fourth as usual.<sup>7</sup>

JN contradicts this statement by saying that both the formulations are the same only to elucidate the quantity of liquids etc. it is repeated here.<sup>8</sup>

147-148. Here water should be given three times, making the total liquid four times<sup>9</sup> (one part being milk).

GD informs that it is also known as 'pañcakolaghrta'10

- नीलिनीत्यादौ कल्को न श्रूयते, कल्काभावे च पाकज्ञानं नास्ति, पाकस्य हि मृद्धादिना त्रैविध्यमुक्तं, तस्मात् कल्कानभिधानेऽपि पाकज्ञानार्थमपि कल्को देय:; स च क्वाथद्रव्यैरेव योग्यतया सान्निध्याच्च देय इति वदन्ति । मैवं, विचित्रत्वाद् घृतादिसाधनशक्तेः यथोक्ते यथोक्तमेव परं ज्ञैयं न त्वनुक्तं कल्पनीयं, कल्पनायां च युक्तिर्नास्त्येव । यतो विनाऽपि कल्कदानं क्वाथादिद्रवेण स्नेहपाको भवत्येव, विनाऽपि कल्कं स्नेहपाकज्ञानस्योक्तत्वातु, तस्मादाचार्येण यथोक्तं तयैव कार्यम् । CK.
- 2. अत्र विरिक्तस्य पेयादिकममौत्सर्गिकं बाधयित्वा रसभोजनं प्रयोगसात्म्यत्वादुच्यते । CK.
- 3. अतिसौहित्यमतिलंघनं चोभयोरप्यग्निवधहेतुतया वर्जितम् । CK.
- 5. हरीतक्या गुरुत्वेन घृतापेक्षया पादिकत्वमिति मत्पितृवरणाः । JN.
- दाक्षां मधूकमित्यादौ क्वायशेषस्य प्रस्थस्य साहचर्याद् घृतादीनामपि प्रस्थमानत्वम् । CK.
- तृषं समूलमित्यादौ क्वाथस्याष्टगुणजलदानेऽष्टमागशेषत्वमिति रक्तपित्तोक्तवासाघृताद् विशेषः । तत्र हि सामान्यपरिभाषया वृषाच्यतुर्गुणं जलं चतुर्भागावशिष्टं च गृह्यते । CK.
- 8. वासाघृतं रक्तपित्तचिकित्सिते......प्रागुक्तं यद्यपि तथाऽपीह पुनरुच्यते द्ववादिमानं विशिष्य अभिधातुम् ।......इत्थं च पित्तगुल्मे चैकं रक्तपित्ते पुनरन्यत् इति वासाघृतद्वयं कल्पयता चक्रपाणिना.......यदुक्तं तच्चिन्त्यम् । JN.
- 9. अत्र त्रिगुणं जलं ज्ञेयम्। CK.
- 10. पंचकोलघुतमित्यन्ये । GD.

V]

149-151. Milk should be equal to the decoction (15 palas) and sneha one-fourth of the total liquid. Or milk is taken equal to sneha (5 palas) and decoction 15 palas.<sup>1</sup>

154-160. The quantity of caturjataka should be one pala collectively.<sup>2</sup>

169-171. "Mahāvāstuparigrahah" means 'that which extends to a large space."

172-182. 'Uttara' means 'ghee to be taken after meal' or it may mean uttarabasti. \* Jīvanīya ghrta to be described in vātarakta.<sup>5</sup>

GD interprets 'uttara' as 'thereafter'.6

 त्रिवृतामित्यादौ पंचदशपलानि क्वाथ्यानि......धीरमपि साहचर्यात् पंचदशपलम् एतदुभयद्भवपादः स्नेहोऽत्र पक्तव्यः । किंवा,......स्नेहसमेन क्षीरेण क्वाथेन च पंचदशपलेन पंचपलः, स्नेहो द्रवपादिकः कर्त्तेष्यः । CK.

- 2. इह चतुर्जातकान् मिलितात् पलम्। CK.
- 3. महावास्तुपरिग्रह इति भूरिदेशव्यापकः । CK.
- 4. उत्तरं भोजनोत्तरकालं पानम् किंवोत्तरबस्तिः । CK.
- जीवनीयं सर्पिर्वातरवते वक्तव्यम् । CK.
- 6. तत उत्तरं जीवनीयेन......सर्पिषानुवासनं प्रयोजयेत् । GD.

## CHAPTER VI

4. In 'prameha-hetuh', 'prameha' means 'kapha-prameha.' GD refutes the view that this is applied to all types of prameha generally as kapha is associated in all of them.<sup>1</sup>

JN, however, supports the other view.<sup>2</sup>

5-6. The word 'ksinesu' means 'diminution in relation to increased vata'. Thus vayu which increases gradually after increase of kapha or pitta is not incurable.<sup>3</sup>

'Dhātu' here means majjā, ojas and lasīkā.<sup>4</sup> GD takes all the ten dūşyas by it.<sup>5</sup> JN takes vasā, majjā, ojas and lasīkā.<sup>6</sup>

7. 'Samakriya' means 'doşa and dūşya similar in treatment' such as doşa kapha and dūşya medas etc. are similar in relation to treatment e.g. application of pungent, bitter etc.<sup>7</sup> On the contrary, 'vişamakriya' is that where treatment of doşa and dūşya contradict each other such as pungent etc. are beneficial for dūşya (medas etc.) but contrary to doşa<sup>8</sup> (pitta).

The word 'mahātyaya' means 'producing severe complication due to drawing out of deep dhātus like majjā etc. and showing immediate effects'.9

GD clarifies it further.<sup>10</sup>

JN says that kaphaja premeha is 'samakriya' because both dosa and  $d\overline{u}$ sya are amenable to apatarpana treatment.<sup>11</sup>Though this similarity goes against the general.

- प्रमेहहेतुः कफप्रमेहहेतुरित्यर्थः । केवित्तु एतेन सर्वप्रमेहेषु कफानुबन्धः ख्यापितः, सामान्धेनेदं ड्युक्तं तन्न । GD.
- तत् सर्वमेव प्रमेहस्य कफजस्य हेतुः । पैत्तिकवातयोश्चापि सामान्यतो हेतुः, विशेषहेतुः पश्चाद् वक्ष्यमाणः । पैत्तिकवातिकयोरपि प्राक् श्लेष्मा प्रकोपमापद्यते, तदधिष्ठानत्वात् मूत्रस्य । JN.
- क्षीणेष्विति वृद्धवातापेक्षया क्षीणेषुः तेन वृद्धे कफे पित्ते वा यो वायुः क्रमेण वृद्धो भवति स नेहासाध्यमेहचतुष्टयकरणे विवक्षित इति दर्शयति, तत्र चिकित्साविधानात् साध्यत्वमस्ति । CK.
- 4. धातूनिति मज्जौजोलसीकाख्यान् । CK.
- 5. तानेव बहुमलिगमेदोमांसशरीरजक्लेदशुकशोणितवसामज्जलसीकौजोरसान् बहुदूष्यान् । GD.
- 6. धातून् वसामज्जीजोलसीकाख्यान् । JN.
- 7. समक्रियत्वादिति कफस्य दोषस्य दूष्यस्य मेदः प्रभृतेः समानत्वात् कटुतिक्तादिक्रियायाः । CK.
- 8. विषमक्रियत्वादिति पित्तस्य संशमनचिकित्सायाः कट्वादिरूपाया विषमत्वात् । CK.
- 9. महात्ययत्वादिति मज्जादिगम्भीरधात्वपकर्षकत्वेन महाव्यापत्तिकर्तृकत्वादाशुकारित्वाच्च । CK.
- दोषो हि श्लेष्मा उष्णस्क्षादिसाध्यो, दूष्याश्च मेदोमांसादयो धातवोऽप्युष्ण स्कषादिसाध्या इति समक्रियत्वम् ।.. पित्तदोषे रिनग्धशीवादिक्रिया मेदोमांस.. रसानां दूष्याणां क्रियया स्क्षोष्णादिरूपया विषमक्रियत्वात् । GD.
- 11. दोष:श्लेष्मा, दूष्यं मेट:, उभयो: एकरूपमेव क्रियया अपतर्पणाख्यया साध्यत्वम् । JN.

rule of curability, it is not so in case of prameha because of its specific nature.<sup>1</sup>

In case of vatika type, from 'ca', 'visamakriya' is also included. Thus it is mahatyaya as well as visamakriya (like paittika one).<sup>2</sup>

8. Ck says that though medas etc. are mentioned here as  $d\bar{u}$ syas (out of them) medas, māmsa and šarīrakleda are essential. Majjā etc. may not be vitiated or vitiated slightly in all types of mehas. <sup>3</sup>Or all the pramehas are caused by three dosas as well as all the d $\bar{u}$ syas. The separate mention of medas, māmsa etc. shows their excessive vitiation.<sup>4</sup>

GD interprets 'ambu' as 'šarīraja kleda'<sup>5</sup> but JN takes it as 'water within the body' and by 'ca' šarīraja kleda.<sup>6</sup> Thus he thinks these two as separate.

12. Though vātika type of prameha is incurable repetition of the word 'asādhya' indicates that one which from the very origin has numerous symptoms manifests all the signs like  $\bar{s}ya$ , aruņa etc. whereas that which associates later on is curable and does not necessarily carry the properties of majjā etc. or the latter also are incurable so are also kapha and pitta in combination with majjā etc.<sup>7</sup>

'Doşabaladhika' means 'one having plenty of doşa as well as strength.<sup>8</sup>

18-24. Barley grains dried and pounded are cooked without scum. This is called 'yavamanda'. The same with scum is vatya'.9

GD takes vatya as 'yavamanda 10 (barley-scum).

JN interprets it as particular preparation of barley or parched barley grains.<sup>11</sup>

25. 'Ullekhana' is emesis. Its separate mention from 'samšodhana' emphasises on

- यद्यपि सुखसाध्यत्वलक्षणे-न च तुल्यगुणो दूष्यो न दोषः प्रकृतिभविदित्युक्तं, तथापि व्याधिमहिम्ना प्रमेहे तुल्यदूष्यत्वं सुखसाध्यत्वे हेतुः । JN.
- 2. वकारात् विषमक्रियत्वाच्च ।...वातिकाश्वत्वारः असाध्याः कस्मात् ? महात्ययत्वात् विषमक्रियत्वाच्च । JN.
- यद्यपि मेदः प्रभृतयो दूष्या इहोव्यन्ते, तथापि मेदोमां सशरीर क्लेदानामवश्यंभावितया परिग्रहः । मज्जादयश्च सर्वमेहे न दूष्यन्ते स्तोकं वा दुष्टाः भवन्ति । CK.
- किंवा, सर्वमेहानामेव त्रिदोषत्वं तथा सकलदूष्यत्वं च "कफः सपित्तः" इत्यादिना ग्रन्थेनोव्यते, मेदोमांसादीनि त्वत्यर्थदूष्योपदर्शनार्थं पृथगुक्तानि । CK.
- 5. अत्राम्बु शरीरजः क्लेदः । GD.
- 6. अम्बु शरीरान्तर्गतमुदकम् ।...चकारात् शरीरजः क्लेदश्च । JN.
- यद्यपि वातिको मेहोऽसाध्य एवोक्तस्तथापि पुनरिहासाध्यवचनेन य एव प्रभूताकृतिः स एव श्यावारुणत्वादि सकलं लक्षणं बिभर्ति, यस्तूत्तरकालं चानुबद्धः स साध्यो भवति तत्र मञ्जादिसाद्गुण्यं नावश्यं भवतीति दर्शयति। किं वोत्तरकालमेव ये वातानुबन्धा......दसाध्या एव। CK.
- दोषबलाधिकस्य दोषेण बलेन चाधिकस्य । CK.
- क्षणणशष्कयवानां मण्डरहित ओदनो यवौदनः । वाट्यः स एव समण्डो निस्तुषेषद्दलितानां यवानां भवति । CK.
- 10. वाट्यं यवमण्डम् I GD.
- 11. वाट्यं यवकृतमक्ष्यविशेषं मृष्टयवं वा । JN.

its role in treatment of kaphaja mehas. Others take it as 'langhana'l

Paittika mehas are palliable but when medas is excessively affected they become incurable.<sup>2</sup>

GD takes 'ullekhame' as 'Vamana' while JN takes both vamana and langhana.3

26-34. The two formulations in verse 26 are applicable to all types of meha.<sup>4</sup> The ten formulations beginning with haritaki are applicable in ten types of kaphaja meha respectively or they can be used in all types of kaphaja meha.<sup>5</sup>

'Anilātmakesu' means vāyu as associated in mehas caused by kapha and pitta because those caused by independent vāyu is incurable.<sup>6</sup>

GD also says the same thing.7

JN interprets 'anilātmakesu' as 'in those which have arisen as vātika and not caused by vāta aggravated by decrease of dosas' as they are incurable.<sup>8</sup> He adds that ghrtas are beneficial in paittika types whereas tailas in kaphaja ones.<sup>9</sup>

37-40. 'Anubandha' means 'later association'.10

The character of tridosaja based on relation of chief and associate is found only in kapha-pittaja mehas. Moreover, as all the pramehas are caused by tridosa, some times it may be such from the very origin.<sup>11</sup>

45. JN informs about the method of preparation adopted by his father.<sup>12</sup>

46-48. 'Sārodaka' means 'udaka (water) prepared from sāra (heartwood as of khadira etc.) by the method of şadanga-pānīya'.<sup>13</sup>

- संशोधनग्रहणेनैवोल्लेखनै प्राप्ते पुनर्वमनस्य कफजयप्रधानत्वख्यापनार्थमुल्लेखनपदेन कयनम् , अन्ये तूल्लेखनं कफमेहेषु लंघनं वदन्ति । CK.
- पित्तमेहानां याप्यत्वात् "जयन्ति" इति पदेन पित्तजानां यापनमेवोच्यतेः किंवाऽत्यन्तदुष्टे मेदसि पित्तजानामसाध्यत्वम् । CK.
- 3. उल्लेखनं वमनम् । GD. उल्लेखनं वमनं लंघनं च । JN.
- दार्वीमित्याद्युक्तं योगद्वयं सर्वमेहेषु । CK.
- हरीतक्यादयो दश यथासंख्यं कफमेहेषु, किंवा सर्वे सर्वकफमेहेषु। CK.
- अनिलात्मकेष्विति कफपित्तमेहेष्वेव वातानुबन्धेषु उत्पत्तिविशिष्टानिलजानामसाध्यत्वेनाचिकित्स्वत्वात् । CK.
- 7. वातानुबन्धेषु न तु वातजेषु । YD.
- 8. अनिलात्मकेषु उत्पत्तितो वातिकेषु, न तु दोषक्षयात् वातप्रकोपनिमित्तेषु, तेषामसाध्यत्वात् । .N.
- 9. घृतानि पित्तानुगतेषु, कफानुगतेषु च तैलानि । JN.
- 10. अनुबन्धमिति पश्चादनुगतम् । CK.
- त्रिदोषजत्वमनुबन्ध्यानुबन्धकृतं कफपित्तजमेहेष्वेव मन्तव्यंः किंच सर्वेषामेव मेहानां त्रिदोषजत्वादुद्भूतत्रिदोषजत्वं कदाचिद् भवतीति ज्ञेयम्। CK.
- 12. लोधादीनां कर्षांशान् दन्त्या अष्टपलं भल्लातकानां चतुष्पलं वा एकत्र जलद्रोणे क्वाथयित्वा पादशेषमवतार्य तस्मिन् सितोपलायाः अष्टपलं मध्नः अर्धभागं च प्रक्षिप्य स च क्वाथः घृतभाजने पक्षं निधेयः-इति पितृचरणाः । JN.
- 13. सारोदकमिति सारै: खदिरादिसारै: षडंगविधिना कृतमुदकं सारोदकं ज्ञेयम्। एवं कुशोदकं ज्ञेयम्। CK.

Commenting on 'sārodaka', GD says - 'sāra' is here heartwood of all the trees as they are beneficial in prameha. 'Udaka' is decoction. Some take 'sāra' as 'heartwood of šveta khadira'.<sup>1</sup> Further, he takes 'madhūdaka' as water mixed with half quantity of old honey.<sup>2</sup>

JN follows Ck.

50. 'Adi' in 'candanadya' indicates usefulness of šaileya etc.<sup>3</sup> GD takes haridra leaves, granthiparna etc.<sup>4</sup> JN takes rough drugs. <sup>5</sup>

51. 'Apatarpana' should be performed to the extent which does not cause gulma etc.

Accordingly, GD says that it should be done according to the degree of increase of kleda, medas and kapha.<sup>7</sup>

52. This refers to the pramehas which are later associated with vata and not from the very origin as they are incurable.<sup>8</sup>

GD explains it further.9

JN says that the vatika pramehas arisen by etiology are not incurable but the same caused by aggravation of vata due to decrease of dosas are incurable.<sup>10</sup>

55. The word 'doşa' denotes both doşa as well as  $d\overline{u}$ şya or it may mean only doşa-kapha and pitta.<sup>11</sup>

GD says that the former condition is due to decrease of dosas and dhatus and the latter one due to **ob**struction of passage caused by kapha which is aggravated by saturation.<sup>12</sup>The other consideration may be the of two types-iksuvalikarasameha and

- सारस्य सर्ववृक्षाणां सारस्य प्रमेहहितत्वात् , श्वेतखदिराणां सारस्येति केवित् । उदकं तत्सारस्य क्वायम् । GD.
- मधूदंक पुरातनमध्वर्धजलम् । GD.

चन्दनाद्यैरित्यत्र आदिग्रहणेन हि शैलेयादीनां ग्रहणं स्यात् । CK.

- आद्यपदेन हरिद्रापत्रग्रन्थिपणांदिकं बोध्यम् । GD.
- 5. तदाद्यैः रूक्षमेषजैः । JN.
- वद्यप्यपतर्पणेन गुल्मादिदोषो भवति, तथाऽपि गुल्मादिप्रादुर्भावो यथा न भवेत्तयाऽपतर्पणं कर्तव्यमिति । CK.
- यादृशी क्लेदमेदःकफवृद्धिस्तदनुरूपेण पूर्वमपतर्पणं कार्यम् । GD.
- 8. तानि वातानुबद्धमेहविषयाणि...असाध्यानिति उत्पत्तितः । GD.
- 9. मेहारम्भकं पूर्वं कफं पित्तं वा तत्प्रमेहकर्षितानां येषां पुरुषाणां वायुः प्रवृद्धः सन् अनारम्भकोऽपि यदाऽनुबन्धीकरोति तदा वायोः प्राधान्यात् तेषां कफजानां पित्तजानां वातोल्वणत्वे सा क्रिया विहिता, न तु वातप्रमेहाणां चतुर्णाम् । GD.
- 10. ये पुनर्निदानवशात् वातिका उत्पन्नाः न ते असाध्याः, .....दोषक्षयात् वातप्रकोपनिमित्ता ये वसामेहादयः (ते) असाध्या उक्ताः । N.
- दोषत्वं चेह दूष्ये मेद आदावविवश्वितं, तथाऽपि दोषसंबन्धाद् दोषशब्दोऽत्र ज्ञेयः । किं वा, दोषेष्विति कफपित्तेषु, द्वयोश्च बहुवचनं व्यक्तयपेक्षया बहुत्वात् । CK.
- 12. पित्तकफमेदोमांसेषु धातुषु क्षीणेषु सत्सु.....अनिलात्मकाः स्युरथवा सन्तर्पणात्....कफावृतगतिना वायुना...अनिलात्मकाः स्यु: | GD.

sitameha.1

JN further clarifies it.<sup>2</sup>

56. As regards prodromes, if they are present wholly, all diseases are incurable but here incurability is even if they are not present all.<sup>3</sup>

'Kramena' indicates that the vatika types which arise by their specific etiology are incurable while other pramehas where vata is only as associate are curable or palliable.<sup>4</sup>

GD again refers to ikṣuvālikārasameha and šītameha which are curable if medas is not affected. In course of this he says that madhumeha is of two types-vātaja and kaphaja. The former is again of two types-one by decrease of dhātus and the other by obstruction of passage. Kaphaja is again of two types-ikṣuvālikārasameha and šītameha.<sup>5</sup>

57. The word 'madhumeha' denotes madhumeha (a type) as well as generally all the pramehas.<sup>6</sup>

'Bijadosa' means the seed affected by dosa causing prameha.7

'Kulaja' (hereditary) is that which continues in family generations.8

As to the denotation of the word 'madhumeha', GD says that it is neither for all the pramehas nor for the specific type madhumeha but covers all the mehas which are transformed into madhumeha if they are not treated properly.<sup>9</sup>

GD takes 'jātaḥpramehī' as congenital form of the disease and by 'madhumehino vā' as hereditary one manifested later one. In both genetic factor is there.<sup>10</sup>

- इक्षुवालिकारसमेहाः शीतमेहाश्चेति द्विविधा इत्यपरं मधुमेहविचारं कुर्यात् । GD.
- 2. चरकमते वातप्रकोपनिमित्तो मधुमेहो द्विधा जायते-धातुक्षयेण दोषावरणेन वा। तथा च प्रमेहिणामतिकर्शनात् कफादिषु क्षीणेषु प्रकुपितो वायुरेकमुत्पादयति। सन्तर्पणात् प्रवृद्धैः कफादिभिरावरणात् प्रकुपितः पुनरन्त्यम्। तत्राद्यः असाध्य इह उच्यते, अन्त्यः कृच्छ्रसाध्यः कियन्तःशिरसीये प्राक् उक्तः।.....सुश्रुतमते तु सर्व एव प्रमेहाः उपेक्ष्यमाणाः मधुमेहतामापद्यन्ते। JN.
- 3. तत्र सर्वपूर्वरूपानुबन्धे सर्वरोगाणामसाध्यत्वमुक्तं, इह तु असमस्तपूर्वरूपानुबन्धेऽप्यसाध्यत्वं भवतीति विशेषवयनाल्लभ्यते । CK.
- क्रमेणेति यथोक्तनिदानक्रमेण। एतेन य एव निदानोक्तहेत्वादियोगेन वातजाश्चत्वारो जायन्ते ते मेहा असाध्याः, ये तु कफजाः पित्तजा वा वातानुबन्धत्वेन वातजास्ते साध्या याप्या वा ICK.
- 5. तयोरिक्षुवालिकारसमेहशीतमेहयोः कफे क्षीणे सति वातात्मकत्वेऽपि साध्यत्वं तदा बोध्यम् , यदि तत्रेक्षुवालिकारसमेहे शीतमेहे वा कफेन मेदो न प्रदुष्टं पूर्वं न वर्तते ।..." द्विविधो मधुमेहो वातज एकः श्लेष्मजस्त्वपरः, तत्र वातजो द्विविधः क्रमेण ओजोधात्वपकर्षणेन जातः एकःक्षीणदोषेण, गुरुस्निग्धादिवृद्धेनावृतगतिवातकृतेनौजोधात्वपकर्षणेनापर इति ।...श्लेष्मजोऽपि द्विविधः—इक्षुवालिकारसमेहः शीतमेहश्चेति । GD.
- 6. तरमान् मधुमेहशब्द: सर्वप्रमेहे मधुमेहविशेषे च वर्तते । CK.
- बीजदोषादिति-प्रमेहारम्भकदोषदुष्टबीजजातप्रमेहित्वात् । CK.
- 8. कुलजा इति पितृपितामहादिकारणोद्भूताः । CK.
- 9. "न ह्यत्र मधुमेहशब्दो मेहमात्रवचनो नापि मधुमेहमात्रपरो, निदानोक्तक्रमेण वातकृतमधुमेहश्च सर्वमेहानामप्रतिकारे कालेन जायते।" "अत्र मधुमेहशब्द ओजोऽपकर्षकवातजद्विविधमधुमेहवाचक अप्रतिकृत्या काले मधुरत्वापन्नसर्वमेहवचनश्च। GD.
- 10. जन्ममात्रं यः प्रमेही सहजप्रमेहवान् । कैश्चिद्वाशब्दं पूर्ववचनापेक्षयेति मत्वा सहजप्रमेही चात्र न व्याख्यायते । GD.

Interprating 'bijadoşa' he says that the seed is defective because sperm, ovum and rasa (nutrient fluid) are produced by substance causing prameha.<sup>1</sup> In the other case, it is interprated as 'because body is initiated by semen affected by madhumeha.<sup>2</sup>

By 'kula' he takes sperm and ovum of parents.<sup>3</sup>

JN follows Ck.

58. JN, commenting on the word 'pramehinam', says that here the word 'prameha' is for madhumeha as boils arise in relation to that or it may be generally for prameha because all pramehas are denoted by madhumeha and by neglect they turn into madhumeha.<sup>4</sup>

- बीजदोषात्-गर्भारम्भकशुक्रणोणितरसानां मेहकरद्रव्यप्रभवत्वात् । GD.
- बीजदोषात् मधुमेहदुष्टशुकारब्धशरीरत्वात् । GD.
- कुलजा इति कुलशब्देन मातापित्रोः शोणितशुकमुच्यते । GD.
- इह प्रमेहशब्देन मधुमेह उच्यते, तत्र पिडकानां मधुमेहसंबन्धेनोक्तत्वात् ।......सर्वेषां मधुमेहशब्दवाच्यत्वात् उपेक्षया मधुमेहतापत्तेश्च इति कृत्वा सामान्यवचनेऽपि पिडकानां माधुमेहिकत्वसम्भवात् प्रमेहिणामिति वचनं सामान्यपरं वापि । JN.

### **CHAPTER VII**

1-2. Meha and kustha have common source of origin in intake of oblation (ghee) and as such, after meha, treatment of kustha is described.<sup>1</sup>

3. Though in nidāna (sthāna) etiology etc. are already described, they are repeated here with some specifications as means to treatment.<sup>2</sup> By 'ca' after 'prašamana', pūrvarūpa and samprāpti are included or they may be understood by 'linga' and 'hetu' respectively.<sup>3</sup>

GD defines 'hetu' as 'cause of both disease as well as (aggravation of) dosa and 'dravya' as material cause being substratum of properties and actions such as earth for pitcher etc.<sup>4</sup>

'Sparšana' means 'tactile sense organ e.g. skin, hence 'sparšanaghna' would mean' 'that which destroys the skin'<sup>5</sup> By 'dravya', JN takes dosa and  $d\overline{u}$ sya (pathogenic material) and by ' $\overline{a}$ sraya' the particular dosa **6** 

7-8. Ck splits the word 'ajīrnādhyašinām' into two-'ajīrnāšī' and 'adhyašī'. The former means 'taking uncooked food' and the latter 'taking food when previous food is not digested'.<sup>7</sup>

JN interprets the former as intake of food during indigestion while the latter as taking food when previous meal is not digested.<sup>8</sup>

9-10. 'Dravya' means 'originating cause'.<sup>9</sup> Though in visarpa too, these very seven factors are as etiology, the difference is that in kustha doşas are longacting and stable whereas in visarpa they are of spreading character.<sup>10</sup>

Others, however, hold that visarpa originates even by single dosa, but it is not correct.<sup>11</sup>

- हविष्प्राशान् मेहकुष्ठयोर्जन्म उक्तं, तेन मेहमनु कुष्ठचिकित्सितमुच्यते । CK.
- 2. निदाने हेत्वादय उक्ता अपि विकित्सोपकरणतया किंचिद्विशेषप्रतिपादनार्थं पुनरुव्यन्ते । CK.
- प्रशमनं चेति चकारात् पूर्वरूपसंप्राप्त्योर्वक्ष्यमाणयोर्ग्रहणं, किंवा, लिंगेन पूर्वरूपं, हेतुना च संप्राप्तिर्बोद्धव्या । CK.
- हेतुं रुग्दोषोभयकारणम् । द्रव्यं गुणकर्माश्रितसमवायिकारणं घटादेर्मृत्तिकादिवत्, प्रकृतिभूतकारणमिति यावत् । GD.
- त्यर्शनं स्पंशनेन्द्रियं त्वक् । स्पर्शनघ्नानां स्पर्शनेन्द्रियनाशनानां कुष्ठानाम् । JN.
- द्रव्यं प्रकृतिभूतं दोषदूष्यरूपम्.....आश्रयं आश्रयभूतं दोषविशेषम् । .N.
- 7. अजीर्णं आममन्नम् , अपक्वमिति यावत् , तद्भुञ्जानानाम् , अध्यशिनामिति आहारेऽपरिणते भुज्जानानाम् । CK.
- द्वयमारम्भकं कारणमुच्यते । CK.
- यद्यपि विसर्पाणामुत्पादे एतान्येव सप्त कारणानि.....तथाऽपि कुष्ठं विरक्रियैः स्थिरैदॉर्षेर्जन्यते, विसर्पस्तु विसरणशीलैरिति विशेषः । CK.
- अन्ये तु विसर्पा वातादिभिरेकैकशोऽपि भवन्तीत्याहु: ....तन्नः त्रिदोषजत्वेऽपि विसर्पाणामेकदोषजकुष्ठवदेकदोषजत्वादिव्यपदेशस्तत्रोच्यते । CK.

mustard oil and for intake tila oil is taken.1

119. It shows that in processing of food and drinks, oil of mustard etc. should be used. Others say that it indicates that in the context of kustha if generally 'taila' is mentioned it should be taken as that of mustard etc. and not of sesamum.<sup>2</sup>

120-134. Sarjarasa and madhucchista should be in quantity equal to jivanti etc. or both jointly should be one eighth of the sneha.<sup>3</sup>

135. Here heartwood, bark and leaves of khadira, nimba and patola respectively should be taken as practised by elders.<sup>4</sup>

JN adds that heartwood of darvi also should be taken.5

136-139. By 'triphalātvacaḥ' each of the three drugs should be taken in quantity of half pala.<sup>6</sup> By 'masūravidalānām' dehusked lentils should be taken and not šyāmā (trivrt) as Jatūkarņa has said.<sup>7</sup>

140-143. Though old ghee is preferable, fresh ghee is used here as exception because of peculiarity of the formulation.<sup>8</sup>

152-156. Some take this formulation as unauthoritative.9

In v. 155, the reading accepted by Ck seems to be different as appears from his comm. In the present reading 'sarpişašcādhakam' quantity of ghee is given whereas he says that as the quantity of ghee is not mentioned, it should be one  $\bar{a}$ dhaka and one prastha.<sup>10</sup>

157-161. Khadira is the most effective of all the drugs is kustha.<sup>11</sup>GD interprets it otherwise. He says that vidanga and khadira combined are effective.<sup>12</sup>

- कुष्ठार्केत्यादौ....प्राधान्यात्तिलतैलं ज्ञेयं, यत्र तु विशेषस्तत्र......"सार्षपमथवा तैलम्" इत्युक्तम्। अन्ये तु कुष्ठेष्वालेपे सार्षपं ग्राहयन्ति, पाने तु विशेषानुक्तौ तिलतैलमेव भवति। CK.
- सर्षपकरञ्जेत्यादिना कुष्ठेष्वन्नपानसाधने सार्षपतैलादीनि देयानीति दर्शयति। अन्ये तु-कुष्ठेषु सामान्येन तैलश्रुतौ सार्षपादीन्येव देयानि न तिलतैलमित्यनेन दर्शितमिति वर्णयन्ति। CK.
- अत्र...सर्जरसमधूव्रिष्ठच्योरपि कल्कार्थोपात्तजीवन्तीमञ्जिष्ठादिद्रव्यैः समानत्वं साहवर्याज्ज्ञेयं, किंवा, स्नेहादष्टमो भागः सर्जरसमधूव्रिष्ठच्योः । CK.
- 4. तत्र च खदिरस्य सार:, निम्बस्य त्वक्, पटोलस्य च पत्रं ग्राहयं, वृद्धव्यवहारात् । CK.
- 5. इह खदिरदार्व्योः सारः । .N.
- 6. त्रिफलात्वच इत्यादौ प्रत्येकं हरीतक्यादीनामर्धपलम् । CK.
- 7. मसूरविदलानामिति निस्तुषमसूराणां, न तु मसूरविदलाऽत्र श्यामा । उक्तं हि जतूकर्णे पुलिंगेन-"मसूरविदलात् पलम्" इति । CK.
- "सर्पिश्चाप्यनवं हितम्" इति वचनस्य बाधकमिह योगमहिम्ना सर्पिषो नवत्वं ज्ञेयम् । CK.
- 9. खदिरस्य तुला इत्यादिकं केविदनार्षं वदन्ति । CK.
- 10. तत्र घृतमानानुक्तौ...प्रस्थाधिकाढकमानं घृतं साध्यम् । CK.
- 11. कुष्ठहन्तृत्वेन खदिरो द्रव्यान्तरेषु विशिष्यते प्रकर्षवान् भवति । CK.
- 12. क्रिमिकुष्ठिनां विशिष्यते द्वयं मिलितमिति । GD.

| VII | CIKITSASTHANA | 127 |
|-----|---------------|-----|
|     |               |     |

JN makes it more clear. He says that vidanga is the best anthelmintic and khadira is the most effective in kustha.<sup>1</sup>

173-176. Sušruta has mentioned kilāsa as located in tvak as it does not produce symptoms like kuṣṭha located in rakta etc. Here švitra has been said as located in rakta etc. only with the idea that in švitra rakta etc. are affected but do not exhibit all the symptoms of kuṣṭha located in them. Thus here also disorder located in tvak only is accepted and as such there is no any conflict.<sup>2</sup>

क्रिमिनाशनत्वेन विडंगं,....कुष्ठहन्तृत्वेन च खदिरः विशिष्यते सर्वेभ्यः अतिरिव्यते । .N.

सुश्रुते तु "त्वग्गतमेव किलासम्" इत्युक्तं, तच्च न कुष्ठवद् रक्तादिगतकुष्ठलक्षणकारकं श्वित्रमित्यभिप्रायेणोक्तं, इह तु यद् रक्ताद्याश्रयित्वं श्वित्रस्योच्यते, तद्रक्तादिदोषमात्राभिप्रायेण, न रक्तादिगतसमस्तकुष्ठलक्षणकारितया, तेनात्रापि त्वड्मात्रविकृतिकारकत्वं श्वित्रस्य संमतमेवेति न विरोधः । CK.

# CHAPTER VIII

3-12. The mythological account about the origin of  $r\overline{a}$  jayaksmā shows that diminution of dhātus is the chief cause and unrighteousness (due to attachment to a particular woman) is also its cause.<sup>1</sup>

Here the word 'sneha' denotes the essence e.g. semen and ojas.<sup>2</sup>

GD has interpreted 'sneha' only as 'šārīra sneha'<sup>3</sup> (unctuousness in the body) while JN has elaborated it as 'in the form of šukra and ojas'.<sup>4</sup>

JN also raises the question-in nidānasthāna the disease is named as 'šoṣa' then why here it is said as 'rājayakṣmā'? He answers it by saying that šoṣa and rājayakṣmā are synonymous.<sup>5</sup>

13. 'Ayathabala arambha' means 'bodily activities beyond strength'. 'Vegasandharana' is 'supression of unsuppressable urges'. 'Ksaya' is loss of blood etc.<sup>6</sup>

JN interprets 'ayathabala arambha' as 'sahasa' and puts its derivative meaning as 'the action done without consideration of power'. By 'ksaya' he takes 'loss of ojas and semen.<sup>7</sup>

14-19. The entire verse 18 denotes one symptom and thus the total number comes to eleven.<sup>8</sup>

JN enumerates all these eleven symptoms as complications.<sup>9</sup>

24-27. Ck interprets 'ojas' here as 'rasa' or it may be 'the essence of body'. Inehaksaya' means 'loss of semen and ojas which are essence of body'.

- . एतया च प्रागुत्पत्त्या धातुक्षयो राजयक्ष्मणः प्रधानं कारणं, तथा भार्यास्वसमवर्तितयाऽधर्मश्च कारणं भवतीति दर्श्यते । CK.
- . स्तेहशब्देन हि सारवाचिना शुक्रौजसी ग्राह्ये CK.

- स्नेहस्य शारीरस्य श्क्रौजोरूपस्य । JN.
- ननु निदानस्थाने शोषस्य निदानमुक्तम् , इह पुनः राजयक्ष्मणश्चिकित्सितमुच्यते, कथमेतत् समञ्जसं स्यादिति चेन्न, शोषराजयक्ष्मणोरनर्थान्तरत्वात् । JN.
- 6. अयथाबलं बलातिक्रमेण आरम्भः शरीरप्रवृत्तिः, वेगसन्धारणमधार्यवेगधारणम् , क्षयं धातूनां रक्तादीनाम् । GD.
- 7. अयथाबलमारम्भः साहसम् , सहसा शक्तिमनालोच्य यत् कर्म क्रियते तत् साहसम् ।....क्षयं ओजसः शुक्रस्य च क्षयम् । JN. also CK on V.14 "सहसा शक्तिमनालोच्य यानि क्रियन्ते तानि साहसानि ।"
- 8. क्षणनादित्यादिना रक्तकफनिष्ठीवनमेकमेव लक्षणम् "उरःशूलातिपीडितः" इत्यन्तेनोव्यते...तेनैकादशस्पत्वं पूर्यते एव। CK.
- शिर:शूलं कण्ठोद्ध्वंसः कासः स्वरभेदः अरोवकः पार्श्वशूलं वर्वोभेदः जृम्भा ज्वरः उरोरुक् संशोणितकफनिष्ठीवनञ्च इत्येकादशरूपाणीह उपद्रवरूपाणि । JN.
- 10. ओज इति रसः, रसेऽप्योजःशब्दो वर्तते,....किंवा, ओजो देहस्य सारम् । स्नेहक्षयादिति देहसारशुकौजःक्षयात् । CK.

<sup>3.</sup> स्नेहस्य शारीरस्य I GD.

GD sayes--semen decreases by sexual indulgence while by fasting and envy etc. ojas decreases.<sup>1</sup>

Here ojas is rasa situated in heart and not one produced from food. The statement that ojas which is in heart in the quantity of half añjali diminishes and not that which is in the form of eight drops is not correct because ojas is only of one type-in the quantity of half añjali and not more. The measure of 'asta bindu' also comes to the same as 'bindu' is only a synonym of karşa, thus eight karşas being half añjali. Moreover, it also goes in conflict with other texts.<sup>2</sup>

28-32. Inprepreting the word 'yathakramam' Ck says that in verses 30 and 31 symptoms caused by kapha, pitta and vata are mentioned in half-verse respectively.<sup>3</sup>

In every etiological type, mention of eleven symptoms shows that  $r\overline{a}$  jayaksma is complete by appearance of these symptoms otherwise by six (sadrupa) or three (trirupa) symptoms it should be taken as incomplete.<sup>4</sup>

A question arises-when in all these types the number of symptoms is the same (eleven) and all are caused by tridosa what is the significance of this fourfold division? The answer is that there is difference in terms of etiology, symptoms and treatment and as such this division is justified. In other texts, generally it is taken as one but on analysing, further the difference is evident.<sup>5</sup>

The word 'visamam gatah' is interpreted by Ck as 'moving beyond in passage'6 while JN interprets it as 'disturbed in equilibrium'.7

33-38a. 'Pratišyāya' is read in rūpa as well as pūrvarūpa. It is taken as pūrvarūpa when associated with other premonitory symptoms and is rūpa when present with other symptoms. Every pūrvarūpa continuing in the stage of rūpa does not become a fatūa sign it is only when all the premonitory symptoms continue as rūpa.<sup>8</sup>

- 2 ओज इति हृदयस्थायी रसः....नत्वाहारजरसः । ओजस्त्वर्धाञ्जलिपरिमितं यत् तत् खलु....क्षीयते नत्वष्टबिन्दुमात्रं तस्य क्षये मरणादिति कस्यचिद् व्याख्यानमयुक्तम् । ओजस्त्वर्धाञ्जलिमानमेवैकविधं न त्वधिकम् । अष्टबिन्दुमानमेव अर्धाञ्जलिः, कर्षमानं बिन्दुस्तत्पर्यायशब्दात् । तन्त्रान्तरविरोधश्च । GD.
- 3. यथाक्रममिति प्रतिश्यायमित्यादिप्रथमश्लोकार्धीवेहितं कफकृतं, द्वितीयश्लोकार्धविहितं पित्तकृतं, शेषं तु वातकृतम् । CK.
- अत्र प्रत्येकमेकादशलक्षणपाठेन एकादशलक्षणयोगेनैव राजयक्ष्मणः संपूर्णत्वं प्रायो भवतीति दर्शयति । यत्तु षड्लक्षणत्वं त्रिलक्षणत्वं वा यक्ष्मणो वक्ष्यति, तदसंपूर्णलक्षणस्यैव ज्ञेयम् । CK.
- 5. ननु शोषाणामयथाबलमारम्भादिजत्वभेदेन चातुर्विध्यकथनेन किम् ? यतस्तानि तान्येव लक्षणानि सर्वत्र भवन्ति, तथा च सर्वेऽपि त्रिदोषजाः, तेनैकरूपत्वाभिधानमेव युक्तम् ,....मैवं, हेतुलक्षणचिकित्सितेन चतुर्णामपि भेदाद् भिन्न एवेति युक्तम् । .....तन्त्रान्तरे तु स्यूलदृष्ट्या अभेद उक्तः.....सूक्ष्मचिन्तायां त्वयमेव भेद उक्तो ज्ञेयः । CK.
- 6. विषममुन्मार्गेण गताः । GK.
- विषमं भावं गताः वैषम्यं प्राप्ताः । JN.
- 8. प्रतिश्यायश्च रूपे पठित:, तेन प्रतिश्याय: पूर्वरूपान्तरसहित: पूर्वरूपं भवति, रूपान्तरसहितस्तु रूपमिति विशेष: । न चैक एव प्रतिश्याय: पूर्वरूपार्थोऽपि व्याध्यवस्थायां वर्तमानत्वादरिष्टं भवति.. सर्वपूर्वरूपानुवर्तनं व्याधौ रिष्टमुक्तम् । CK.

<sup>3</sup> अतिव्यवायात् शुकं क्षीयते, अनशनादोजः क्षीयते, तथेष्यांदिभिरतिकर्षणादप्योजः क्षीयते । GD.

### 38b-47. 'Yathasvena uşmana' means 'agni of thirteen types such as rasagni etc'.1

Obstruction in stotas in due to disease-causing dosa; loss of blood etc. is due to obstruction of passage and deficiency of nutrient rasa, diminution of dhatvagni is due to loss of dhatu and effect of dosa.<sup>2</sup> The word 'ojas' here means 'essence' (of food) e.g. rasa.<sup>3</sup>

As the three symptoms are not specified, any three may be taken. Some take 'amsapāršvābhitāpa' (v.52) etc. as three symptoms of trirūpa rājayakşmā.<sup>4</sup>

GD takes 'ojas' in the primary sense.<sup>5</sup>He also quotes Sušruta's view about sadrūpa and trirūpa. Sušruta's trirūpa is švāsa, kāsa and asrgāmaya<sup>6</sup> (raktacchardana).

48-50. Here pratišyāya is pūrvarūpa.7

53-56. 'Pāršvašūla' is unstable is nature as well as time.<sup>8</sup> Headache, pyrexia and heaviness denote the presence of vāyu, pitta and kapha respectively which shows it origin from tridosa.<sup>9</sup>

57. GD and JN accept the reading 'atikhinna' instead of 'abhisanna'.

58-59. Blood comes to throat because it has no other outlet<sup>10</sup>Blood has no relation with nutrient rasa and as such gradually diminishes and accumulates in stomach itself.<sup>11</sup>

60-61. Though in the chapter on diseases (su.19) no tridosaja aruci is said] here it is mentioned for convenience of treatment. Because of its manifestation by prakrtisamasamavaya, it is not described separately but should be understood on the basis of symptoms of each dosa.<sup>12</sup>

- सन्निरोधादिति यक्ष्मकारकदोषेणावरुद्धत्वात् , रक्तादिसंक्षयोऽपि स्रोतोऽवरोधात्तया पोषकरसाप्राबल्याच्य ज्ञेयःः धातूष्मापचयोऽपि धातुक्षयाद्दोषप्रभावाच्य ज्ञेयः । CK.
- 3. ओजसे इति सारभागाय, रसायेति यावत्। CK.
- त्रिभिरित्यत्र यानि कानि त्रीणि यक्ष्मणो रूपाणि ज्ञेयानि, शृङ्गग्राहिकया ऽनिर्देशात्। अन्ये तु " अंसपार्श्वांभितापश्च" इत्यादिवक्ष्यमाणलक्षणत्रयं वर्णयन्ति । CK.
- तेषां सारभागाय स खल्वोजसे क्लृप्तो भवति। GD.
- तथा "त्रिभिवां पीडितं लिंगैः कासश्वासासृगामयैः" इति त्रिरूपाणि न विरुध्यन्ते । GD.
- 7. "यक्ष्मा चातः प्रजायते" इत्यनेनोक्तलक्षणप्रतिश्यायस्यैव पूर्वरूपतामपि सूचयति । CK.
- पार्श्वशूलं त्वनियतमिति न संकोचरूपेण नियतं, किन्तु कदाचिदामरूपं कदाचित् संकोचरूपं, न सर्वदाभावि । CK.
- 9. शिरःशूलत्वेन वायुः, ससन्तापत्वेन पित्तं, सगौरवत्वेन श्लेष्मा, एवं त्रिदोषजन्यत्वं ज्ञेयम् । CK.
- 10. दारान्तरागमनात् कण्ठमेति । CK.
- 11. एवं रक्तस्य पोषकरसेनासंबन्धात् क्षीयमाणस्यामाशये एव बहुत्वं ज्ञेयम् । CK.
- 12. रोगाधिकारे.....यद्यपि त्रिदोषजाऽरुचिर्नोक्ता, तथापि चिकित्सार्थं द्वन्द्वजगुल्मवत् त्रिदोषजाऽरुचिरुच्यते । ......इयञ्च त्रिदोषजाऽरुचिः प्रकृतिसमसमवायारच्या, तेन रोगाधिकारे प्रत्येकदोषजारुचिग्रहणेनैव गृहीता । प्रकृतिसमसमवायारच्यत्वेनैव त्रिदोषजारुचेः पृथग्लक्षणं नोक्त, अतो वातादिलक्षणमेलकमेव तस्या लक्षणम् । CK.

<sup>1.</sup> उष्मणा रसाग्न्यादिरूपेण त्रयोदशविधेन । CK.

63-64. Like sadangapaniya, there is sadanga aja rasa (goat's soup).1

71-76. 'Patrabhanga' means 'tender leaves which destroy vata'.<sup>2</sup> 'Savatikaih' means 'vatika' as well 'uttaravatika' (beneficial in vatika disorders) drugs.<sup>3</sup> Ck quotes from other texts these two gapas.<sup>4</sup>

GD interprets 'patrabhanga' as 'liquid prepared by grinding, rubbing, etc.'5 According to him, 'samskrtah' is 'heated'.6

JN interprets 'patrabhanga as 'pieces of leaves' e.g. 'leaves of varuna etc. mentioned in the chapter on sudation'<sup>7</sup>

82-86. In the context of blood-letting, leeches should be applied in the case having vitiation of pitta and alabu in that affected by kapha.<sup>8</sup>

89-102. In the formulation beginning with prapaundarīka milk serves as liquid but in case of its reading as 'kṣīrasarpiḥ', water is used for its cooking.<sup>9</sup> 'Dašamūla' here means 'decoction of dašamūla' or the reading may be 'dāšamūlena payasā' meaning 'milk processed with dašamūla'.<sup>10</sup> Interpreting the second half of the verse 94, Ck says that rāsnāghrta or rāsnāksīra, balāghrta or balāksīra should be used. Others take it as ghrta mixed with milk.<sup>11</sup>

Though hiccough is not read among symptoms of rajayakşma, it may arise as a complication. 'Saptaka bala' includes hiccough, the other six being cough, dyspnoea, hoarseness of voice, headache, pain in chest and shoulders and fever.<sup>12</sup>

- साधारणीस्तु षडङ्गजरसादिस्पाः । CK.
- 2. पत्रभंगाश्च वातहरपल्लवाः । CK.
- 3. सवातिकैरिति वातिकोत्तरवातिकै: I CK.
- 4. तन्त्रान्तरे तु वातिकान्युत्तरवातिकानि च गणेन पठितानि यथा-"बिल्वोऽग्निमन्थ: काश्मय श्रेयसी पाटला बला। शालपर्णी पृश्निपर्णी वृहती कण्टकारिका। वर्धमानो मूलकञ्च वातिकान्यवतारयेत्। करमद सबदरं कुलत्थाः शुष्कमूलकम्। श्वदंष्ट्रा वेणुपर्णी च साश्वगन्धा शतावरी। ऋष्यप्रोक्ता गुडूची च मधुकं शिगुरेव च। यवान्यारग्वधश्चैव यच्चान्यत् किञ्चिदीदृशम्। सर्वमेतद् विजानीयाद् भिषगुत्तरवातिकम्।" CK.
- पत्रभंड्गेन पेषणधर्षणादिना कृतो दव: I GD.
- 6. संस्कृता उष्णीकृताः । GD.
- पत्रमंड्गेन पत्रखण्डेन स्वेदाध्यायोक्तानां वरुणाद्यर्जकान्तानां पत्रैरित्यर्थ: 1 JN.
- 8. पित्तदुष्टे जलौका, कफदुष्टे रक्तेऽलाबु ज्ञेयम्। CK.
- 9. प्रपौण्डरीकमित्यादौ क्षीरं द्रवम्। ये तु "क्षीरसर्पिः" इत्येकपदेन पठन्ति, ते क्षीरोत्यं सर्पिजलेनैव पावयन्ति। CK.
- 10. दशमूलेनेति अत्र.....दशमूलक्वाथो ज्ञेयः ।.. किंवा, "दाशमूलेन पयसा" इति पाठः, तेन दशमूलसिद्धेन क्षीरेणेत्यर्थः । CK.
- रास्नाघृतं वा रास्नाक्षीरं वा...बलाघृतं बलाक्षीरञ्च....। कासे वक्ष्यमाणं यद् रास्नाघृतं, बलाघृतञ्च वातरक्ते वक्ष्यमाणं, तत् क्षीरेण सहोपयुक्तमेतान् रोगान् प्रवाधत इत्याचार्यो वक्ष्यति। CK.
  - "यक्ष्मणः सप्तकं बलम् " इत्येनन स्वरभेदं" इत्यादिना ये सप्त गदाः पठितास्ते ज्ञेयाः, तेषु च हिक्का पठिता, सा च राजयक्ष्मलक्षणेषु यद्यपि न पठिता, तथाप्युपद्रवरूपा ज्ञेया। CK.

### CHAPTER IX

1-2. Ck says that this order (of chapters) is different as (after the eighth) the chapters redacted by Caraka are those five concerning with arša, atīsāra, visarpa, madātyaya and dvivranīya.<sup>1</sup>

3. Buddhi is reasoning, smrti is memory and tapas candrayana etc.<sup>2</sup>

GD takes buddhi as of conclusive nature and jnana the knowledge of truth.<sup>3</sup>

4. Antagonistic food such as fish with milk, defective as artificial poison and also that causing excessive pathos.<sup>4</sup>

In 'bhayaharşapūrva', 'pūrva' means 'kāraņa' (cause), thus it would mean 'mental injury due to fear or exhilaration'. Anger etc. also may damage the mind.<sup>5</sup>

GD reads 'manovighata' and interprets it as 'affliction of mind due to desire, anger . etc'.<sup>6</sup>

5. The mention of 'buddher niv $\overline{a}$ sam' as epithet of hrdaya indicates derangment of intellect seated in heart which is affected in the disease.<sup>7</sup> The 'dhaman $\overline{n}$ s' related to hrdaya are particularly psyche-carrying or it may mean the whole body permeated by mind.<sup>8</sup>

JN adds that hrdaya is also seat of knowledge, memory etc.9

6. In this verse, general symptoms of insanity are given but some take them as prodrome.<sup>10</sup>

'Samina' is interpreted as 'knowledge by naming'.11

- अयं क्रमश्चरकसंस्कृतां पञ्चाध्यायीमर्शोतिसारवीसर्पमदात्ययद्विवणीयरूपां परित्यञ्य ज्ञेयः । CK.
- 2. बुद्धिः ऊहापोहवती, स्मृतिः अतीतार्थविषयज्ञानं, तपः चान्द्रायणादि । CK.
- बुद्धिर्व्यवसायात्मिका, ज्ञानं तत्त्वज्ञानम् । GD.
  बुद्धिः वस्तूनामवबोधः, स्मृतिः स्मरणम् , ज्ञानं तत्त्वतः अवधारणं, तत्त्वज्ञानमित्यर्थः तपः द्वन्द्वसहनं कृच्छ्रवान्द्रायणव्रताद्यनुष्ठानञ्च । JN.
- 4. विरुद्धं पयः संयुक्तमत्स्यादि, दुष्टं गरादि अत्यर्थदोषजनकञ्च । CK.
- अत्र पूर्वशब्दः कारणवाची, तेन भयहर्षकारणको मनोऽभिघात इत्यर्थः ।...भयहर्षावुपलक्षणौ, तेन क्रोधादयोऽपि मनोऽभिघातका अत्र ज्ञेयाः । CK.
- 6. मनोविधातः कामकोध.....चिन्तोद्वेगादिभिर्विहन्यते मनः । GD.
- हृदयोपघाताद् बुद्घ्युपघातो वक्ष्यमाणो युक्त एव, आश्रयोपघातेनाश्रितस्योपघातः सिद्ध एव । CK.
- 8. स्रोतांसि च मनोवहानीत्यनेन हृदयदेशसंबन्धिधमन्यो विशेषेण मनोवहा दर्शयति, किंवा, केवलमेव शरीरं मनोऽभ्यनुस्यूतं जग्राह । CK.
- बुद्धेः ज्ञानस्मृत्यादीनां चापि निवासं आश्रयं हृदयम् । .N.
- 10. धीविश्रम इत्यादिना सामान्यमुन्मादपूर्वरूपमाहेत्येके । CK.
- 11. संज्ञा नामोल्लेखेन ज्ञानम् । CK.

| CIKIT | SAST | HANA |
|-------|------|------|
|-------|------|------|

GD contradicts the view that it is prodrome as it does not tally with that mentioned in the section on nidana.<sup>1</sup>

11-12. The word 'citam' indicates greater aggravation of pitta as aggravation of dosa is greater if preceded by accumulation. Others take it as 'aggravated'.<sup>2</sup>

13-14. 'Sosmā kapha' denotes that kapha when associated with usmā causes insanity and not alone Or 'usmā'may mean 'power' and thus 'sosmā kapha' would mean 'powerful kapha'.<sup>3</sup>

GD does not agree to it. He says that both these views are incorrect because it would tell upon the independent causation of the dosa. In fact, every thing is pancabhautika and thus kapha, inspite of having properties such as guru, šīta etc., gets aggravated in association with uşmā produced by initiating tejas.<sup>4</sup>

JN, however, takes a different view. According to him, 'sosmā' originally qualifies the patient and by its relation secondarily kapha. Thus it is a symptom meaning 'desire for hot things'. He also refutes the view that ' $\bar{u}$ smā' means pitta because in that case it would be dual.<sup>5</sup>

15. Some say that the word 'tadrk' indicates that only that is to be rejected which is caused by all the etiological factors and has all the symptoms and not that which is weaker in these respects.<sup>6</sup>

GD, in addition, comments that only the tridosaja type where therapeutic measures are not conflicting is mentioned as curable.<sup>7</sup> Commenting on Sušruta's classification, he says that the type caused by psychic factors (manasa duhkhaja) which is described by Sušruta as the fifth type is, in fact, included in three dosaja types, similarly, that caused by poisons is covered by disorders of poisoning.<sup>8</sup>

- दितमित्यनेन ग्रयपूर्वकत्वेन पित्तस्य महान्तं कोपं दर्शयति, चयपूर्वको हि दोषकोपो बलवत्वान्महान् भवति । अन्ये त्विह दितशब्देन प्रकोपमिच्छन्ति । CK.
- सोष्मा कफ इति सह ऊष्मणा कफ उन्मादं करोति न केवल इति, उन्मादकरणे कफस्योष्मसहितत्वरूपं स्वभावं दर्शयति । किं वोष्मशब्देन वीर्यं शक्तिरूपमुच्यते, तेन सोष्मा कफ इति उत्क्लिष्टशक्तिकः कफ इत्यर्थः । CK.
- 4. सोष्मा सपित्तः कर्फ प्रवृद्ध इत्याहुरेके....अन्ये तु शक्तिरूष्मा उत्कृष्टशक्तिः कफः इत्याहुःः द्वयमप्येतन्न साधु पृथगदोषभवाभावप्रसंगात्। सर्वो हि पाञ्चभौतिकस्तेन श्लेष्मा गुरुशीतमृदुस्निग्धमधुरस्थिरपिव्छिलगुणोऽपि स्वारम्भकतेजस उद्देकेण शीतविपर्ययेण खलूष्मणा सहितः प्रवृद्धो भवति, न तून्मादरोगे शीतगुणेन प्रवधति कफः । शीतगुणानप्यतिरेकेण प्रवद्धः श्लेष्मा सोष्मा भवति, तदारम्भकतेजस उद्देकात् । GD.
- सोष्मा आतुरः, तत्संबन्धित्वेन इह कफोऽपि सोष्मा उच्यते, येन तज्जन्यत्वेन कफजोन्मादे सोष्मत्वमपि लिंगम् इति व्यज्यते। सोष्मत्वमुष्णाभिलापित्वम्। JN.
- केचिदत्र तादृक्शब्देन य एव समस्तहेतुजः सर्वलक्षणश्च स एव वर्ज्यों न त्वल्पहेतुलक्षण इति वदन्ति । CK.
- 7. भैषज्यविधिः यत्र त्रिदोषजे विरुद्धो न भवति स एव साध्यत्वेनोक्तः । GD.
- यस्तु सुश्रुतेन मानसदु:खजः पंचम उक्तः स च वातादिजेषु त्रिष्वन्तर्भवति ।.....विषजश्च विषरोग एवान्तर्भुतः । GD.

IX

135

नेदं सामान्यं पूर्वरूपं, निदानस्थानोक्तसामान्यपूर्वरूपानैक्यात् स मूढचेता इत्यादिरूपाणामनन्तरोक्तानामपि सामान्यलिंगत्वाच्च। GD.

17. The word 'aniyata' means that there is no fixed time as in vatika etc. In case of the reading 'niyata', it denotes regular in particular date etc.<sup>1</sup>

24-33a. 'Višeşávid' indicates that intake of sneha is useful only in uncovered vata and is contra-indicated in the covered one.<sup>2</sup>

33b-42a. The explicit mention of the word 'astāviņšati' denotes separate use of each drug of triphalā. Others say that by 'tālīšapatram' there may not be any doubt of two drugs (tālīša and patra) so to eliminate it the word 'astāviņšati' is used. Others, however, say that to denote the title 'astāviņšatyauşadha' it is so mentioned.<sup>3</sup>

Ck has discussed at length the topic of the use of the group of drugs collective or otherwise. He says that if durgs are mentioned chiefly, each drug of the group should be taken separately and not collectively but where the quantity is main, the group should be taken as whole<sup>4</sup> and also where it is mentioned chiefly and specifically.<sup>5</sup>

42b-44. By 'sthiradi' Ck takes 'sthiradi (laghu) pancamula and completes the number (twenty one) by taking drugs upto vidanga on the authority of Jatukarna.<sup>6</sup>

Here decoction should be taken four times of ghee like milk.<sup>7</sup> By the word 'ekavimšati' some take cooking of ghee twenty one times.<sup>8</sup>

GD contradicts those who take decoction in the quantity equal to that of ghee.9

57-63a. Some say the verses beginning with 'ugragandham' as unauthoritative.<sup>10</sup>

63b-76a. 'Agada' means 'anti-poison'.11'Gandha' here means 'aguru etc. (except

- अनियत इति वातिकादिवन्न आहारजीर्णादिकालनियतः । ये तु "नियत" इति पठन्ति, तेषां वक्ष्यमाणनियततिथ्यादीनां ग्रहणमभिप्रेतम् । CK.
- 2. विशेषवदिति वातस्य निरावरणरूपं विशेषं जानन् स्नेहपानं वातजे दद्यादिति दर्शयति, सावरणे तु तन्निषिद्धमेव। CK.
- 3. अत्र यद्यपि त्रिफलायाः प्रत्येकमेको भागो गृह्यते उत्सर्गतः तयाऽपि त्रिफलायाः प्रत्येकमागग्रहणदाद्र्यार्थमण्टाविंशतिभिरित्युक्तम्। .....अन्ये तु तालीशपत्रमित्यत्र तालीशं च पत्रं चेति द्रव्यद्रयग्रहणशंका स्यात्, तेनाष्टाविंशतिपदेन सा न भवत्वेतदर्थमण्टाविंशतिभिरिति कृतं, त्रिफलायाः प्रत्येकं ग्रहणं न्यायसिद्धमेवेति वदन्ति। अन्ये त्वष्टाविंशत्यौषधमिष्यत इत्यादावष्टाविंशत्यौषधसंज्ञया व्यवहारोऽस्य भवतीत्येतदर्थमष्टाविंशतिभिरिति कृतम्। CK.
- द्रव्यप्राधान्येनोपदिश्यमानं भागमानं प्रयोगेषु प्रतिद्रव्येष्वेव भवति न समुदाये। यदा तु मानप्राधान्येन निर्देशस्तदा समुदितस्यैव द्रव्यस्य मानग्रहणम्। CK.
- 5. यदा समुदायप्रधाननिर्देशो बिशेषाल्लिख्यिते, तदा प्रत्येकनिर्दिष्टलिंगानामपि समुदायस्य भागो भवति । CK
- स्थिरादीनीत्युक्ते विदारिगन्धादिपञ्चमूलमपि स्यादत आह....विडंगान्तशब्देन च कल्याणोक्तैकविंशतिस्थिरादिद्रव्यग्रहणमेव भवति । CK.
- 7. अत्र क्षीरेणैव चातुर्गुण्ये प्राप्तेऽयं कषायः.....चतुर्गुणो ज्ञेयः । CK.
- 8. केचित्त्वेकविंशतिपदेनैकविंशतिवारान् सर्पिस्तयैव विधया पक्तव्यमिति नदन्ति । CK.
- 9. तत्रान्ये व्यावक्षते...स्थिरादिक्वायो भागानुक्तौ सर्पिःसम इति..तन्न यौक्तिकमुपलभामहे। GD.
- 10. उग्रगन्धमित्यादिकं केचिदनार्षं वदन्ति । CK.
- 11. अगद इति विषहर: I CK.

tagara)' (see su.ch.5).1

76b-77. 'Tiktaka' means mahātiktaka. Jīvanīya ghrta is that described in vātarakta and misraka sneha is that described in treatment of gulma.<sup>2</sup>

78. Though the use of meat is contra-indicated in insanity, it also acts as remedy like fear and exhilaration. Others, however, say that its contra-indication is only in the exogenous type and thus there is no conflict in its use in the innate type. Ck emphasises on the former argument.<sup>3</sup>

85-86. Though it is not mentioned in the beginning, it is dealt with here because of its relevance as in the chapter on trsna, an additional trsna caused by heavy food is described. But it may even be covered by anxiety etc. If insisted on five types, it may be included in the vatika type because it causes aggravation of vata. Similar explanation may be given in the type caused by desire etc.<sup>4</sup>

- 1. गन्धेरिति अगुर्वाद्येस्तगरवर्जितैः । CK.
- 2. तिक्तकं महातिक्तकम् । जीवनीयं सर्पिर्वातरक्ते वक्ष्यते, मिश्रकः स्नेहः गुल्मविकित्सितोक्तः । CK.
- 3. मांसं च यद्यपि .....उन्मादे निषिद्धं तथाप्येवंविधप्रयोगेण मांसस्य यौगिकत्वमाह, यथा भयहर्षयोरून्मादकारणत्वेऽपि तौ पुनरून्मादे विधेयत्वेनोच्येते.....अन्ये तु निवृत्तमांसत्वमागन्तून्मादप्रशमनमिति व्याख्यानयन्ति, तेनेह निजे मांसविधाने भिन्नविषयतया न विरोध इति वर्णयन्ति । किन्तु निदानोक्तस्यापि मांसस्य यत् स्वजन्यव्याधिप्रशमकत्वं तदप्यतिदृष्टत्वादविरुद्धमेव, तेन पूर्वमेव समाधानमन्न समीचीनमिति पश्यामः ICK.
- 4. इष्टद्रव्येत्यादिना पूर्वसूत्रितोऽयमुन्माद: प्रकरणाच्चिकित्स्यते, यथा तृष्णाध्याये....गुर्वन्नजाया अधिकायाश्चिकित्सोच्यत इत्याहु: । किन्तु चिन्तादिदुष्टहृदय इत्यादिनोक्तसामान्योन्मादेन गृहीत एवायमर्थोऽत्र चिकित्सिते इति पश्यामः । पञ्चोन्मादव्यवस्थायामस्य वातिके एवावरोध उचितः, इष्टद्रव्यविनाशस्य वातप्रकोपकारित्वात् । एवं कामादिभवेष्वपि वाच्यम् । CK.

### CHAPTER X

3. 'Bibhatsacesta' means 'frothy discharge from mouth, convulsions in limbs etc.1

JN clarifies the nature of the disorder by analysing the derivation of the word 'apasm $\overline{a}ra'$ .<sup>2</sup>

4-5. Ck interprets 'sattva' as 'sattvaguna' and not mind.<sup>3</sup> GD takes it as mind.<sup>4</sup>

6-8a. By 'dhamani', particularly those connected with hrdaya are taken.<sup>5</sup> Here cause of aggravation of vata etc. are not mentioned they are the same as in case of insanity.<sup>6</sup>

JN says-the word 'šrita' means established (firmly), not moving away after the attack passes away.<sup>7</sup>

14-15. 'Prabodhana' means 'normal functioning on elimination of dosa'.8

25-27. Though urine is usually taken of cow but here bull's urine is useful.9

In apasmāra there is no dual type and as such 'vātašlesmātaka' should be interpreted as 'vātātmaka' and 'šlesmātaka'. Others take it as dual type caused by Prakrtisamasamavāya as in gulma.<sup>10</sup>

32-33. In the formulation beginning with katabhī, the decoction should be three times of oil, the fourth part being of urine.<sup>11</sup>

41-45. That the urine of brown cow is specifically powerful is indicated by the authoritative words.<sup>12</sup>

- अप अपगतः स्मारः स्मरणं अनुभूतार्थविज्ञानं यस्मिन् रोगे सोऽपस्मारः । JN.
- सत्त्वे इति सत्त्वाख्यगुणे....नतु सत्त्वशब्देन मन उच्यते । CK.
- 4. सत्त्वे मनसि। GD.

.

- 5. हृदयाश्रिता एव धमन्यो विशेषेण गृह्यन्ते । CK.
- अत्र च वातादीनां प्रकोपे पृथक् पर्यक् हेतुर्नोक्तः, तस्थोन्मादसाधारणत्वेन लब्धत्वात् । CK.
- 7. श्रिता आश्रिताः स्थिताः, वेगविरतौ न तु गताः । JN.
- 8. प्रबोधनमिति दोषविरहितत्वेन सम्यक्स्वव्यापारकरम् । CK.
- अत्र च यद्यपि- "स्त्रीणां तीक्ष्णं गवां मूत्रं न तु पुंसां तथाविधम् । पित्तांशिकाः स्त्रियो यस्मात् सौम्यास्तु पुरुषाः स्मृताः" इत्यनेन स्त्रियाः मूत्रं प्रशस्तमुक्तं, तथाऽपीह विशेषपरिग्रहात् पुंल्लिङ्गयोरेव मूत्रं यौगिकमिति । CK.
- वातश्लेष्मातके इति द्रन्द्रापस्मारानिर्देशाद् वातात्मके श्लेष्मात्मके घेति ज्ञेयम्ः अन्ये तु गुल्मवदनुक्तमपि प्रकृतिसमसमवायारब्धद्रन्द्रजं "वातश्लेष्मात्मके" इत्यनेन सूचितमपस्मारं वदन्ति । CK.
- 11. कटभीत्यादौ कटभ्यादीनां चतुर्णामपि त्वचं गृहीत्वा क्वाथः स्नेहत्रिगुणः कर्तव्यः, चतुर्थस्तु मूत्रभागेनैव स्नेहसमेन पूर्यते । CK.
- 12. कपिलानां गवां मुत्रे विशेषकरी शक्तिर्भवतीति आप्तवचनादुन्नीयते । CK.

<sup>1.</sup> बीभत्सचेष्टा फेनवमनांगविक्षेपणादिका । CK

By 'lavanāni' five common salts or all those mentioned under the lavana varga may be taken as available.<sup>1</sup>

53. The symptoms of exogenous one are only added to those caused by dosas, they can't stand independently. Hence there is no separate exogenous type of apasmāra as of unmāda. It is only a later association. Others, however, maintain that there is no restriction to the number of types and as such it relates to independent exogenous apasmāra with regard to its symptoms and treatment.<sup>2</sup>

54-63. Ck comments that though these verses are read by the scholars of Sindhu and Kashmir regions, the elders take them as unauthoritative.<sup>3</sup>

- 1. लवणानि सैन्धवादीनि पञ्च, किंवा, लवणवर्गोक्तानि सर्वाण्येव यथालाभं ग्राह्याणि । CK.
- 2. तेनागन्तुलिइगं दोषजेषु भवति, न च दोषर्लिगं विनाऽइगन्तुर्लिगता संभवति। ततश्चागन्त्वपस्मारः पृथइन भवति, किन्तु दोषजस्यानुबन्धस्पः पश्चात्कालीनः स आगन्तुः, तेन "चत्वारोऽपस्माराः" (सू.अ.19) इति यदुक्तं तस्यागन्तुरनुबन्धो भवत्येव कदाचिदिति। अनेनानुबन्धस्पतैव भूतापस्मारे दर्शिता, न तून्मादवत् स्वातन्त्र्येण कर्तव्यं भूतानाम्।.....अन्ये तु भीमदन्तादयः स्वतन्त्रागन्त्वपस्माराल्यपस्माराल्यपस्मार्त्तव भूतापस्मारे दर्शिता, न तून्मादवत् स्वातन्त्र्येण कर्तव्यं भूतानाम्।.....अन्ये तु भीमदन्तादयः स्वतन्त्रागन्त्वपस्माराल्यपस्मारल्थणचिकित्सानिर्देशार्यमत्र ग्रन्थं वर्णयन्ति, न संख्यानियमश्च दोषजापस्माराणामेवं भवति। CK.
- अस्मिन् प्रदेशे सैन्धवाः काश्मीराश्च "भगवन्" इत्यादिना अतत्त्वाभिनिवेशस्य लक्षणविकित्साग्रन्थं पठन्ति, स चानार्षं इति वृद्धाः । CK.

X

### CHAPTER XI

1-2. The disease caused by 'ksataksīna' and sexual indulgence etc. is the chief one and is called 'urahksata' by placing cause as effect. When the reading is 'ksīnaksata' it denotes injury in the debilitated person. Others take 'ksata' and 'ksaya' as two syndromes. In fact, the disease is one becuase of its mention in singular number and the division is only in symptoms based on causes or such mention of cause and symptoms is significant in prodromal stage for convenience of treatment.<sup>1</sup>

JN comments-how kşatakşaya differs from yakşmā because of similar pathogenesis and non-mention of the formur in enumeration of disorders? The answer is-both are different. Kşatakşaya is anubandhya (chief) and whe: it is neglected, yakşmā is associated later on. Both are also mentioned separately. There is also difference in pathogenesis. In yakşmā, it arises independently after urahksata whereas in case of kşatakşaya, kşaya follows urahkşata anc yakşmā is only associated later.<sup>2</sup>

4-8. 'Vyādhi' denotes 'kṣatakṣaya' others take it as 'kṣata'.<sup>3</sup> It should not be confused with rājayakṣmā because uraḥkṣata is caused only by tridoṣa, its pathogenesis and symptoms also are different.<sup>4</sup>

Ck interprets 'pramitašana' as 'constant use of single rasa' or 'eating late'.

GD says the disease as of two type-one due to overexertion and the other caused by debility.<sup>6</sup>

JN contradicts both Ck and GD. He says that debility caused by loss of semen and ojas is not kṣatakṣaya but yakşmā caused by debility.<sup>7</sup>

- तत्र क्षतक्षीणरूपाद् वक्ष्यमाणस्त्रीसेवादिकारणकशुकौजःक्षयाच्च जातो व्याधिः प्रधानम् 'उरो विरुज्यते' इत्यादिना वक्ष्यमाणलक्षणकः कारणे कार्योपचारात् "उरःक्षत" इत्युच्यते । यदा "क्षीणक्षत" इति पाठः.....पूर्वरूपावस्थायां व्याधिप्रतिक्रियार्थं ज्ञेयम् । CK.
- ननु क्षतक्षयो राजयक्ष्मणोऽभिन्न एव तुल्यसम्प्राप्तिकत्वात्....रोगाधिकारे पृयगनुद्देशाच्च ।.....उभयोर्भिन्नत्वात् । तथा च "उपेक्षिते भवेत्तस्मिन्ननुबन्धो हि यक्ष्मणः" इत्यनुबन्ध्यानुबन्धत्ववचनात् अस्मन्नये क्षतक्षयो यक्ष्मणो भिद्यते । भेदेन निर्देशश्चापि ।..... एवमनयोर्भेदात् सम्प्राप्त्योरपि भिन्नत्वम् । तथा च-एकत्र उरःक्षते जाते यक्ष्मणः स्वातन्त्र्येण सम्प्राप्तिः, अन्यत्र च क्षयस्य, यक्ष्मणस्तत्रानुबन्धरुपत्वम् । .....
- 3. व्याधिरिति वक्ष्यमाणलक्षणः क्षतक्षयाख्यो व्याधिः, अन्ये तु व्याधिशब्देन क्षतमेवाह् । CK.
- 4. न चास्मिन् राजयक्ष्मरूपता शंकनीया, यत उरःक्षतस्त्रिदोषजन्य एव, भिन्नसम्प्राप्तिश्च.....लक्षणानि भिन्नान्येव। CK.
- 5. प्रमिताशनम् एकरसाभ्यासः, किंवाऽतीतकालभोजनम् । CK.
- इति द्रिधा क्षतक्षीणम् । GD.
- जल्पकल्पतरुकारस्तु व्यावष्टे-वक्षसि विक्षते.....स्त्रीष्वतिप्रसक्तस्य.....इति द्रिधा क्षतक्षीणः ।..... एवं चक्रपाणिरपि मन्यते । तच्चिन्त्यम् । तथा च शुकौजसोःक्षयात् यः क्षयः स न क्षतक्षयः किन्तु क्षयहेतुकयक्ष्मा । JN.

12b-13. 'Avyakta' means 'incomplete in symptoms due to slightness'.<sup>1</sup>

In v. 13, specific prodroma are mentioned of ksata as well as ksīna. Others take it as symptoms of two phases of the disease.<sup>2</sup>

GD discussing the nature of purvarupa says that it always precedes the disease and can't be found in the present stage which is rupa. Thus in case of ksataksina, there is no purvarupa different from rupa. Whatever rupa is slightly manifested before the appearance of disease is known as purvarupa-3

15-20. Some read 'dvivatsakam' (V.16) meaning two parts or types of kutaja.4 By 'madhuka', its flowers should be taken.5

GD reads "samustativisam patham savatsakam" taking 'vatsaka' as 'seeds of vatsaka (kutaja).6

21-24. The word 'yuktya' indicates that honey should be added in the quantity by which pills may be prepared. 7

35-43. Marica etc. collectively should be taken in quantity of half pala; the elders, however, take separately half pala.8 Distinguishing between 'sudha' and 'amrta', Ck says that the former is terrestrial whareas the latter celestial nectar.9

GD and JN take each of marica etc. in quantity of half pala.<sup>10</sup>About 'sudha', JN says that it is food of 'bhogins11 (nagas).

44-47. Milk may be four times of ghee or decoction.<sup>12</sup>

50-55. According to Ck, the quantity of honey in 'sarpirguda' should be equal to

- अव्यक्तमिति अल्पत्वेन यथोक्तलक्षणतोऽसंपूर्णम् । CK. 1.
- कासो वैशेषिक: इति विशिष्ट:.....अन्ये तु उरोरुगित्यादिनाऽवस्थाद्रयस्य लक्षणद्वयमेतद् वर्णयन्ति । CK. 2.
- एतेन सर्वेषामेव ज्याधीनामव्यक्तलक्षणमपि पूर्वरूपमुच्यते, तत्तु दोषविशेषकृतत्वात् केचिदाहुर्विशिष्टपूर्वरूपं व्याधेरिति, तच्च न 3. प्रागृत्पत्तिलक्षणमेवेति.....उरःक्षतक्षीणयोः पूर्वरूपं नास्त्यतिरिक्तं रूपात्.....तत्तदेव लक्षणं प्रागुत्पत्तेरव्यक्तं यज्जायते तत्प्रागृत्पत्तिलक्षणं तस्य पूर्वरूपं न त्वपरं पूर्वलक्षणमस्ति, व्याधेः स्वभावादिति । GD.
- अत्र ये 'द्रिवत्सकाम्' इति पठन्ति ते वत्सकभागद्वयं ग्राहयन्ति, किंवा वत्सकद्वयमेव द्रिवत्सकशब्देन गृह्यते। CK. 4.
- मधुकशब्देनेह मधुकपुष्पं ग्राह्यम् । CK. 5.
- सवत्सकबीजां पाठाम् । GD. 6.
- युक्त्येति यावता मधुना गुटिकाः भवन्ति तावन्मानं मधु देयम् । CK. 7.
- पलार्धकत्वमिह मरिचादीनां मिलितानां, समाहारप्रधानत्वान्निर्देशस्यः वृद्धास्तु प्रत्येकमेव पलार्धकत्वं वदन्ति । CK. 8.
- सुधा भौमी भोज्या, अमृतं तु देवभोज्यम् । CK. 9.
- पञ्चानां प्रत्येकं पलार्धकम । GD. 10. मरिचादिकं प्रत्येकमर्धपलमितम । JN.
- 11. सुधा भोगिभोज्या, अमृतं देवभोज्यम् । JN.

Accordingly the CK's reading may be 'bhaugi' instead of 'bhaumi' as in GD's edition.

12. क्षीरं चात्र चतुर्गुणं घृतात् , किंवा क्वायचतुर्गुणं क्षीरम् । CK. क्षीरं क्वाथाद् घृताद्वा चतुर्गुणम् । JN.

that of tvadksīrī etc.1 GD takes it as one-fourth.2

56-61. Wrapping of boluses is done to enhance their potency.<sup>3</sup>

66-69. In 66, the correct reading as accepted by Ck is drākṣām navamāmalakam as evident from his comm. (drakṣāmityādau) and f.n. in GD's comm. The present text found in nirnayasagar edition is that accepted by GD.

70-77. Ck says that cowmilk here is mentioned as source (of ghee) and not for cooking as in this case modaka can't be prepared with addition of powder.<sup>4</sup>

GD reads "goksirad dvyadhakam"

1. समध्वंशानित्यनेन मधुनः त्ववक्षीर्यादिसमानतामाह । CK.

2. चतुर्थांशं मधु दत्वा । GD.

3. भूर्जपत्रवेष्टनं च शक्त्युत्कर्षार्थम् । CK.

गोश्वीरेत्यादौ गोश्वीरं कारणतयोव्यते न घृतपाकार्थं, तथाहि सति प्रक्षेप्ययूर्णेन मोदका न भवेयु: I CK.

### CHAPTER XII

1-2. In kşatakşīņa there is injury to marmas in šotha also the same is present[as cause] hence due to similarity of cause, the treatment of šotha is described after that of kşatakşīņa.<sup>1</sup>

3. 'Prakopa' here means 'cause of prakopa (aggravation). 'Rupa' denotes symptoms as well as prodrom  $e^{2}$ .

JN says that because of being means of the knowledge of disease samprapti is also included in 'rupa'.<sup>3</sup>

4. 'Agadaveda' is veda (source of knowledge) of regaining health. <sup>4</sup> 'Ekāngaja' here means 'that produced in half or one of the organs of the body.'<sup>5</sup>

GD interprets 'agadaveda' as 'Ayurveda'.6

Sotha caused by dual and triple dosas is included in 'vatika' etc.7

5-6. 'Abhakta' means 'abstenance from food' or 'unwholesome food.<sup>8</sup>

GD says that 'dadhi' etc. are related to 'anna' but combines 'ama' with 'mrt'.9

JN reads 'abhukta' and interprets it as 'fasting'. By 'āma' he rightly takes uncooked but also puts alternative as 'undigested juice.<sup>10</sup>

7. 'Bahya' means superficial, thus it indicates that so that does not affect the deep layers of skin.<sup>11</sup>'Ca' indicates that exogenous so that also has got three types as in case of innate one.<sup>12</sup>

- क्षतक्षीणे मर्मोपरगतो भवति, शोथेऽपि मर्मोपघातः कारणं, तेन समानहेतुतया क्षतक्षयमनु शोथचिकित्सितमुच्यते । CK.
- 2. प्रकोपयतीति प्रकोपो हितुरित्यर्थ:, किं वा कार्यकारणयोरभेदोपचारात् प्रकोपशब्देन श्वयथुकारणमुच्यते। रूपशब्देन रूपपूर्वरूपयोर्ग्रहणम्। CK.
- व्याधिज्ञापकतया सम्प्राप्तिपूर्वरूपयोः इह रूपशब्देन ग्रहणम् । JN.
- अगदाथ आरोग्यार्थो यो वेदः सोऽगदवेदः । CK.
- तत्रैकांगजेनार्धगात्राश्रितावयवाश्रितयोरिह ग्रहणं ज्ञेयम् । CK.
- अगदवेदसिन्धुरायुर्वेदसिन्धुः । GD.
- 7. द्वान्द्रिकसान्निपातिकानामिह वातिकादिष्ववरोधः । JN.
- 8. अभक्तं अभोजनं विगुणञ्च भोजनम् । CK.
- अन्नस्य दध्यादिप्रत्येकेनोपसृष्टत्वम् । आममृत् अपक्वमृत् । GD.
- 10. अभुक्तमभोजनमुपवासश्च ।.....आममपक्वम् , आमः अपक्वरसो वा । JN.
- 11. बाह्या इति अगम्भीराः, एतेन गम्भीरत्वग्दूषकत्वं शोधस्य न भवति । CK.
- 12. चकारादागन्तुरपि यथोक्तमेदात् त्रिविध इत्यर्थः । CK.

8. The word 'sira' denotes channels in general.<sup>1</sup> Utsedha' (protuberance) is the specific sign of the disease. <sup>2</sup>

9. 'Adhah' means 'pakvāšaya' etc. Pakvāšaya is the seat of vāyu.<sup>3</sup> 'Kvacit' means in throat, palate etc.<sup>4</sup>

BY 'urdhva', JN takes 'amašaya' which is the seat of kapha.5

10. 'Davathu' is distress in eye etc.<sup>6</sup> JN interprets is as burning sensation. <sup>7</sup>

12. 'Harşa' is tingling sensation or horripilation.<sup>8</sup> Some read 'nimittatah' instead of 'animittatah' which means 'by measures for pacifying vata such as oil massage, fomentation, pressing etc'.<sup>9</sup>

14. In night due to obstruction in channels the body fluid increases and because of inactivity also kapha increases and as such kaphaja type of šotha aggravates in night. On the contrary, during day the channels are clear and due to activity also kapha does not aggravate but vay u and as such vataja šotha is more pronounced in day.<sup>10</sup>

15. Vomiting etc. refers to the complications of šotha as enumerated in C.Su. 1811

16. The disease may be known as curable with difficulty if all the symptoms of the easily curable are not present.<sup>12</sup>Here the word 'dosa' has come twice. The first one denotes dosa in general while the second one means particular dosa. Others take the former as  $d\overline{u}$ sya and the latter as dosa. In the former interpretation 'dosa' includes 'd $\overline{u}$ sya' as well.<sup>13</sup>

| 1, | सिरशिष्टन स्रातसा सामान्यन ग्रहणम् । CK.             |
|----|------------------------------------------------------|
| 2. | उत्सेधेनाव्यभिवारिणा लिङ्ग्यत इति उत्सेधलिङ्गः । CK. |
|    | उत्सेघलक्षणं स्फीतलक्षणम् । GD.                      |

- उत्सेधः औन्नत्यं एव लिङ्गं स्वरूपं अव्यभिचारिलक्षणं यस्य तम् । .N.
- अध इति पक्वाशयप्रभृतौ । वायोः स्थानं पक्वाशयः । CK.

- उर्ध्वमामाशय: श्लेष्मण: स्थानम् । JN.
- दक्युः उपतापश्चक्षुरादौ । CK.
- 7. दवयुः दाहः । JN.
- हर्ष: "झणझणिका" इति ख्याता वेदना, किंवा रोमहर्ष: ) CK.
- केवित् "निमित्ततः" इति पठन्ति, तेन "स्नेहोष्णमर्दनाभ्याञ्च प्रणश्येत् स च वातिकः" इति यदुक्तं, तदेवेदमुच्यते । CK. निमित्ततः निमित्तेन स्नेहस्वेदादिना । .N.
- 10. रात्रौ स्रोतोरोधजेन देहबलेदेनावेष्टया च कफस्य वृद्धत्वात् तज्जनितशोयो बलवान् भवति, दिवा तु स्फुटस्रोतसि शरीरे वेष्टायुक्ते न कफो बली भवति किन्तु वायुः, तेन वातशोयो दिवा बली भवति, कफशोयस्तु हीयते। CK.
- वमिपूर्वकैरिति त्रिशोथीये "र्छार्दैः श्वासोऽरूचिस्तृष्णा ज्वरोऽतीसार एव च । सुप्तिः शोषः सदौर्बल्यः शोथोपद्रवसंग्रहः । ।" (सू० अ० १८) इत्यनेनोक्तैः । CK.
- 12. कृच्छूसाध्यलक्षणं च सुखसाध्यलक्षणासंपूर्णतायां ज्ञेयम् । CK.
- दोषशब्देन वातादयो गृह्यन्ते....तेनैव तद्विशिष्टवाचकतया बलदोषकालविदिति वचनं न पुनरुक्तम् । अन्ये तु, प्रथमेन दोषशब्देन दृष्यधातुग्रहणं, द्वितीयेन तु वातादिग्रहणमित्याहु: । प्रथमव्याख्याने तु दोषशब्देनैव दृष्यस्यापि दोषाधारस्य ग्रहणं ज्ञेयम् । CK.

<sup>4.</sup> क्वचिदिति कण्ठताल्वादिदेशे । CK.

CIKITSASTHANA

17-19. Ck says that dosas are verily immature in earher stage.<sup>1</sup>

21-22. In šotha, kapha dosa is to be tackled first, hence treatment of kaphaja šotha is described first.<sup>2</sup>

Here iron should be taken killed as in rasāyana. Its quantity should be little and not equal (to other drugs) as it creates complications.<sup>3</sup>

23-28. The quantity (one prastha=640ml.) of milk is too much and as such it should be taken after reducing to one-half by boiling.<sup>4</sup> In the formulation beginning with 'mayūraka', the quantity of milk and drugs should be the same as in the proceeding one.<sup>5</sup> In the formulation dantTetc. milk is too much in comparison to drugs and as such it should be reduced.<sup>6</sup>

29-31. The word 'vaihāyasa' is interpreted as 'antarīkṣa'<sup>7</sup> (open space). JN interprets it as 'on a support suspended in space'.<sup>8</sup>

34-38. Here six types of udararoga are indicated leaving two ones e.g. chidrodara and jalodara which are incurable.9

GD reads 'ksaudraghrtapradigdham' and interprets that is should be taken mixed with honey and ghee.<sup>10</sup>

39-40. Here, Ck says, in two prastha of triphalā etc. four times water should be given decoted to one-fourth as in other āsavas. Others, however, in powder itself add half drona water. Or powder should be taken in quantity of kudava, and honey double of that.<sup>11</sup>

- 2. अत्र कफदोषस्यैव प्रथमं चिकित्स्यत्वेन व्योषमित्यादिना कफशोधचिकित्सामाह । JN.
- मारितमेवात्र अयोरज इच्छन्ति, रसायनेऽपि मृतायोरजस एव प्रयोगोपदेशात्। अयोरजो न समं तुल्यमानं, अयो हि दुष्परिणामं, तेनाय:- प्रयोगेऽल्पमेव लोहं मात्रानुसारेण ज्ञेयम्। CK. अयोरजः शोधितमारितपुटितलोहवूर्णम्। GD.

सायोरजस्काः मारितपुटितलोहचूर्णसहिताः । .N.

- पुनर्नवेत्यादौ प्रस्थमानं क्षीरमतिबहुत्वात्तदर्धावशिष्टं पक्त्वा पेयम् । CK.
- 5. मयूरकमित्यादावपि पूर्वयोगोक्तं क्षीरं दव्यमानं च ज्ञेयम्। CK.
- अत्र च भेषजापेक्षया क्षीरस्य बहुत्वात् स्तोकक्षीरदानं केचिदिच्छन्ति साधनत्वेन कर्तव्यमिति । CK.
- 7. वैहायसे इति अन्तरिक्षे। CK.
- 8. विहाय आकाशम् , तदवलम्ब्य स्थिते वैहायसे शिक्ये । .N.
- षड्जठराणीति भेषजासाध्यौ क्रिद्रदकोदरौ वर्जयित्वा । CK.
- 10. क्षौद्रधृतप्रदिग्धं.....पिबेत्। GD.
- 11. फलत्रिकमित्यादौ त्रिफलादीनां चतुर्गुणं जलं दत्वा पादावशेषः कषायः आसवान्तरे दृष्टत्वाञ्ज्ञेयः ।.....अन्ये तु चूर्णे एव द्रोणार्ध परं जलं ददति । किंवा, कुडवमानत्वं चूर्णस्य देयं, तेन द्रिरंशं क्षौद्रमिति द्विकुडवमिति यावत् । CK.

<sup>1.</sup> अपक्वता च प्रायो दोषाणां प्रथमदुष्टौ भवति। CK.

43-46. 'Catvāri lavaņāni' means 'four salts except sāmudra one'<sup>1</sup> In this formulation water should be four times of powder.<sup>2</sup>

According to GD, dry radish should be cooked in eight times water reduced to one fourth. In this other powders should be added and again cooked till it becomes thick. He also criticises those who advocate addition of powders when alkaline water, after cooking, becomes thick.<sup>3</sup>

JN is not clear and presents both alternatives.<sup>4</sup>

47-48. Increase by half pala is for both fresh ginger and jaggery combined and not separately as in that case the dose would be too much which may produce loss of appetite etc. By increasing half pala daily it would be five palas in ten days.<sup>5</sup>

49. The word 'tathaiva' denotes that this should be increased by half pala daily and also be taken with jaggery as in preceding formulation.<sup>6</sup>

50-52. In this formulation, the quantity of decoction is one kamsa (ādhaka) and as such dašamūla is taken in the same quantity e.g. 64 palas. Others read as "dvipañcamūlasya tulākasāye kamso'bhayānāmea šatamgudasya".<sup>7</sup> As the quantity of trikatu and trisugandha is not mentioned it should be decided on the basis of other leha formulation. In agastyaharītakī, pippalī powder is added in quantity of four palas in one tulā (100 palas) of jaggery. In cyavanaprāša, two pala pippalī powder is added in half tulā (50 palas) of sugarcandy. Likewise, here also in one tulā of jaggery four palas of pippalī powder should be added. As regards trisugandha, it should be taken in quantity of two palas as is cyavanaprāša caturjata is taken in quantity of one pala.<sup>8</sup> The

- चत्वारि लवणानि सामुदवर्जम् । CK.
- 2. अत्र जलमानमपि चूर्णचतुर्गुणं देयम् । CK.
- मूलकशुण्ठकानां.....भस्मनो द्रोणं.....अष्टगुणे तोये पक्त्वा चतुर्यांशशेषितं.....तावत् पक्तव्यं यावत् धर्न.....स्यात् । यस्तु धारोदकं पक्त्वा धनीभूते धारद्वयादिकं प्रक्षिप्य गुडिकां कृत्वा व्यवहरति, तदसंगतम् , तत्सलिलेन साध्यमालोङ्येति वचनात् । GD.
- सर्वं सलिलेन चतुर्गुणेन आलोड्य..... मूलकशुण्ठकभस्मस्रावितोदकेन सर्वमालोड्य वा। JN.
- अर्धपलाभिवृद्धिश्व इह गुडनागराभ्यां ज्ञेया, अन्यथा केवलार्द्रकवृद्ध्या.....भूरिमात्रतयाऽग्निवधादिदोषकारकं स्यात् । अर्धपलादारभ्य प्रतिदिनमर्धपलवृद्ध्या दशभिर्दिनैः पञ्चपलं भवति । CK.
- पूर्वयोगवदर्धपलाभिवृद्धिः गुडयुक्तत्वं चेत्यादि सर्वं तथैवेति पदेन गृह्यते । CK.
- 7. द्रिपञ्चमूलस्येत्वादौ कंसः क्वायो भवति, तावन्मानं दशमूलं चतुःषष्टिपलं ग्राह्यम् । अन्ये तु "द्रिपंचमूलस्य तुलाकषाये कंसोऽभयानां च
- 8 व्योषत्रिसौगन्ध्ययोः मानानिर्देशेन अन्यत्र लेहान्तरोक्तवूर्णमानानुसारेण मानं ज्ञेयम्। अगस्त्यहरीतक्यां गुडतुलायां पिप्पलीवूर्णपलवतुष्टयमुक्तं, तथा व्यवनप्राशे मत्स्यण्डिकार्ध तुलायां पिप्पलीवूर्णपलद्र्यमुक्तं, तद्वदिहापि गुडशते व्योषस्य कटुद्रव्यस्य पलवतुष्टयम्। तथा व्यवने चातुर्जातकस्य गन्धार्थस्य पलमुक्तं तदनुसारेणेह द्रिपलं त्रिसौगन्ध्यम्। CK.

word 'kincit' in relation to yavašuka should be interpreted as half the quantity of sunthetc. Others take it as karsa. Jatukarna takes trisugandha each one karsa and trikatu and yavaksara each one pala.<sup>1</sup>

GD relates 'prasthardhamatra' with both vyoşa etc. and madhu and thus takes powder of trikatu and trisugandha combined half prastha one pala and ten masa. He also takes 'kincit' as 'karşa'. GD criticises Ck in this respect.<sup>2</sup>

JN relates 'kincit' with all of them-trikatu, trisugandha and yavašuka and takes it as one karsa.<sup>3</sup>

53-54. Here drugs are three pala, they should be boiled in eight times water reduced to one-fourth e.g. six pala.<sup>4</sup>

55-57. Some read as 'bilvat palam'. In this case, bilva is taken one pala and other drugs one karşa.<sup>5</sup>

64-67. 'Gandha' means 'aromatic drugs of agurvadi gana'.' JN interprets as 'ušīra' etc.<sup>7</sup>

75. In the first half of the verse, the disorder described is cause by tridosa and is named 'širahšotha'. In other texts, it is known as 'upašīrsaka'.<sup>8</sup> JN says that in kanthašālūka, there is predominance of kapha as mentioned in Sušruta.<sup>9</sup>

76. In bidalika, tridosa is the originating cause with predominance of raktapitta.10

GD and JN accept the reading "švasanocchvasograh" instead of "švasanasu cograh".

87. In spite of having slight difference arbuda should be treated like granthi.<sup>11</sup>

 व्योषं त्रिसौगन्ध्यवूर्णं मिलित्वा प्रस्थार्धमात्रं प्रत्येकं दशमाषकाधिकपलमानं, यावशूकात् किञ्चिच्च कर्षमानम् ।.....यस्त्वेनां कंसहरीतकीं व्याख्याय प्रतिसंस्कृत्य दशमूलीहरीतकीतिनाम्नोक्ता तत्र प्रमादेन व्योषादीनां प्रस्थार्धमात्रमित्यनेन अन्वयं न बुद्ध्वा तेषां मानमनुक्तं मत्वा पलादिमानं मानानुक्तेरुक्तम् । GD.

3. तत्र व्योषं त्रिकटुचूणं किञ्चित् कर्षम् ।.....त्रिसौगन्ध्यचूर्णञ्च किंचित् यावशूकात् चूर्णादपि यवश्वारचूर्णादपि किञ्चित् कर्षम् । .N.

- 4. पटोलमुलेत्यादौ क्लाध्यद्रव्यपलत्रयमष्टगुणजलपरिभाषया क्वयनीयं, ततश्वतुर्भागावशेषेण षट्पलमानः कषायो भवति । CK.
- 5. सचित्रकेत्यादौ केचित् "बिल्वात् पलं" इति पठन्ति । तन्मते बिल्वं पलमानं, शेषं तु कार्षिकम् । CK.
- 6. गन्धेरगवांदिभि. । CK.
- 7. गन्धेरुशीरादिभिः । JN.
- 8. शिरसः सुघोरभित्यत्र लक्षणं त्रिदोषकृतं, नाम च "शिरःशोय"-इति विज्ञेयं, तन्त्रान्तरेऽयं "उपशीर्षक" इत्युक्तः । CK.
  - ते एव दोषाः कफोल्वणाः सुश्रुते कफसम्भवत्ववद्यनात्....शालूकं नाम शोथं कुर्वन्ति । JN.
- 10. बिडालिकायां त्रिदोषाश्रयः कारणत्वेनानुवर्तते ।.....इयं च त्रिदोषजाऽपि रक्तपित्ताधिका ज्ञेया । CK.
- 11. अविशेष इव अविशेष इह ज्ञेयः ।.....तस्मात् स्तोकविशेषे सत्यपि सावाद्यविशेषाद् ग्रन्थिविशेषचिकित्सैवातिदिश्यतेऽर्बुदे । CK.

किञ्चिव्छब्दस्याल्पववनत्वादत्रोक्तनागरादिवूर्णांदर्धमानं यावशूकस्य ज्ञेयम्। केवित्तु किञ्चिव्छब्दं कर्षपर्यायं वदन्ति, तन्त्रान्तरप्रत्ययात्। जतूकर्णसंवादात् त्रिसौगन्ध्यस्य प्रत्येकं कर्षमानत्वं, व्यूषणयवक्षाराणां तु प्रत्येकं पलम्। CK.

88-90a. Here vidārikā has been said as from kapha and vāta but in Sušrutasamhitā it is tridosaja and as such it should be taken as tridosaja having more kapha and vāta

and less pitta.<sup>1</sup> GD reads 'samula' instead of 'sašula' and intreprets it as 'that which does not move on pressure'.<sup>2</sup>

94-95. The raktaja type of bradhna described by Sušruta should be included in pittaja one.<sup>3</sup>

GD and JN read 'vrddha' instead of 'bradhna'.

99-100. The word 'raktapaka' means having 'paka of rakta' and not 'paka with red colour'.<sup>4</sup>

- विदारिकेह कफवाताभ्यामुच्यते, सुश्रुते विदारिका "सर्वजां सर्वलक्षणा" इति पठिता, तेनेहापि कफवाताधिका हीनपित्ता च विज्ञेया। CK.
- 2. समुला न या चलति प्रपीडनेन सा समूला पिडका। GD.
- 3. सुश्रुते तु रक्तजोऽपि ब्रध्न उक्तः । स इह पित्तजे एवान्तर्भावनीयः । CK.
- 4. रक्तस्य पाकेन युक्तं रक्तपाकं, न तु रक्तवर्णमात्रम् । CK.

### CHAPTER XIII

9-11. 'Agnidosa' here means 'agnimandya (sluggishness of digestive fire) as the same aggravates three dosas and thereby causes udararoga.<sup>1</sup> 'Mala' means vata etc. as well as faeces etc.<sup>2</sup> 'Malina' means 'that which causes impurity such as incompatible food etc.<sup>3</sup>

GD interprets 'malina' (as dirty) such as saka etc.<sup>4</sup> JN, in this respect, follows CK.<sup>5</sup>

16-19. Ck informs of a textual variation e.g. "baddhodavartahetuka" instead of "rūksodavartahetuka".<sup>6</sup>.

20-22. In verse 20 pathogenesis is described of four dosaja types and that described earlier is generally for all the udararogas- thus say some commentators. Others say that it is only to add the involvement of channels carrying sweat and body-fluid and as such should not be taken as repetition.<sup>7</sup>

GD commenting on v.22, says that the word 'plīha' includes yakrt also and as such the number (eight) of types is not transgressed.<sup>8</sup>

23-25. In vatodara kapha is subsidiary.9

26-28. Here also vata and kapha are subsidiary and pitta is chief. It destroys dhatvagni in other places and then affects the digestive fire in amasaya.<sup>10</sup>

35-38. Enlargement of spleen is of two types-one by displacement due to pressure etc. and the other due to increase in blood.<sup>11</sup>

- 3. मलिनैरिति दोषकारकैर्विरुद्धाहारादिभिः । CK.
- 4. मलिनैः शाकाद्यैः । GD.

5. मलिनैः मलकरैः अपथ्यैः । JN.

- त. स्ट्घ्वेत्यादिना चतुणा दोषजन्यानामुदराणां सामान्यात् संप्राप्तिमाहः, "पूर्व या संप्राप्तिरुक्ता सा सर्वोदराणाम्" इत्येके वदन्ति। "रुट्घ्वेत्यादिना पूर्व संप्राप्त्यनुक्तस्य स्वेदाम्बुवाहिस्रोतोदुष्टिरूपस्याभिधानादपौनरुत्त्वत्त्यम्" इत्यन्ये। CK.
- 8. प्लीहशब्द इह यकृदुपलक्षक इति नाष्टत्वहानिः । GD.
- 9. अत्र कफस्याप्राधान्यम् । CK.
- अत्रापि अनिलकफावप्रधानौ, पित्तं तु प्रधानम् । निहन्त्यामाशये वहि्नमित्यनेन स्थानान्तरस्थधात्वग्निवधं कृत्वा । CK.
- 11. प्लीहवृद्धिर्दिविधा-संक्षोभादिव्युतस्य वा वृद्धिः, अव्युतस्य वा शोणितवृद्ध्या वृद्धिर्भवति । CK.

अग्निदोषोऽत्राग्निमान्धमेव विवश्वितं, तस्यैवेहोदरकारणदोषत्रयकर्तृत्वमुक्तम् । CK.

<sup>2.</sup> मला वातादयः पुरीषादयश्च। CK.

 <sup>&</sup>quot;स्क्षोदावर्तहेतुका"-इत्यत्र "बद्धोदावर्तहेतुका" इति वा पाठः । CK.

'Adi' in 'rasadi' denotes mamsa etc. also which indicates increase of blood by diet and movements.<sup>1.</sup>

The enlargement of spleen due to displacement is of four types caused by vata etc. and with that caused by increased blood it comes to five.<sup>2</sup>.

GD and JN read "atyāšitasya" instead of "ašitasyāti" (v.35).

39-41. All the five causes produce only one disorder e.g. obstruction in anal passage and not different five types.<sup>3</sup>.

42-44. Ck informs of a textual variation "udakodarasya doşāņām ca" instead of "yathābalam ca doşānām".

45-49. 'Piccha' (slim) appears before water collects. Piccha is like gummy exudation. Others take it as similar to scum of boiled rice.<sup>4</sup>

The word 'acikitsya' excludes severe measures like application of poisons, surgical operation etc.<sup>5</sup>

50-51. Baddhaguda, dakodara and chidrantra are mostly incurable but are sometimes cured with treatment applying poison and surgical interference.<sup>6</sup>

59-67. The word 'marga' here means 'mukha' (opening).7

72-73. 'Višuddha' means (purified) without emesis as it is contra-indicated in udararoga.<sup>8</sup> 'Curnayaskrti' means 'iron preparations mixed with powders (such as navayasa) or it may mean curna and ayaskrti separately.<sup>9</sup>

75-89a. The symptoms of (vitiated) blood should be known as mentioned in

- शोणितं वा रसादिभ्य इति अत्रादिशब्दः प्रकारवाची, तेन रसस्य कारणस्य वृद्ध्या कार्यस्य रक्तस्य वृद्धिस्तया मांसादिभ्योऽपि रक्तवृद्धिर्भवति, तेनाहारविहारेभ्यो रक्तवृद्धिरुक्ता भवति । CK.
- प्रथमं या च्युतस्य वृद्धिरुक्ता सा वातादिसन्निपातत्वेन चतुर्विधा ज्ञेया, तेन रक्तजप्लीहवृद्ध्या समं पञ्च प्लीहदोषा ये उक्तास्ते संगता भवन्ति । CK.
- पक्ष्मबालैरित्यादिना अनेकहेतुकृतो गुदनिरोध:, तेन गुदनिरोधकत्वरूपेणैकरूपमेव बद्धगुदोदरं जनयति। तेन पक्ष्मादिगुदनिरोधहेतुपञ्चकजन्यत्वाद् बद्धगुदोदराणां पंचत्वं नोह्यम्। CK.
- अत्र जलजन्मपूर्वरूपं पिच्छोत्पद्यते ।.....पिच्छासदृशो भागः पिच्छा, अन्ये तु भक्तमण्डसदृशीं पिच्छामाहुः । CK. पिच्छासदृशो भागः पिच्छा, पिच्छा शाल्मलिनिर्यासः । JN.
- अचिकित्स्यमिति विषप्रयोगशस्त्रप्रणिधानादिदारुणकर्मव्यतिरिक्तक्रियया अचिकित्स्यम् । CK.
- जातोदकं क्रिदान्त्रं च प्रायो विनाशाय भवति कदाचिद् विषशस्त्राभिमतचिकित्सया जातोदकं क्रिदं बद्धगुदं च सिध्यतीति प्रायःशब्देन दर्शयति । CK.
- स्रोतोमार्गनिरोधनादिति स्रोतोमुखनिरोधनादित्यर्थः । मार्गशब्दोऽत्र मुखवाची । CK.
- स्रोतोमार्गनिरोधनं स्रोतोद्वारनिरोधः । .N.
- विश्द्रमित्यत्र वमनं विना विशुद्धो ज्ञेयः, वमनस्योदरे निषिद्धत्वात्। CK.
- वूर्णयुक्ता अयस्कृतयः वूर्णायस्कृतयः.....किंवा वूर्णान्यत्रैव वक्ष्यमाणानि, अयस्कृतयस्तु रसायनोक्तलोहप्रयोगे ज्ञेयाः । CK.

vidhišonitīya chapter (Su. ch. 24) and other texts.<sup>1</sup> Pippalī here means 'vardhamāna pippalī' as in rasāyana.<sup>2</sup>

Kşāras and aristas refer to those mentioned in grahaņī roga and arša or here itself.<sup>3</sup> 'Dīpanīya' means the drugs mentioned in pippalyādi gaņa.<sup>4</sup>.

GD reads "dipaniyarasānvitaih" instead of "dipaniyasamāyutaih" (v.88) and interprets as appetising rasas such as sour, bitter and pungent.<sup>5</sup> JN interprets it as 'processed with dipaniya dravyas'.<sup>6</sup>

89b-93a. Though non-unctuous enema is contra-indicated in baddhodara, chidrodara and dakodara, it is prescribed with unctuous enema because the disease in such condition is amenable only to this treatment.<sup>7</sup>

111-112a. Some read 'snehaniyani" instead of "dipaniyani".8

112b-116a. Ck says that word 'dvi' (V.113) relates to both 'ardhapalika' and 'prastha' thus the former would mean one pala and the latter two prasthas. In Kashmir recension, there is explicit mention of one pala of each drug.<sup>9</sup>

GD, however, takes half pala of each drug while JN takes one pala.<sup>10</sup>

116b-118a. The quantity of yavaksara should also be as that of citraka.<sup>11</sup>

138b-140. As liquid for cooking ghee is not mentioned water should be taken. Or it may be cooked with the butter-milk produced in the process.<sup>12</sup>

- 2. पिप्पलीर्वा प्रयोजयेदिति रसायनोक्तपिप्पलीवर्धमानं प्रयोजयेत् । CK.
- 3. क्षारारिष्टगणानिति ग्रहण्यशॉवक्ष्यमाणक्षारारिष्टसमूहान् , इहापि च विडंगमित्यादिना क्षारं, तथा रोहीतकलतेत्यादिनाऽरिष्टं च वक्ष्यति । CK.
- दीपनीयसमायुतैरिति पिप्पल्यादिदीपनीयगणसंस्कृतैः । CK.
- 5. दीपनीयरसैरम्लतिक्तकटुकै: I GD.
- दीपनीयरसान्वितैः दीपनीयद्रव्यैरुपसंस्कृतैः । JN.
- 7. बद्धटिकददकोदरिणां च यघप्यास्थापनं निषिद्धं, तथाऽपि तदेकसाध्यायामवस्थायां निरूहानुवासनमिह ज्ञेयम् । CK.
- 8. "दीपनीयानि" इत्यत्र केचित् "स्नेहनीयानि" इति पठन्ति । CK.
- 9. द्विशब्दः प्रस्थेन तथाऽर्धपलिकैरित्यनेन च योज्यः । एतेन पिप्पल्यादीनां द्विरिति द्विगुणार्धपत्तैः षट्पलानि भवन्ति, प्रस्थेन च द्विशब्दयोजनाद् घृतप्रस्थद्व्यं भवति । काश्मीरे तु "पलिकै पिप्पलीक्षरैद्विप्रस्थं सर्पिषः पचेत्" इत्येव पठ्यते । CK.
- पिप्पल्यादिभिः कल्कैः प्रत्यकमर्धपलिकैः । GD.
  द्विः अर्धपलिकैः द्विगुणार्धपलैः एकपलिकैरित्यर्थः । JN.
- 11. यवक्षारस्यापि चित्रकवत् पलं देयम्। CK.
- 12. तत्र प्रथमे घृते द्रवानुक्ते जलेन किंवा प्रकृतदधिमथितेनोद्घृतघृतेनैव पाक: I CK.

तत्र रक्तस्य लक्षणानि विधिशोणितीयोक्तानि, तन्त्रान्तरे.....इत्यादीनि ज्ञेयानि । CK.

### CHAPTER XIV

4. 'Prakopa' here means 'origin of disease.'1

5. 'Bija' here is 'sperm and ovum' that when affected by the genetic factor initiating the anal folds becomes cause of the congenital piles. The seed which initiates the body other than anal folds is not affected and as such does not cause any other disorder.<sup>2</sup> 'Apacāra' means unwholesome diet and movements which particularly vitiate the portion of sperm and ovum.<sup>3</sup>

GD takes 'bija' as artava.4

14-16. The words 'usņa' (in v.15,16) denote 'hot in touch' and 'hot in effect' (uṣṇavīrya) respectively.<sup>5</sup> There is also textual variation as "kaṭvamlalavaṇakṣāra" instead of "kaṭūṣṇalavaṇakṣāra".

GD reads "katūsņalavaņāņnāni". JN reads "katvamlalavaņaksāra" and interprets 'usņa' both as in contact and effect.<sup>6</sup>

33-37. Surgical operation should be performed properly only by the trained surgeon.<sup>7</sup>

38-61. The piles predominant in vata and kapha are called dry as there is association of slimy discharge and not bleeding.<sup>8</sup>

In Caraka rakta has not been mentioned as a causative factor like tridoşa and as such vitiation of rakta should be taken as that of pitta, but Sušruta has mentioned causation of rakta separately and also one of the types based on it.<sup>9</sup>

- बीजमिंड शुकशोणितम् । तच्च गुदवल्यारम्भकेण बीजेनोपतप्तं सत् सहजानां कारणं भवति । गुदवल्यारम्भकेण च दुष्टेन बीजेन शरीरारम्भकस्य बीजस्यायमेवोपतापो यत् स्वयमदुष्टस्य दुष्टेन संबन्धः । ततश्च गुदवलीबीजदोषात् गुदवलीस्वेवार्शोजन्म भवति, शेषावयवारम्भकं बीजमदुष्टत्वान्न विकारं जनयति । CK.
- 3. अपचार इति अनुचिताहारविहाररूपः शुक्रशोणितमागविशेषदूषकः । CK.
- गुदवल्यारम्भकार्तवभागस्य बीजस्योपतप्तम् । GD.
- कटूब्लोत्यादौ प्रथममुब्लपदमुब्लस्पर्शोपदेशार्थं, द्वितीयमुब्लपदमुब्लवीर्योपदर्शनार्थनार्थम् । CK.
- 6. उष्णमुष्णस्पर्शमुष्णवीर्यञ्च । JN.
- 7. शिशितेनैव शस्त्रकर्म विधानतः कर्त्तव्यम् । CK.
- वातश्लेष्मोल्वणानीत्यत्र यद्यपि कफजे साव उक्तः, तथाऽपि स पिच्छारूपानुबन्धः न तु रक्तसावः, तेन शुष्कार्शोग्रहणं, पिच्छासावस्तु शुष्कार्द्वकारणमेलकेऽपि भवति । CK.
- 9. यद्यपि पञ्चात्मा मारुतः प्रित्तमित्यादौ रक्तं नोक्तं तथापि समानप्रकोपणतया पित्तप्रकोपेणैव तत्प्रकोपोऽप्युन्नेयः । सुभुतस्तु दोषवद् रक्तस्यापि पृथक् जनकत्वमाह ।.....वस्तुतस्तु तदाश्रितदोषैर्जातत्वेन दोषजत्वेनैव संग्रहात् अस्मत्तन्त्रे रक्तजानां न पुनः पृथग् वचनम् । JN.

<sup>1.</sup> प्रकोपस्य रोगोत्पादस्य हेतुः, तथा ह्यत्र प्रकोपशब्देन रोगोत्पादं वक्ष्यति । CK.

| XIV | CIKITSASTHANA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 153 |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|     | and the second sec |     |

62-71. Bhallātaka powder should be taken one tenth of saktu (parched grain flour). Others take equal quantity of both to be used in small quantity.<sup>1</sup>

72-75. Interpreting "vyaktāmlakaţukaņi" Ck says that it is "vyaktāmlaņi" and "kaţu" because after fermentation acidity is manifest and not pungency.<sup>2</sup> In the formulation, quantity of powder and butter-milk is the same as in takrārista of grahaņicikitsā.<sup>3</sup>

GD reads as "vyaktāmlam kaţukam."

76-88. In the case where digestive fire is too mild, only butter-milk should be given in morning as well as in evening. On gradual improvement of agni, the evening meal should consist of avalehikā, peyā, odana and yūṣa (or māmsarasa) mixed or processed with butter-milk while the morning diet would consist of butter-milk only.<sup>4</sup> The three types of butter-milk should be used in kapha-pitta-vāta (doṣa), mildest-mildermild(agni) and inferior-medium-superior (strength) respectively.<sup>5</sup> 'Satam' (v. 88) means 80 vātika and 20 kaphaja disorders.<sup>6</sup>

GD interprets it differently. He divides it according to dosa and agnibala (power of digestion) such as fatless butter-milk should be given in case of predominance of kapha and mildest digestion; that with 50% fat should be given in predominance of vāta-kapha and slightly mild digestion and that with full fat should be given in predominance of vāta and where digestion is not mild.<sup>7</sup>

JN follows Ck.

=

89-96. 'Grāhi' means' ten drugs in purisasangrahaniya group<sup>8</sup> (see Su.ch.4).

GD takes from 'grahi' the drugs such as bilva and patha etc.9

JN follows GD.

2. व्यक्ताम्लं कटु चेति व्यक्ताम्लकटुकं, न तु कटुत्वमपि व्यक्तमत्र, सन्धानेन व्यक्तकटुतानुत्पादात्। CK.

- 4. पूर्वाह्ने तकमेव केवलं पेयं, .तत्रात्यर्थमृद्धग्निना सायमपि तकमेव सेव्यम्।....किंचित् प्रवृद्धेङग्नौ प्रातस्तकमेव पेयं, सायं तु लाजसक्तूनां तकयुक्ताऽवलेहिका देया। ततस्तु क्रमेणाग्नौ वृद्धे तक्वपेया तकौदनं तकसंस्कृतयूषादिभोजनानि सायं देयानि, प्रातस्तु तक्रमेव, सप्ताहादिस्तककालो ज्ञेयः। CK.
- रक्षमित्यादिनोक्तं त्रिविधं तकं कफपित्तवातेषु दोषेषु, मन्दतम-मन्दतर-मन्देष्वरिनषु, बलेषु चाधममध्यमोत्तमेषु यथासंख्यं ज्ञेयम् । CK.
- शतमिति विंशतिः श्लेष्मविकाराः, अशीतिर्वातविकारा इति मिलित्वा विकाराणां शतम् । CK.
- 7. रूक्षं तकं कफोल्वणेऽत्यर्थमन्द्रानले, अर्घोद्घृतस्नेहं वातकफोल्वणे किञ्चिन्मन्दानले, अनुद्धृतघृतं वातोल्वणे मन्दानलाभावे प्रयोजयेत्। G.D.

8. ग्राहिभिर्युतमिति वर्वोग्राहिदशसंस्कृतम् । CK.

9. ग्राहिभिर्बिल्वशलाटुपाठादिभिः । GD.

<sup>1.</sup> भल्लातकवूर्णस्य सक्त्वपेक्षया दशमो भागः;.....अन्ये तु तर्पणभल्लातकवूर्णयोः समानयोः स्तोकस्य प्रयोगमाहुः । CK.

<sup>3.</sup> तकारिष्टे तु ग्रहणीचिकित्सायां.....इत्युक्ततकारिष्टानुसारेणेहापि तकवूर्णमानव्यवस्था । CK.

103-118. In cavyādi ghrta (v. 105), jaggery and alkali should be added after the ghee is cooked.<sup>1</sup>.

JN has interpeted both ways-before or after cooking.<sup>2</sup>.

In v. 103, JN says that here ghee is not to be cooked and criticises GD who has read 'sādhayet' instead of 'dāpayet' and thus has advocated cooking of ghee. Ck comments that some take ghee as uncooked which means that generally it is taken as cooked.<sup>3</sup>.

130-134. In pippalyādi taila (v. 131-132) some, on the basis of other texts, take water also as four times but it is not correct because the latter is a different formulation.<sup>4</sup>

GD clarifies it that milk two times and water equal to that should be given making the liquid four times in total.<sup>5.</sup>

135-136. The word' $\bar{a}$ nuv $\bar{a}$ sanika' here means 'the drugs pippal $\bar{1}$  etc.' (v. 131) and not the ten drugs enumerated in the context of mah $\bar{a}$ ka $s\bar{a}$ yas (su. ch. 4). To eliminate it, the epithet 'd $\bar{a}$ rvantaih' has been given.<sup>6</sup>.

GD reads the other version ( $d\bar{a}rvantairausadhairdehyah$  stabdhah sunah guderuhah) but interprets the word " $d\bar{a}rvy\bar{a}$ ", which is mentioned as another version in nirnayasagar edition. JN has accepted the latter version.

137. 'Dašamulika' means 'added with decoction of dašamula'.8

138-169. By 'triphalā' (v. 145) should be taken the combined one in quantity or three palas.<sup>9</sup> In 'harītakī etc. (v. 148), the fruits of harītakī should be taken as devoid of seeds, thus it comes to the quantity of half prastha. However, Jatūkarņa has read this in double quantity.<sup>10</sup>

GD takes each of the triphala drugs in quantity of three pala.11 He also takes one

घृते सिद्धे गुडादीनां प्रक्षेप्यत्वं ज्ञेयम् । CK.

- 2. सिद्धं....गुडधारसमन्वितं गुडधारप्रधेपयुक्तं वा। .N.
- 3. इह अपक्वमेव घृतम् ।......चकपाणिरपि अपक्वमेव केविद् घृतमिच्छन्ति इति व्यावष्टे । इत्यं च जल्पकल्पतरुकारः दापयेदित्यत्र साधयेदिति पठित्वा यत् पिप्पल्यादिकल्कैर्घृतस्य पाकमाह तच्चिन्त्यम् । JN. पिप्पलीनागरेत्यादौ अपक्वमेवकेविदघृतमिच्छन्ति । CK.
- पिप्पलाद्ये तैले केचित् तन्त्रान्तरदर्शनात्तोयमपि चतुर्गुणं वदन्ति, तन्न, तन्त्रान्तरोक्तं योगान्तरमेव पश्यामः । CK.
- द्रिगुणक्षीरसंयुतं द्रिगुणजलञ्च तैलं विपक्तव्यम् । GD.
- आनुवासनिकैरिति अनुवासनतैलसाधनार्थमुक्तैः पिप्पल्यादिभिः । षड्विरेचनशताश्चितीयोक्तानुवासनोपदर्शककषायग्रहणप्रतिषेधार्थ दार्वन्तैरिति विशेषणं, तेन दार्वन्तेनोक्तान्येव गृह्यन्ते । CK.
- 7. दर्व्या दण्डविशे<sup>न्</sup>रेण । GD.
- 8. दाशमूलिकमिति दशमूलकषाययुतम् । CK.
- 9. त्रिफलाया इति मिलितत्रिफलाया एव पलत्रयं, निर्देशस्य मानप्रधानत्वात् । CK.
- 10. हरितकीत्यादौ फलशब्देन निरस्थिहरीतकीं ग्राह्यति, तेन हरितकीप्रस्थार्धः, किन्तु जतूकर्णेऽयं योगो द्रिगुणमानेन पठितः । CK.
- 11. त्रिफलायाः प्रत्येकं दलानां त्रिपलं दापयेत् । GD.

prastha of deseeded haritaki fruits.1

JN follows, in the former case, Ck and, in the latter, GD.<sup>2</sup>

185-192. In kutajādi rasakriyā (v. 188-192), kutaja bark is one tulā (100 palas), this should be boiled in water one drona reduced to one-eighth.<sup>3</sup>

GD reads 'ardharasam', instead of 'gatarasam', thus takes the decoction reduced to only one-half.<sup>4</sup>

The word 'ubhayabhaga' denotes either upward or downward type because both appearing simultaneously is incurable.<sup>5</sup>

193-198. GD reads 'kutajaphalakalka' instead of 'kutajaphalavalka'. He interprets 'sadadimarasa' as 'with decoction of pomegranate fruit-rind.' <sup>6</sup>

JN reads 'tvak' instead of 'valka' thus making no differe ce in sense. He takes decoction of the root of  $d\bar{a}$  dima plant.<sup>7</sup>

199-211. By 'navanītaghrta' (v. 211), some take goat's butter and ghee as she-goat is haemostatic in nature.<sup>8</sup>

JN reads "sapayo mansani" instead of "mansam and interprets both milk and meat of goat.9

222-223. Ghee is called as avapīdaka which is taken after meal or in large quantity.<sup>10</sup>

GD interprets it as that prepared with decoction and paste of bark of vata etc.11

JN interprets it, on the authority of Vagbhata, ghee used in avapidaka way e.g. before as well as after meals in large quantity.<sup>12</sup>

- हरीतकीविभीतकामलकानां.....मिलितानां त्रिपलं दापयेत्। JN. हरीतकीफलानां निरस्थीकृतानां प्रस्थम्। JN.
- कुटजत्वच इत्यादौ पलशतं तुला, जलदोणेन साध्यम् , अष्टभागावशेषः कषायो ग्राह्यः । CK.
- 4. यावदर्धरसमर्धद्रोणावशिष्टम् । GD.
- 5. उभयभागरक्तपित्तस्यासाध्यत्वादुभयभागशब्देन केवलोध्वंगं केवलाधोगं चेष्यते । CK.
- 6. सदाडिमरसं दाडिमफलत्वक्वायचतुर्गुणम् । GD.
- 7. दाडिममूलक्वाथे चतुर्गुणे । JN.
- अन्ये तु नवनीतं घृतं च कागं वदन्ति, यतो अजा रक्तस्तम्भनात्मिका प्रोक्ता । CK.
- छागं मांसं दुग्धं च । JN.
- अवपीडकसपि: भोजनस्योध्व यत् पीयते, किंवा भूरिमात्रं सपिरवपीडकमुच्यते । CK.
- अवपीडकद्रव्यै: वटादिवल्कलै: क्वाथकल्कै: पक्वसपिर्मि: I GD.
- 12. अवपीडकयोजनना प्रयुक्तै: सर्पिभि: । अवपीडकं भक्तभोजनात् प्राक् ह्यस्तने अन्ने जीर्णे च उत्तमया मात्रया योजनाद्व्यम् । N.

XIV

<sup>1.</sup> हरीतकीफलस्यास्थिरहितस्य प्रस्थम्। GD.

### **CHAPTER XV**

1-2. 'Grahanīdoşa' means 'defect of agni situated in grahanī', thus because of identity of substratum and dependent factor 'grahanīdosa' also denotes defect of agni.<sup>1</sup>

Ck says grahanidosa as a product of piles but JN takes them as mutually causative.<sup>2</sup>

3-4. Before dealing with disorder of agni, the functions of normal dehagni are mentioned as knowledge of physiology should precede that of pathology.<sup>3</sup>

While interpreting Ck has defined the terms (v. 3) such as-'āyus' as continuance of consciousness, 'varna' (complexion) as fair etc., 'bala' as power inferable from exercise etc., 'utsāha' as making effort even in hard works, 'upacaya' as development of body, 'ojas' as essence of all dhātus situated in heart, 'tejas' as body-heat or semen, 'agni' as five bhūtāgnis and seven dhātvagnis and prāna as five types of vāyu or prāna alone. Dehāgni is the chief agni situated in abdomen (jātharāgni).<sup>4</sup>

GD interprets 'agnayah' as 'dhatvagni' only.5

JN has interpreted the terms more or less, on Ck's line.<sup>6</sup>

6-8. Samāna vāyu, if normal, kindles the fire otherwise makes it irregular. These liquid etc. assist the fire in its function.<sup>7</sup>

GD and JN read "udīryyah parvanena tu" and "audaryah pavanena tu" instead of "udaryah pavanodvahah."

9-11. In the preceding verses gross digestion has been described, now the process

ग्रहणीमाभितोऽग्निदोषो ग्रहणीदोषः एवं चाश्रयाश्रयिणोरमेदोपचारात् ग्रहणीदोषशब्देन ग्रहण्याश्रितोऽग्निदोषोऽपि गृह्यते । CK.

अर्शःकार्यत्वाद् ग्रहणीदोषस्य । CK.
 अर्शोतिसारग्रहणीविकाराणामन्योन्यहेतुभूततया । JN.

- 3. प्रकृतिज्ञानानन्तरत्वाद् विकृतिज्ञानस्य प्रथमं तावदविकृतस्याग्नेः रूपमाह । CK.
- 4. आयुः चेतनानुवृत्तिः, वर्णः गौरादिः, बलं शक्तिः व्यायामाद्यनुमेवा,.....उत्साहः दुष्करेष्वपि कार्येष्वध्यवसायः, उपचयः देहपुष्टिः, ओजः हृदयस्थं सर्वधातुसाररूपम् , तेजः देहोष्मा शुकं वा.....अग्नय इति भूताग्नयः पंच, धात्वग्नयः सप्त इति द्वादशाग्नयः, प्राणा इति प्राणापानोपलक्षिताः पंचापि वायवः, किंवा प्राणवायुरेव,......। देहाग्निहेतुका इति देहपोषकप्रधानजाठराग्निकारणठाः । CK.
- 5. देहाग्निर्जाठराग्निः...., अग्नय इति धात्वग्नयः । GD.
- वर्ण: गौरादि: भौतिक:, स्वास्थ्यमारोग्यम् , उत्साह: अनालस्यम् , उपचय: पुष्टि:.....तेज ऊष्मा । N.
- 7. अयं च समानः प्राकृतत्वाद् बाह्यो वायुरिव अग्नेः संधुष्ठणो भवति न वैषम्यकरः, विकृतस्तु वैषम्यं करोति । ..... एते च दवादयः, पाचकस्याग्नेः सहायाः भवन्ति । CK.

of subtle digestion is described.1

'Prapāka' means 'initial digestion'.<sup>2</sup> Ck informs of a variant "madhurāt prāk" of "madhurādyāt" 'Vidagdha' is the intermediate stage between digested and undigested e.g. semi-digested.<sup>3</sup> Ck interprets 'accha' as 'non-solid'.<sup>4</sup> The word 'šoṣyamāṇasya' indicates that the effect of fire is not so downwards as upwards.<sup>5</sup> This is known as 'avasthāpāka' (stage-wise digestion) of food.<sup>6</sup>

The question arises that if the six rasas produce kapha etc. during avasth $\overline{a}$ p $\overline{a}$ ka then it goes againstvip $\overline{a}$ ka because avasth $\overline{a}$ p $\overline{a}$ ka may interfere with it, the answer is that it is not so. Avasth $\overline{a}$ p $\overline{a}$ ka does not hamper the nisth $\overline{a}$ p $\overline{a}$ ka rather both perform their own functions. The difference is that madhura etc. produce more kapha whereas in case of katu etc. it would be less. Moreover, vip $\overline{a}$ ka takes place at the time of division of rasa and mala and is thus different from avasth $\overline{a}$ p $\overline{a}$ ka temporally too.<sup>7</sup> Others say that kapha etc. do not arise generally during avasth $\overline{a}$ p $\overline{a}$ ka from food having six rasas but the manifest madhura rasa, in initial digestion, produces kapha and so amla and katu produce pitta and v $\overline{a}$ yu.<sup>8</sup>

Others, however, maintain that such transformation is not caused by agni but specific impact of location of kapha etc.<sup>9</sup>

The view that in avasth $\overline{a}p\overline{a}ka$  kapha and pitta are only agitated and not aggravated as aggravation takes place only in nisth $\overline{a}p\overline{a}ka$  does not seem to be reasonable. In fact, these dosas are aggravated by avasth $\overline{a}p\overline{a}ka$  and are transformed into mala after nisth $\overline{a}p\overline{a}ka$ .<sup>10</sup>

- 1. एवं स्थूलपाककममभिधाय अवान्तरमणुपाककममाह। CK.
- 2. प्रपाकत इति प्रथमपाकत:, प्रश्नब्द आदिकर्मणि । CK.
- 3. विदग्धस्येति पक्वापक्वस्य । CK.
- 4. अच्छमिति अघनम् । CK.
- शोष्यमाणस्य वहिननेति यद्यप्यूर्ध्वदाहक्षमो वहिनः, तथाप्यस्याधोगतस्य वहिनना शोष्यमाणत्वं पक्वाशयगतस्याप्युपपन्ल्नम् । यतश्चाधोगमने सम्यग् वहिनव्यापारो नास्ति, अतः "पच्यमानस्य" इति पदं परित्यज्य "शोष्यमाणस्य" इति कृतम् । CK.
- एवमीदृश: षड्रसस्याहारस्यावस्थापाको भवति । CK.
- 7. ननु यद्यत्रावस्थापाकवशात् षण्णामेव रसानां कफादिकर्तृत्वमुच्यते, तदा " कदुतिक्तकषायाणां विपाकः प्रायशः कटुः" इत्यादिना यो विपाक उच्यते, स विरुध्यते, अवस्थापाकेनैव बाधितत्वात् । मैवं, न ह्यवस्थापाकोऽयं रसस्वभावं निष्ठापाकं बाधते, किन्त्ववस्थायां स्वकार्यं करोति, तेन रसादयोऽपि स्वकार्यं कुर्वन्ति, अवस्थापाकोऽपि स्वकीयं कार्यं करोति.....अयन्तु विशेषः - यन् मधुराख्यस्थावस्थापाकस्थ मधुरादयः श्लेष्मजनकाः रसाः अनुगुणाः भवन्ति तदा स बहुश्लेष्माणं जनयति, यदा त्ववस्थापाको विपरीतकटुकादिपरिगृहीतो भवति तदा स्तोकमात्रं कफं जनयतिः एवं पित्तजनकेऽवस्थापाकेऽपि वाव्यम् ।....विपाकस्तु रसमलविवेक समकालो भिन्नकाल एवावस्थापाकैः सममिति न विरोधः । CK.
- 8. अन्ये त्वाहु:-न षड्रसादप्यन्नात् सामान्येनावस्थापाके कफाद्युत्पत्तिः, किन्तु षड्रसादन्नात् प्रथमे पाके मधुरोऽयमुद्भूतो रसः स कफं जनयति, तथा पित्तं विदाहावस्थायामुद्भूतादम्लरसादुत्पद्यते, एवं वायुरपि आहारकटुतावस्थायां भवतीति । CK.
- 9. अन्ये त्वाहुः यत् नान्नस्याग्निसंयोगान् मधुराद्यावस्थिकं भवति, किन्तु कफादिस्थानेषु मनुष्याणां स्वभावादेव मधुरादयो रसास्तिष्ठन्ति, ते चान्नं स्वस्वभावं नीत्वा कफादीन् जनयन्ति । CK.
- 10. यत्तु, अनेनावस्थापाकेन कफपित्तयोरीरणमात्रं क्रियते न तु वृद्धिः,वृद्धिः निष्ठापाके एव भवतीति वदन्ति, तदुपपत्तिशून्यं भाति, किंच, अवस्थापाकात् कफपित्तयोर्वृद्धिः, तथा निष्ठापाकाच्च मलरूपतया उत्पाद इति युक्तं पश्यामः । CK.

XV

GD reads "madhurākhyāt" instead of "madhurādyāt." He also terms kapha, pitta and vāta produced by avasthāpāka as mala.<sup>1</sup>

JN clarifies the transformation in three stages as frothing, clarity and solidity.<sup>2</sup>

Smell etc. in food nourishes the senses and sense organs. Sense organs are, according to Ayurveda, pañcabhautika and every moment subject to decay and as such for maintenance they need nourishment.<sup>3</sup>

GD reads "hyupakrta" instead of "hyupahita" and "pranadi" instad of "ghranadi".

JN follows GD.

13-14. Explaining the mechanism of bhautika agni, Ck says that these are situated within food substances and being kindled by jātharāgni digest the intrinsic material and thus produce their respective qualities.<sup>4</sup> Though dravyas (Pārthiva etc.) are digested **by** bhūtagnis, the manifest result is that they acquire specific qualities and that is why it .is said that qualities rather than substance are produced. This shows that by agni qualities are produced and not substance.<sup>5</sup> Or if the word 'āhāraguna' is divided, it would mean that bhūtāgnis digest both substance and qualities. In this case, jātharāgni digests all the food essence, excreta and vipāka while bhutāgnis produce their respective qualities.<sup>6</sup> This mechanism of bhūtāgins is also active in dhātus as they are also composed of five bhūtas.<sup>7</sup>

Dravyas and gunas nourish similar dravyas and gunas. Thus dravyas, pārthiva etc., nourish dhātus, doşas and malas while gunas such as smell, unctuousness, hotness, heaviness etc. nourish similar gunas in the body. By nourishment of gunas that of draya is also understood as without nourishing dravya it is not possible to nourish gunas.<sup>8</sup>

 षड्रसस्यान्नस्य भुक्तमात्रस्य प्रपाकतः पाकारम्भात् मधुराख्यात् भावात् थः फेनभाव उदीर्यते स कफो नाम मलः ।.....तत् पित्तं नाम मलम् ।.....वायुर्नाम मलः स्यात् । GD.

- देहाश्रितान् गन्धादीन् पोषयति, तथा घ्राणादीनि च.....इष्टैर्गन्धादिभिः प्रीणाति ।.....इन्द्रियाण्यपि हि पांचभौतिकान्यस्मद्दर्शने, तानि च प्रतिक्षणं क्षीयमाणानि । CK.
- भौतिकवहि्नव्यापारमाह-.....भौमादयः पञ्चोष्माणः पार्थिवादिद्रव्यव्यवस्थिताः जाठराग्निसंधुश्चितबलाः अन्तरीयं द्रव्यं पचन्तः स्वान् स्वान् पार्थिवादीन् पूर्वपार्थिवगन्धत्वाद्यविलक्षणान् गुणान् निर्वर्तथन्ति । CK.
- यद्यपि भूताग्निना पार्थिवादिद्रव्यं पच्यते, तथाऽपि पार्थिवादिद्रव्याणां पाकेनैतदेव जननं यद् विशिष्टगुणयुक्तत्वं, तेन पाकेन जन्यमानेऽपि द्रव्ये गुणा एव जन्यन्त इत्यभिप्रायेण पार्थिवादीनाहारगुणान् जनयन्तीत्युच्यते । अनेन गुणजननमेवाग्निनोच्यते, न द्रव्यजननम् । CK.
- किं वा, आहाराश्च गुणाश्चेति विग्रहादाहारशब्देनाहाराधिकरणरूपं द्रव्यमपि गृह्यते ।.....तत्र जाठराग्निः सर्वानेवाहाररसमलविपाकान् पचति, भौतिकास्त्वग्नयः स्वान् स्वान् गुणान् जनयन्ति । CK.
- .7. अयं च भूताग्निव्यापारो धातुष्वप्यस्ति, यतो धातुष्वपि पञ्चभूतानि सन्ति। तत्रापि धात्वग्निव्यापारे भूताग्निव्यापारश्च जाठराग्निकमेणैवोक्तो ज्ञेयः। CK.
- 8. सजातीया द्वव्यगुणाः सजातीयान् द्रव्यगुणान् पुष्णन्ति । तेन द्रव्याणि पार्थिवादिद्रव्यरूपाणि देहधातुदोषमलाख्यानि पुष्णन्ति, गुणास्तु पाकस्थितगन्धस्तेहौष्ण्यगौरवादयः देहगन्धस्तेहौष्ण्यगौरवादीन् पुष्णन्ति ।.....द्रव्यपोषणं तु गुणपोषणेन लभ्यते, गुणपोषणं द्रव्यपोषणमन्तरा कर्तुमशक्यत्वात् । CK.

<sup>2.</sup> अन्नस्य पाकात् प्राक् फेनमावः, ततः अच्छता, ततः पिण्डितमावः । .N.

15. In this verse function of dhatvagni is described.<sup>1</sup> Though in šukra there is no excrete, it is mentioned so on the basis of the majority.<sup>2</sup> 'Punah' means 'after digestion by jatharagni'.<sup>3</sup>

16. The word 'prasādaja' relates to all rakta etc. as they all originate from the essence portion of the preceding dhātu. From excrete portion, kapha etc. are produced.<sup>4</sup> As šukra is devoid of excrete, it only gives rise to foetus from its essence portion and not to any thing from excrete. Some say moustache as excrete of šukra but it is not supported by any authority. Moreover, if it is so then moustache might appear on women's face too as they have also šukra though not capable of producing garbha.<sup>5</sup>

Others read 'garbhaprasadajam' denoting ojas.6

In 'prasadaja''ja' (jata=arisen) is for nourishment and not for primary origination as rakta etc. are produced right from the foetal stage and are nourished by rasa etc. right since then.<sup>7</sup>

Regarding origin of dhātus, there are three views of commentators-(1) Dhātus are produced by complete conversion of the preceding dhātu into the successive one such as rasa digested by its own agni is coverted into rakta and so on such as curd is produced by milk, butter by curd and so on.<sup>8</sup> (2) Rasa itself drenches rakta first and by contact with the seat of rakta it experiences similarity with it and also nourishes rakta by its similar portion. Thereafter it goes to māmsa and nourishes it in the same way. Thus rasa itself drenches the successive dhātus gradually and nourishes them such as water flowing though tributary channels irrigates the plots of land one after the other.<sup>9</sup> (3) Rasa produced from food traverses by different channels to rasa, rakta etc. and nourishes them with similar portion. So dhātu which is nearly situated is nourished earlier than the one which is distant. Thus nourishment of dhātus is effected by different channels such as pigeons coming to thrashing ground take away the grains to their

- भूताग्निव्यपारं दर्शयित्वा धात्वग्निव्यापारं दर्शयन्नाह । CK.
- शुकस्य यद्यपि किट्टवान् पाको न भवति, तथाऽपि बहूनां किट्टवत्त्वाट् द्विविधमिति निर्देशश्रुव्वत्रिणो गच्छन्तीति न्यायाञ्ज्रेयः । CK.
- पुनरिति जाठराग्निपाकानन्तरम् । CK.
- प्रसादजशब्देन रसादिभ्यः प्रसादांशजन्या स्वतादयः, किट्टांशजन्यास्तु वक्ष्यमाणाः कफादयः । CK.
- 5. शुकात्तु निर्मलतया प्रसादज एव गर्भो भवति, न तु मलजन्यं किञ्चित् । केचित्तु शुक्रमलतया श्मश्रूणि वदन्ति, तन्न, तन्त्रेऽनभिधानात् । तथा शुक्रमलं यदि श्मश्रूणि स्युस्तदा स्त्रीणामपि सशुक्रतया श्मश्रूणि भवेयुः, स्त्रियश्च सशुका एव, परं तासां शुकं गर्भारम्भकं न भवतीत्यादि प्रतिपादितं प्राक् । CK.
- अन्ये तु गर्भप्रसादजशब्देन नपुंसकेन ओजोऽभिदधति। CK.
- प्रसादज इत्यत्र जातशब्दः पोषण एव वर्तते, नापूर्वोत्पादे, रक्तादयो हि गर्भात् प्रमृत्येवोत्पन्ना रसादिभिः पोष्यन्ते । CK.
- तत्र रसः स्वाग्निपव्यमानो रक्ततां याति, रक्तं मांसतामित्यादि पूर्वपूर्वधातुपरिणामादुत्तरोत्तरधातूत्पादः, यथा क्षीराद्दधि भवति, दध्नो नवनीतं, नवनीताद्धृतं, घृताद् घृतमण्ड इत्येकः पक्षः । CK.
- 9. किंवा, रस एव रक्तं प्रथमं प्लावयति, तत्र च रक्तस्थानसंबन्धाद् रक्तसादृश्यमनुभवति, रक्तं च रक्तसमानेनांशेन पोषयति । ततो रक्तमाप्लाव्य मांसमाप्लावयति, तत्रापि मांसपोषणं करोति, मांससादृश्यतामनुभवति, एवं उत्तरोत्तरधातून् रस एवाप्लावयति वर्धयति च ; यथाः केदारनिपिक्तं कुल्याजलं प्रत्यासन्नां केदारीं तर्पयित्वा क्रमेण केदारिकान्तराणि आप्लावयति । CK.

respective places by different passages and reach there shortly or lately according to distance.<sup>1</sup>

Thus these three are the ways of nourishment of dhatus by the likeness of milk-curd, field-channel and thrashing ground-pigeon-out of them the first or the second one is reasonable but the third one is improbable. This point has been fully explained in Su. ch. 28.<sup>2</sup>

In the above chapter (Su.ch. 28), rasa is mentioned apart from  $\overline{a}h\overline{a}ra$ -rasa but here why there is only one rasa? In fact, rasa is of two types-sthayī (stable) and posaka (nourishing). In the first reference both are mentioned separately but here they are said as one.<sup>3</sup>

17. Breast-milk etc. though support the body do not nourish other dhatus and as such are known as 'upadhatu'. On the other hand, rasa etc. which support the body as well as nourish the other dhatus are known as dhatus.<sup>4</sup>

Sukra produces ojas and as such is included in dhatus. In fact, ojas is neither dhatu nor upadhatu but being essence of the seven dhatus is included in the same. That is why its agni is also not mentioned separately.<sup>5</sup>

Commenting on this verse GD says. In women, šukra is cooked by its own agni and thus becomes mostly as menstrual blood and a little as šukra.<sup>6</sup>

18-20a. 'Nakha' (nails) should also be taken as excrete of asthi on the authority of Sušruta. Caraka also once said that nails are supported by excrete but in the context of anatomy he enumerated them as bones.<sup>7</sup>

- किं वा, आहाररस उत्पन्नो भिन्नैरेव गार्मैः रसरुधिरादीनि समानेनांशेन तर्पयतिः तत्र च यः प्रत्यासन्नो धातुस्तत्पोषको धतुभागस्तं शीघ्रं पुष्णातिः यस्तु विदूरो धातुस्तस्य विदूरमार्गतया चिरेण पोषणं भवति, एवं भिन्नैरेव गार्मैः धातूनां पोषणं भवति ः यथा खले उत्पतितानां कपोतानां भिन्नदिग्गामिनां स्वीयस्वीयमार्गेणैव गच्छतां गम्यदेशस्य प्रत्यासन्नविप्रकृष्टत्वादिभेदेन शीघ्रं चिरेण च गमनं भवति, तद्वत् । CK.
- इति क्षीरदधिन्याय-केदारीकुल्यान्याय-खलेकपोतन्यायात् त्रेधा धातुपोषणक्रमः । तत्रेह शब्दार्थपर्यालोचनया केदारीकुल्यान्यायः क्षीरदधिन्यायो वा संगत एव, खलेकपोतन्यायस्तु मनाग् दुर्घटः ।....प्रपञ्चितं चैतद् विविधाशितपीतीये, तत्रैवानुसरणीयः प्रपञ्चः । CK.
- ननु विविधाशितपीतीये......रसद्वयं स्वीकृतम् इंड त्वेक एव रक्तपोषको रस इति कथं न विरोधः मैवं,.....यतो द्विविधो रसः स्थायी पोषकश्चेति । तेन तत्र धातुपोषकपोष्यरसांशयोर्भेदविवक्षया भेद उक्तः, इंड स्थायिपोषकरसांशावप्येकतया निर्दिष्टौ । CK.
- ते च स्तन्यादयो धात्वन्तरापोषणाच्छरीरपोषका अप्युपधातुशब्देनोच्यन्ते, रसादयस्तु शरीरधारकतया धात्वन्तरपोषकतया च धातुशब्देनोच्यन्ते । CK.
- शुकं तु ओजोजनकत्वाद् धात्वन्तर्गतमेव । ओजस्तु इह न धातुषु नाप्युपधातुषु पठितं, तस्य सप्तधातुसाररूपतया सप्तधात्वन्तर्गतत्वादेव, अत एव तस्याग्निरपि पृथङ् नोक्तः । CK.
- 6. शुक्रं स्वगताग्निना पक्वं प्रायेण भवत्यार्त्तवं रक्तं, स्वल्पन्तु शुकं वर्तते । GD.
- अस्थिमलं नखोऽपि सुश्रुतप्रामाण्यादुन्नेयः । तत्र हि "नखलोम व" (सु.सू. ४६) इत्यनेनास्थिमलत्वं नखस्योक्तम् । उक्वं च विविधाशितपीतीये" किट्टात् केशनखादयः पुष्यन्ति (सु.२८) इति, किन्तु शारीरेऽस्थगणनायां "विंशतिर्नखाः" (शा.७)

160

GD clarifies that excrete of solid food is faeces while that of liquid one is urine.<sup>1</sup> JN follows it.<sup>2</sup>

20b-35. Some say that rasa dhātu takes six days in its conversion into šukra dhātu while in Sušruta's view this period is one month.<sup>3</sup> Caraka's view is that this process of transformation of dhātus is moving on constantly like a wheel and as such there can be no fixation of time which may vary according to the condition of agni. If it is strong, the process may take less time otherwise it may be prolonged. Sušruta also has indicated this position by citing the examples of sound, flame and water-stream denoting fast, medium and slow speed of the process respectively<sup>4</sup>

36-38a. By 'rasa', rasadhatu is taken or some liquid dhatu such as rakta etc.5

38b-41. Bhūtāgnis are five, dhātvagnis are seven and agni for digestion of food (jātharāgni) is one. Other agnis relating to malas and upadhātus are included in bhūtāgni or they are ignored as they are not so important.<sup>6</sup> Grahanīdosajān' denotes particularly the four disorders of grahanī and generally mildness of digestive fire, indigestion etc. which are located in grahanī. In the present context it denotes the disorder which arises due to abnormal functioning of grahanī which is not found in indigestion etc.<sup>7</sup>

Regarding bhutagnis and dhatvagnis, JN says that they are parts of jatharagni.8

51. The word 'yuktah' means 'samah' (normal) or it may mean balance of all the three dosas. The word 'samah' denotes samāna vāyu assisting agni.<sup>9</sup>

- 2. किंट्रं घनं विट्, अच्छं तु मूत्रम् । JN.
- 3. षड्मिरहोरात्रे रसस्य शुक्रस्पतया परिवर्तनं भवतीति केचिदिव्छन्ति.....यदुक्तं सुश्रुते.....एवं मासेन रसः शुकीभवति इति । CK.
- 4. स्वमतमाह-सन्तत्येत्यादि । भोज्ये उपयुक्ते सति धातूनां रसादीनां चक्रवत् परिवृत्तिर्भवति अविश्रान्ता समुत्पत्तिर्धातूनां भवति । चकदृष्टान्तेन तु परिवृत्तिकालानियमं दर्शयति, यथा चक्रं.....एवं धातवोऽपि अग्न्यादिसौष्ठवाच्छीघमेव परिवर्तन्ते, अग्न्यादिवैगुण्ये चिरेण परिवर्तन्ते इति । एवं सुश्रुतेनापि.....दृष्टान्तत्रयेण रसपरिणामोऽपि अग्न्यादिमेदेन प्रकृष्टाप्रकृष्टकालज उक्त एव । CK.
- 5. रसरूपो धातुः, किंवा रसतीति रसो दवधातुरुव्यते, तेन रुधिरादीनामपि दवाणां ग्रहणं भवति । CK.
- भौतिकाः पञ्च, धात्वग्नयः सप्त, अन्नपक्तैकः । अत्र च यान्यग्न्यन्तराणि उपधातुमलादिगतानि तान्यप्यवरुद्धानि भूताग्निष्वेवः किंवा, अप्राधान्यादन्यान्यकिंवित्कराणि नोक्तानि । CK.
- 7. ग्रहणीदोषजानिति ग्रहण्याश्रितदोषजान् । एतेन वक्ष्यमाणलक्षणाश्वत्वारो ग्रहणीविकारा विशेषेण ग्रहणीदोषशब्दवाच्याः गृह्यन्ते, तथाऽग्निमान्द्याजीर्णादयश्च ग्रहण्याश्रिताः रोगाः गृह्यन्ते । अग्निमान्द्याजीर्णादयस्तु यद्यपि ग्रहण्याश्रितत्वेन ग्रहणीरोगा एवं तथाऽपीह ग्रहणीरूपनाडीव्यापारवैपरीत्येन वे जायन्ते त एव मुख्यग्रहणीशब्दवाच्याश्वत्वारो रोगाः ।....न चेयं पक्वान्नविमोक्षलक्षणा दुष्टिरग्निदोषे आमाद्यजीर्णे वा । CK.

& देहाग्नेरंशभूता उष्माणो हि ते। .N.

9. युक्त इति समः । किंवा युक्तवायुतया धातुसाम्यं करोति, युक्तशब्देन च कफपित्तसाम्यमग्नौ गृह्यते ।.....समशब्देन समानो वायुरग्निसहायो गृह्यते । CK.

XV

इत्यनेनास्थित्वेन प्रोक्ताः । CK.

भौमान्तस्य भूमे: किट्टं विट, आप्यान्तस्पापां किट्टं मूत्रम् । CK.

51b-54. The word 'va' (v. 52) denotes aggregation, thus it would mean 'slightly digested as well as undigested'. Vidahyate' also means 'being semidigested'.<sup>1</sup>

55. In purvarupa, 'vidaha' means 'particular burning sensation'.<sup>2</sup> GD interprets it as 'semidigestion'.<sup>3</sup>

56-57. Ck takes left side by 'paršvatah' as grahanī and guda are situated in that side.<sup>4</sup>

58-72. Some do not take agnimandya etc. within grahanīdoşa as such consider V. 71 as unauthoritative but in Ck's view there is no any conflict because agnimandya etc. are already mentioned under grahanīdoşa.<sup>5</sup>

82-86. In this formulation, juice of susavīis to be taken in place of water and taking other liquids such as sour gruel etc. the total quantity should be one drona.<sup>6</sup> Ksāras should be added after the ghee is cooked.<sup>7</sup>

88-93. In this formulation, vinegar etc. each of the thirteen liquids should be in quantity equal to ghee<sup> $\beta$ </sup> Interpreting the word 'sāme', Ck says that it qualifies grahaņiroga or faeces. He adds that āma is of many kinds and quotes Bhoja and Išvarasena in this connection.<sup>9</sup>

94-95. 'Amadoşa' here denotes grahanīdoşa.10

96-97. In citrakadya guțika, by 'lavanani' some take three salts but five salts should be taken as they are mentioned in dirghanji vitiya chapter (Su. 1) and are also available.<sup>11</sup>

- 2. पूर्वरूपे विदाहेऽन्नस्थेति विशिष्टो दाहो विदाह: | CK.
- 3. विदाहो अर्धपरिपाक: I GD
- पार्श्वतः सृजतीति वामपर्श्वतः सृजति, यतः ग्रहणीगुदौ वामपार्श्वाश्रयौ, तेन वामे पार्श्वे पक्वं सृजतीति युक्तम् । CK.
- यश्वाग्निरित्यादिश्लोकं केचिद्वैशेषिकग्रहणीदोषव्यतिरिक्ताग्निदोषत्रयस्य ग्रहणीरोगान्तर्निवेशनमसंगतमिति कृत्वाऽनार्षं वदन्ति, किन्तु तं चापीतिपदेनाग्निमान्द्यादीनां प्राकृतानां सामान्यग्रहणीदोषाबाधे सति न किंचिद् विरोधं पश्यामः । सामान्यग्रणीदोषेऽपि अग्निमान्द्यादय उक्ता एवेति दर्शितमेव । CK.
- द्वे पञ्चमूले इत्यादौ सुषवीस्वरसो जलस्थानीयः, आरनालादि क्वाथ्यं च मिलित्वा द्रोणं मानं ग्राह्यम् । CK.
- युक्तित इत्यनेन तु योग्ये काले क्षारयोगमाह, स च योग्यकालोऽत्र घृतावतारणकाल एव । CK.
- 8. शुक्तादित्रयोदशदवाणां प्रत्येकं स्नेहसमत्वम् । CK.
- 9. सामे ग्रहणीगदे, केचित् "सामे पुरीषे" इति वदन्ति । आमं चानेकविधमाहु:, यदुच्यते-'आममन्नरसं केचित् केचित्तु मलसञ्चयम् । प्रथमां दोषदुष्टिं च केचिदामं प्रचक्षते । ।' इति । भोजोऽप्याह-आमाशयस्थः कायाग्नेदौर्बल्यादविपाचितः । आद्य आहारधातुर्यः स आम इति संज्ञितः । ।' इति । ईश्वरसेनोऽप्याह-'एवमामाशयेऽप्यन्नं बहु सम्यङ्न जीर्यति । चीयमानं तदेवान्नं कालेनामत्वमाप्नुयात् ।' इत्यादि । CK.
- 10. आमदोषशब्देन ग्रहणीदोषिणोऽभिप्रेतत्वात् । CK.
  - लवणानि चेत्यत्र कपिञ्जलाधिकरणन्यायेन लवणत्रयमिच्छन्ति, किन्त्वनियते स न्यायो भवति। इह तु पञ्चलवणानां प्राधान्येन दीर्घञ्जीवितीये निर्दिष्टत्वात् पञ्चलवणस्य च शक्योपादानत्वात् पञ्चैव लवणानि ग्राह्याणि। CK.

पक्वमामं वेति वाशब्द: समुच्चये, तेन किंचित् पक्वं, किंचिदपक्वञ्च ।.....विदह्यते इति पक्वापक्वं भवति । CK.

111-112a. The four sours are the first four ones mentioned in hrdya group (Su. ch. 4) e.g. vrksāmla, amlavetasa, dādima and badara. Others, however, take four sours prescribed in the following cavyādi formulation. In other taxts, vrksāmla, mātulunga, badara and amlavetasa are said as four sours.<sup>1</sup>

GD takes the first one while JN favours the second one with slight modification.<sup>2</sup>

117-121. Butter-milk, in spite of sourness, does not aggravate pitta because of madhurapāka nor does it pacify it.<sup>3</sup> The fresh butter-milk does not cause acidity but otherwise it does.<sup>4</sup>

GD reads "dīpanam grāhi lāghavāt" and interprets that it is grāhīdue to lightness.<sup>5</sup> JN reads as GD but relates 'lāghava' to both dīpana and grāhī.<sup>6</sup>

129-131. 'Tandulambu' is 'water taken after washing the rice grains.' Others take it as rice grains kept with double quantity of sours for a long period.<sup>7</sup>

#### JN follows Ck.8

132-133. 'Gudašītāmbu' means 'cold water mixed with jaggery'. The latter should be added in the quantity which gives only colour and sweetness.<sup>9</sup>

134-140. The word 'bhūnimbādyena' denotes mixing of these drugs with those mentioned in bhūnimbādya formulation (v. 132-133), others say the intake of cold water with jaggery as vehicle as prescribed therein.<sup>10</sup>

141-145. 'Patu' is interpreted as 'stimulant of senses' by Ck. GD and JN take it as 'salt'.<sup>11</sup>

- चतुरम्लं हृद्यवर्गे प्रथमोक्तं वृक्षाम्लाम्लवेतसदाडिमबदररूपमाहुः । अन्ये तु चव्यत्वगित्यादिप्रयोगवक्ष्यमाण-कपित्थचुक्रिकावृक्षाम्लदाडिमानां ग्रहणमाहुः । तन्त्रान्तरे तु " वृक्षाम्लमातुलुंगाम्लबदराम्लाम्लवेतसैः । चतुरम्लमिदं प्रोक्तं पञ्चाम्लं तु सदाडिमम् । ।" इत्युक्तम् । CK.
- चतुर्णामम्लानामम्लवेतसवृक्षाम्लकोलदाडिमानाम् । GD. चतुर्णामम्लानां दाडिमकपित्थवृक्षाम्लाम्लीकानाम् । JN.
- 3. अम्लत्वात् पित्तप्रकोपणे प्राप्ते मधुरपाकितया पित्तं न प्रकोपयति, नापि पित्तं प्रशमयतीत्याहुः । CK.
- 4. सद्यो मथितमेव तकं पच्यमानावस्थायां विदाहकृन्न भवति, किंवित्कालस्थितं तु विदाहि भवत्येव । CK.
- 5. लाघवात् तकं ग्राहि । GD.
- लाघवात् लघुत्वात् अग्नेः दीपनं, ग्राहि मलसंग्राहकं च । JN.
- तण्डुलाम्बुनेति तण्डुलधावनाम्बुना, अन्ये तु तण्डुलाट् द्रिगुणमम्लं तण्डुलेन समं चिरं स्थितं तत्तण्डुलाम्बु वदन्ति । CK.
- तण्डुलाम्चुना तण्डुलधावनोदकेन । JN.
- गुडयुतं शीताम्बु गुडशीताम्बु । गुडश्चात्र गुडवर्णतामाधुर्यापत्तिमात्रो देयः । CK.
- भूनिम्बाद्येनेति भूनिम्बाद्युक्तद्रव्यगणेन यथोक्तमानेन योजयेद् ववादीन्। अपरे तु भूनिम्बाद्येनेति ववनेनात्र भूनिम्बाद्युक्तगुडशीताम्बुपेयतामस्याप्यतिदिशतीति वदन्ति। CK.

पटुना इन्द्रियोत्तेजकेनेत्यर्थ: I CK.

पटुना लवणेन । GD.

12

पटु लवणं सैन्धवादि । JN.

181-182. Buffalo's urine is to be taken equal to powder as in the preceding formulation.<sup>1</sup>

183-187. Those who read the first half of the v. 183 as "catuspalam sudhākāņdat triphalālavaņāni ca" take four palas combined with triphalā and lavaņa.<sup>2</sup>

188-194a. Because of association of curd, ghee and oil combined should be taken in quantity of three kudavas.<sup>3</sup>

201b-205. The word 'sneha' (v. 202) denotes ghee as it is indicated here.<sup>4</sup> 'Avipakva' qualifies 'purīsa' and does not indicate 'āmarasa' as in that case sneha is contra-indicated. In case of immaturity of faeces due to sneha, the use of the latter is already contra-indicated. Moreover, because of processing with appetisers it becomes useful in immature faeces, the unctuousness being helpful in favouritising vāta<sup>5</sup> (which kindles fire.)

Commenting on this GD says that the patients of grahanī disorder suffer from three disorders of agni (manda, tīksna and visama). This relates to mandāgni.<sup>6</sup>

206-211a. Ck clarifies distinction among kṣāma, kṣīṇa and kṛša. Kṣāma is inactive, kṣīṇa is debilitated and kṛša is emaciated.<sup>7</sup>GD reads as 'kāmakṣīṇakṛšān' and interprets as 'markedly debilitated'.<sup>8</sup> JN follows GD and interprets it as 'excessively debilitated.<sup>9</sup> Ck says that here meat-soup of herbivorous animals like cow etc. is contra-indicated. Though meat of such animals is described as heavy, here relatively light should be taken and light food should be given with this meat soup. Others, however, interpret differently. Others interpret lightness by processing with sour etc.<sup>10</sup>

- 1. चूर्णसमत्वं माहिषमूत्रस्य, पूर्वप्रयोगदृष्टत्वात् । CK.
- 2. चतुष्पलमित्यादौ "चतुष्पलं सुधाकाण्डात् त्रिफलालवणानि च" इति ये पठन्ति, ते त्रिफलालवणैर्मिलित्वा चतुष्पलं वदन्ति । CK.
- 3. दधिसाहचर्याद् घृततैलस्यापि मिलित्वा कुडवत्रयम् । CK.
- स्नेहशब्देनात्र सामान्यवाचिना सर्पिरेवोच्यते, सर्पिष एवात्राधिकारात्। CK.
- 5. अविपक्वमिति पुरीषविशेषणं, तेनाविपक्वशब्देनेह रसामस्य ग्रहणं न भवति, रसामे.....स्नेहो निषिद्धः, स्नेहापक्वपुरीषं प्रति स्नेहप्रयोगो विरुद्ध एव। किंव दीपनीयौषधसंस्कारादपि स्नेहस्य संस्कारगुणाविधातादेव अपक्वपुरीषं प्रति हितत्वं भवति, स्हेह भस्तु वातप्रगुणताकरणत्वेन सहायतया उपादीयते। CK.
- 6. समाग्निवर्जत्रिधाग्निरपि ग्रहणीरोग उक्तः, तत्र मन्दाग्निकियामाह.....त्रिधाग्निश्च ग्रहणीरोगी । GD
- क्षामो व्यवसायशून्य:, क्षीणो दुर्बल:, कृशो हीनमांस: I CK.
- कामक्षीणकृशान् यथेष्टं क्षीणान् कृशान् । GD.
- 9. कामं अतिशयं क्षीणाः दुर्बलाः । JN.
- 10. प्रसहानां द्वैविध्यान्मांसाशिनामिति विशेषणं, तेन तृणादप्रसहानां गवादीनां निषेधः । ननु प्रसहाः "गुरूष्णस्निधमधुराः" इत्यन्नपाने उक्तं, इह तु लघुतीक्ष्णेत्यादिना कयं लाघवमुच्यते तेषाम् ? मैवं, भोजयेल्लघिवति बोजनात् । तेन प्रसहानां मध्ये ये लघवस्तेषां रसेनात्र लघ्वन्नं भोजयेत् ।.....अन्ये तु प्रसहान्तरापेक्षया ये प्रसहाः लघवस्तेषामिह लघुशब्देनोपादानम् । तथाऽन्ये अम्लादियोगात् संस्कारेणेह लाघवं साधयन्ति । CK.

### CHAPTER XVI

1-2. The disease 'panduroga' is caused predominantly by pitta. Because of the <sup>2</sup> prominance of pallor in skin it is called 'pandu'.<sup>1</sup>

3. Sušruta has described only four types of  $p\overline{a}nduroga$ . There the disorder caused by earth-eating is included in sannip $\overline{a}$ taja but Caraka describes five types.<sup>2</sup>

GD discusses in detail the place of earth-eating as causative agent. He saysthough it aggravates dosas, it causes the specific disorder and as such is 'ubhayahetu'<sup>3</sup> (causing aggravation of dosa as well as specific disorder).

JN says that in Sušruta the type caused by earth-eating is included in dosaja types.4

4-6. 'Ojas' here may be taken as raktadhātu or in the original sense of essence.<sup>5</sup> Though pitta and rakta have similar nature, here aggravation of the former does not lead to increase of the latter, rather it is decreased because of depletion of the nutrient rasa by pitta.<sup>6</sup> Similarly, abnormal pitta produces abnormal complexion.<sup>7</sup>

The word 'pittapradhāna' indicates that in all types pitta is the root cause. The other dosa relatively predominant causes vātika etc. There can't be dual types but only sannipātaja.<sup>8</sup>

12. Ck informs about a variant 'svedabadha' in place of 'svedabhava'.1

13-16. 'Annadvit' means 'aversion to food' and 'aruci' is inability to take desired food'.<sup>2</sup> Aversion to cold, even in paittika disorder, is due to specific nature of the disease.<sup>3</sup>

GD and JN accept the variant "syuradhvarohanayasaih" in place of "bhavantyarohanayasaih"

- "पित्तप्रधानपाण्डुरोगचिकित्सितमुच्यते। "पाण्डुना.....प्रधानेन वर्णेनोपलश्चितो रोगः पाण्डुरोगः। CK.
- किंमर्थं मृद्भक्षणकारणाद् भिद्यते इति चेन्न, कषायादिमृद्भक्षणकुपिता वातादयः पाण्डुरोगमेवारभन्ते, नान्यरोगमारभन्ते ।.....वातादीनां कोपं जनयति, तथा पाण्डुरोगञ्च जनयतीत्युभयहेतुर्मुदिति । GD.
- तत्र मृद्भक्षणजस्य दोषजेष्ववरोधः । .N.
- 5. ओजसो रक्तधातुरूपस्य.....किंवा ओजस एव दश गुणा: । CK.
- यद्यपि रक्तपित्तयोरेकयोनित्वात् पित्तेनेह रक्तवृद्धिर्भाव्या, तथाऽपीह रक्तक्षयो रक्तपोषकरसस्य पित्तेन क्षपणाद् रक्तपोषकसारभागानुत्पादाच्च। CK.
- यद्यपि पित्तं तेजोरूपतया वर्णकरमिहोव्यते.....तथाऽपि विकृतत्वात् पित्तमिह विकृतवर्णकृदेव भवति । CK.
- 8. पाण्डुरोगेषु सर्वेषु पित्तमारम्भकमुक्तं.....सर्वत्र पित्तं प्रधानं सदपि योऽन्यो दोषः प्रधानतयाऽऽरम्भकस्तेन दोषेण पृथग्दोषजो व्यपदिश्यते.....नहि सति पित्तप्राधान्ये द्वावितरौ दोषावारम्भकौ भवत:.....द्वन्द्वजः पाण्डुरोगोऽस्ति.....सति पित्तप्राधान्ये तदितरयोः प्राधान्येन प्रकोपे तज्जपाण्डुरोगस्य सन्निपातजत्वव्यपदेशात् । GD.
- 9. "स्वेदाबाधः" इति केवित् पठन्ति । CK.
- 10. अन्नद्रिडित्यनेन अन्नाग्रह उच्यते, अरुचिमानित्यनेन प्रार्थितान्नभक्षणासामर्थ्यमुच्यते । CK.
- 11. शिशिरदेषिता च पित्तरोगेऽप्यस्मिन् रोगमहिम्ना भवति । CK.

19-22. Though all  $p\bar{a}ndu$  is caused by pitta, paittika is so called as it is not associated with other dosas and is caused by strong pitta like paittika raktapitta. To denote the severity of pitta, paittika constitution is also mentioned in causation.<sup>1</sup>

In "tṛṣṇāmūrcchāpipāsārtaḥ" (v. 20) "tṛṣṇāmūrcchā" means 'fainting due to thirst', thus there is no repetition by 'pipāsā'. Others interpret 'tṛṣṇā' as 'hunger', some, however, read "tṛṣṇāmūrcchāparītasya"<sup>2</sup> the other variant is "chardimūrcchāpipāsārtaḥ" accepted by GD and JN.

27-30. Here, in spite of association of dosas, it is named by earth and not dosas as the former decides the specific symptoms and line of treatment.<sup>3</sup>

GD says that astringent earth etc. aggravate not only vata etc. but due to specific nature aggravate tridosa with predominance of one of the dosas.<sup>4</sup>

34-39a. Pānduroga itself, due to specific etiology, attains the stage of kāmalā etc. that is why Hārita mentions kāmalā etc. as pānduroga. Sušruta, however, describes it separately. Vāgbhata takes middle course and says that it may be either as a sequel to pāndu or without it independently like pramehapidakā.<sup>5</sup> Some say that kāmalā located in kostha and šākhā and having little pitta may be independant also that is why its etiology and symptoms are described at the end of this chapter.<sup>6</sup> The word 'bahupittā' indicates little amount of pitta in the other type merely dependent on sākhā.<sup>7</sup>

'Kumbhakāmalā' is the term for a stage of located in kostha.8

JN clarifies that kāmalā is of two types-kosthāšrayā and šākhāšrayā' as mentioned in astodarīya chapter. The former is 'bahupittā' and is described here while the latter is 'alpapittā' and would he described later. 9

39b-43. The word 'tabhyam' may denote the two disorders or two therapeutic measures.<sup>10</sup>

| 1. | सर्वोऽपि पाण्डुरोगः पित्तजः, तथाऽप्ययं विशेषेण दोषान्तरासंपृक्तप्रबलपित्तजन्यत्वात्    | पैत्तिक | इत्युच्यते, | यथा | पैत्तिकं | रक्तपित्तम. |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------|---------|-------------|-----|----------|-------------|
|    | अत एवात्र पित्तातिप्रबलतोपदर्शनार्थं पित्तलस्येत्यनेन पित्तप्रकृतिताऽपि कारणत्वेनोक्ता | I CK.   |             |     |          |             |

- तृष्णानिमित्ता मूर्व्छा तृष्णामूर्ट्छा, तेन पिपासया समं न पौनरुक्त्यम् । अन्ये तु तृष्णामिह क्षुधामाहु:, केवित् "तृष्णामूर्ट्छापरीतस्य" इति पठन्ति । CK.
- अत्र च दोषसंबन्धे सत्यपि मृदेव व्यपदेशिका, न दोषाः, तस्य एव चिकित्साभेदलिंगभेदकर्तृत्वात् । CK.
- कषायाद्येकैका मृदेव स्वप्रभावात् पित्तप्रधानांस्त्रीन् दोषान् कोपयति । तत्र कषाया वातप्रबलपित्तप्रधानत्रिदोषं कोपयेत् , ऊषरा पित्तप्रधानं, मधुरा पित्तप्रधानकफबलत्रिदोषं कोपयेत् । GD.
- 5. पाण्डुरोगस्यैव हेतुविशेषेण कामलादिरूपाऽवस्था उत्पद्यते, अत एव च हारीते कामलादीनामपि पाण्डुरोगत्वमेवोक्तम्....अन्या तु सुथुतोक्ता कामला भिन्ना भवति.....वाग्भटेऽपि "भवेत् पित्तोल्वणस्यासौ पाण्डुरोगादृतेऽपि च ' इति । इह तु पाण्डुरोगेऽपि भवेत् पाण्डुरोगाद् विनापि भवेत् , यथा प्रमेहाथ्रिताः पिडकाः प्रमेहेषु भवन्ति विना प्रमेहमपि भवन्ति । CK.
- कोष्ठशाखाश्रय' बहुपित्ता पाण्डुरोगपूर्विका भवति, या तु केवलं शाखाश्रया अल्पपित्ता च वक्तव्या सा स्वतन्त्राऽपि भवतीति केचित्। अत एव.....वक्ष्यति। CK.
- 7. बहुपित्तेत्यनेन केवलं शाखाश्रयाया अल्पपित्तत्वं सूचयति, अम्लकटुतीक्ष्णोपयोगं शाखाश्रयिपित्तस्य कोष्ठानयनार्थं वक्ष्यति । CK.
- कुम्भकामलेति अवस्थाभेदेन कोष्ठगतकामलायाः संज्ञा, कुम्भः कोष्ठः, तदाश्रया कामला कुम्भकामला । CK.
- 9. कोष्ठाभया शाखाभया च इति द्विविधा मता, उकतञ्चाष्टोदरीये.....बहुपित्तेति कोष्ठाभया सैव हेतुलक्षणाभ्यामिहोव्यते । शाखाभया तु अल्पपित्ता वक्ष्यमाणा पश्चात् । JN.
  - 10. ताभ्यामिति पाण्डुरोगकामलाभ्याम्.....ताभ्यामिति वमनविरेचनाभ्याम् ICK.

50. By 'pathyavrnta' some take fruit of haritaki devoid of seeds.<sup>1</sup>

GD interprets 'sata' as 'sata pala'.2

51. GD reads "dantyah šatapalarase" instead of "dantyašcatuspalarase".

72-80a. A different formulation of 'mandura- vataka' has been described in v. 102-105a. Because of this, placing of Ck's comm. on this has been confused. In fact, the comm. on v. 102-105a should have been placed here.

128-130a. This treatment is simultaneously kapha-decreasing and pitta-increasing in order to bring the dosa situated in  $\overline{sakha}$  to kostha.<sup>3</sup>

132-134a. Halīmaka is mentioned as 'laghava' and 'alasa' in other texts.<sup>4</sup>

1. अन्ये तु पथ्यावृन्तवूर्णं हरीतकीफलस्यैव वूर्णं तदस्थिशून्यमित्याहु: । CK.

- 2. पथ्यायाः शतपलस्य I GD.
- बर्हीत्यादिना कफहरं पित्तवृद्धिकरञ्च समं चिकित्सितं प्राह, यतः शाखाभयदोषस्य वृद्धिःकोष्ठानयनार्थम् । CK.
- अयमेव तन्त्रान्तरे लाघवसंज्ञया अलससंज्ञया चोच्यते, उक्तं हि सुथुते..... इति । CK.

## CHAPTER XVII

1-2. Panduroga is one of the causes of hikka and švasa and as such the chapter on the latter diseases follows that on the former. Hikka and švasa, because of thier similar etiology and treatment, are described in one chapter.<sup>1</sup>

3-7. 'Dvividhā' means 'of two types' such as samānya-asāmānya (general and specific), mrdu-dāruņa (mild and severe) or nija-anija (endogenous and exogeneous). 'Triprakopaņā' means three irritating causes such as intellectual error, consequence and unsuitable contact of senses.<sup>2</sup>

GD interprats 'dvividha' as saumya-āgneya, nija- āgantu and Šārīra-mānasa (psychic-somatic).

JN takes it as mrdu-daruna, nija-agantu and šarira-manasa.4

8-9. Here pitta's role is only due to contact in upper part and not as initiating cause like kapha and vata. 'Pitastthana' means ' $\overline{a}m\overline{a}$ 'saya'.<sup>5</sup>

10-16. Beginning from 'rajasā' (v.11) is vāta-aggravating etiology and from 'nispāva' onwards (v. 14b-16) is kapha-aggravating one. Their separate description indicates their independent role and not subsidiary.<sup>6</sup>

'Dvandva' means 'duals' such as guru-laghu, sīta- uṣṇa etc. which are mutually antagonistic.<sup>7</sup>

17-18a. This is general pathogenesis, specific one would be dealt further.8

- पाण्डुरोगकारणत्वाद् हिक्काश्वासयोः पाण्डुरोगानन्तरमभिधानम् ।.....हिक्काश्वासौ च समानकारणचिकित्सितत्वादेकाध्याये एवोक्तौ । CK.
- द्विविधा इति सामान्यासामान्यभेदेन, किंवा मृदुदारुणभेदेन, निजानिजभेदेन च I.....त्रिप्रकोपणा इति असात्म्येन्द्रियार्थसंयोग-प्रज्ञापराध-परिणामकारणकाः । CK.
- द्विविधाः सौम्याग्नेयभेदान्निजागन्तुभेदाच्छारीरमानसभेदात् । GD.
- द्विविधा मृदुदारुणभेदेन निजागन्तुतया शारीरमानसभेदेन चापि। N.
- अत्र च रजसेत्यादिना प्रायो वातप्रकोपकगणो विच्छिद्योक्तः.....निष्पावेत्यादिना कफकारणतया हिक्काश्वासयोः कफप्रकोपकहेतुगणोSभिहितः ।.....वातकफयोरत्र स्वहेतुकुपितत्वेन स्वातन्त्र्यं दर्शयति, नानुबन्धस्पत्वम् । CK.
- 7. गुरुलघू द्वन्द्रौ शीतोष्णी द्वन्द्रौ । GD.

द्रन्द्रं परस्परविपरीतगुणद्रयम् । JN.

इयं हिक्काश्वासयोः साधारणी संप्राप्तिः, वैशेषिकीं चाग्रे वक्ष्यति । CK.

21-26. Ck interprets 'tejas' as agni, GD takes it as physical halo and JN takes both.1

27-30. 'Hikka' is so called as it produces sound 'hic'.<sup>2</sup>

31-33. GD says that there is double impulse in vyapeta which is called 'yamala' in other texts. In Caraka also it is indicated by "yamika ea pralapartti" 3(v. 43).

34-37. 'Alpavāta' means 'little vāta'. Some take it as udāna vāyu.4

42-44. The curabla types, ksudra and annaja, become incurable if they have double impulse.<sup>5</sup> The other three types, mahatī, gambhirā and vyapetā, are by nature incurable but if they have incomplete symptoms they become curable while the former two types even with complete symptoms are curable. Others, however, say that sometimes mahahikka etc. also are curable.6

GD says-'asam' indicates three types (vyapeta, ksudra and annaja) and that produced by excessive food, alcoholic drinks, anger etc. and pressure of food and drinks. He also contradicts the view that mahahikka etc. are sometimes curable as in that case the staement of Caraka would be contradicted.7

45. Here 'srotāmsi' means 'srotāmsi of prāna and udaka.8

GD takes only pranavaha srotas as described in general pathogenesis of hikka and švāsa<sup>9</sup> (v. 17). JN takes all the three-pranavaha, udakavaha and annavaha.<sup>10</sup>

46-48. Ck criticises the variant 'dinam' as it would be in contradiction with the

| 1.  | तेजोऽग्निः । CK.                                                                                                              |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | तेजः शरीरप्रभावः वा। GD.                                                                                                      |
|     | तेजः अग्निः, शारीरप्रभावो वा। JN.                                                                                             |
| 2.  | हिगिति कायति शब्दं करोतीति हिक्का । CK.                                                                                       |
|     | हिक्क कूजनेभ्वादिः धातुः । GD.                                                                                                |
| 3.  | यमलवेगो बोध्यो यमिका च प्रलापार्तीति वक्ष्यमाणवचनेन ज्ञापनात्। GD.                                                            |
|     | यमलैवेंगैर्जातत्वादियं यमला यमिका चोच्यते । .N.                                                                               |
| 4.  | क्षुद्रवातः अल्पवातः, केचित् क्षुद्रवातमुदानमाहुः । CK.                                                                       |
|     | क्षुद्रवातः अल्पवातः उदान इत्यन्ये । JN.                                                                                      |
| 5.  | क्षुंद्रा अन्नजा च या साध्यत्वेनोक्ता सा यमलवेगेन जायमाना यमिका ज्ञेया। CK.                                                   |
| 6.  | महत्यादिहिक्कानां तिसृणामसंपूर्णलक्षणानां साध्यत्वं, क्षुद्रान्नजयोस्तु संपूर्णलक्षणयोरपि साध्यत्वं, महाहिक्कादित्रयं निसर्गत |
|     | एवासाध्यम् । अन्ये तु ब्रुवते-महाहिक्कादयोऽपि कदाचित् साध्याः भवन्त्येव । CK. 🕢                                               |
| 7.  | आसामिति ववनंव्यपेता क्षुद्रहिक्का तथाऽन्नजा त्रिधाऽतिसम्भुक्तजा अतिमदकरमद्यपानजा अतिरोषादितोऽन्नपानप्रपीडनजा                  |
|     | चेति पञ्चानामभिप्रायेणेति । यत्तु व्याख्यायते महाहिक्कादीनामसाध्यत्वेऽपि पुनरिहासामिति वचनेन ततप्रायिकत्वं ख्यापितम्तत्राद्ये |
|     | दुःसाध्ये इति स्वरूपतो दुःसाध्यत्वेऽपि प्रायिकत्वं वाच्यमन्यथा चरकवचनविरोधः स्यादव्यभिचारेण दुःसाध्यत्वे इति। GD.             |
| 8.  | स्रोतांसीति प्रकृतत्वात् प्राणोदकवाहीनि स्रोतांसि । CK.                                                                       |
| 9.  | स्रोतांसि हिक्काश्वाससाधारणोक्तानि प्राणवाहीनि न तु हिक्कोक्तानि प्राणोदकान्नवाहीनि । GD.                                     |
| 10. | स्रोतांसि प्राणोदकान्नवाहीनि । .N.                                                                                            |
|     |                                                                                                                               |

statement 'durad vijnayate'.1

52-54. Redness of one of the eyes is due to specific nature of the disease.<sup>2</sup> These three types of vasa (maha, urdhva and chinna) are incurable by nature.<sup>3</sup>

55-62. Kapha plays specific role in causation of tamakašvāsa.4

63-64. 'Kāyanirodha' means 'suppression of natural urges. Or'klinnakāya' as 'vrddha' (old) and 'nirodha' as 'suppression of natural urges'.<sup>5</sup> 'Tamas' means darkness or mode of tamas.<sup>6</sup> Though tamaka generally aggravates by cold, pratamaka subsides because of association of pitta or the relief is temporary like that in alcoholism by intake of alcohol.<sup>7</sup>

GD interprets 'klinna' as food moistened with ama etc. and 'kaya' as 'kayagni,<sup>8</sup> JN, however, interprets 'klinna' as 'moistened food' and 'kayanirodha' as 'suppression of natural urges'. He also mentions the alternatives given by Ck.<sup>9</sup>

70-76. 'Kārana' is external cause; 'sthāna' nābhi (unbilicus) etc. and 'mūla' dosa.<sup>10</sup> 'Vātāvirodhi' indicates that rough food and drastic emesis should be avoided.<sup>11</sup>

77-81. It indicates that smoking should be used even without emesis in case with little dosa. Smoking stick should be prepared by the method described in 'matrašitīya' chapter (su. 5.23-25). The measurement of the smoking pipe should be similar to that of the one described under treatment of kasa. In joint earthen saucers, hole should be provided as outlet of smoke.<sup>12</sup>

GD and JN read 'malvaka' instead of 'mallaka'. GD interprets it as 'šarāva' while JN takes it as a particular vessel or earthen saucer.<sup>13</sup>

- 1. "दीनं प्रश्वसितं" इति वा पाठः, तदा हि प्रश्वसितस्य दीनत्वे "दूराद्विज्ञायते" इति यद् वक्ष्यति तदनुपपन्नं स्यात्। CK.
- 2. रक्तैकलोचनत्व मेह व्याधिप्रभावात् । CK.
- 3. एते त्रयः श्वासाः निसर्गतोऽसाध्याः । CK.
- सामान्यसंप्राप्त्युक्तस्यापि श्लेष्मणः पुनरभिधानादिह विशेषेण कारणत्वं दर्शयति । CK.
- 5. कायनिरोधो वेगानां निरोधः, किंवा क्लिन्नकायो वृद्धः, निरोधः वेगनिरोधः । CK.
- तमसेति अन्धकारेण, किंवा तमसा तमोगुणेन I CK.
- 7. यद्यपि तमकस्य शीतेन वृद्धिरुक्ता, तथाऽपि प्रतमकस्य पित्तसंबन्धत्वात् "शीतैश्वाशु प्रशाम्यति" इति यदुक्तं तदुपपन्नं भवति, किंवा, यथा मद्योत्यविकारस्य मद्यं प्रशमनं भवति, तथा शीतसमुत्यस्यापि तदात्वमात्रे शीतैः प्रशमनं ज्ञेयम् । CK.
- 8. अजीर्णे सामादिना क्लिन्नं भुक्तं, कायनिरोध इति कायाग्निनिरोधः । GD.
- 9. विलन्नं अन्नपानं, कायनिरोधः वेगानां (निरोधः) विलन्नकायः वृद्धो निरोधो वेगनिरोधो वा। JN.
- 10. कारणं बाह्यकारणं, स्थानं नाभ्यादि, मूलं दोषः । CK.
- 11. वाताविरोधीत्यनेन अन्नं रूक्षं, तीक्ष्णं च वमनं निषेधयति । CK.
- 12. एतेन धूमो वमनं विनापि स्वल्पदोषे कर्तव्य एव, तत्रापि धूमविषयदोषस्य विद्यमानत्वात् । धूमवर्तिस्तु तस्या (मात्रा) शितीयोक्तधूमवर्तिविधानेन कर्तव्या । अत्र च धूमपाननलिकामानं वक्ष्यमाणकासहरधूमनलिकामानसमानमिच्छन्ति, हिक्काश्वासयोरपि काससमानत्वात् ।.....मल्लकसंपुटे चात्रानुक्तमपि पातव्यधूमनिर्गमार्थमूघ्वै छिद्रं कर्तव्यम् । CK.
- 13. मल्वकः पात्रभेदः शरावो वा I .N.

81. By 'ādi' the other anti-pitta qualities such as picchila etc. are taken.<sup>1</sup>

82-87. Ck interprets that the patients having predominance of pitta etc. (v. 82) should not be sudated and even those fit for sudation should be fomented on particular sites.<sup>2</sup> GD differs. He says that the former patients should not be fomented with Nadī-prastara and saṅkara but by the method described here<sup>3</sup> (v. 83-84). JN follows GD.<sup>4</sup>

88-90. There are four types (or stages) of the diseases, hikkā and švāsa-strong, weak, with predominance of vāta and with predominance of kapha. Rūkṣa (rough) and snigdha (unctuous) may also be two additional types.<sup>5</sup>

JN includes snigdha and rūksa in kaphādhika and vātādhika respectively.6

91-93. Though saturation is contrary in the stage with plenty of kapha, it is done in order to irritate dosa by increasing kapha.<sup>7</sup> GD and JN also interpret like this.<sup>8</sup>

94-104. Kulattha, though read generally, is the basic material for soup while other are accessories they are taken in respective quantities.<sup>9</sup>

In dasamulī etc. (v. 102-103) the decoction should be reduced to half.<sup>10</sup> GD and JN read 'nāgarāddhi' instead of 'nāgarāmbu.'

147-150. There are three remedial measures in treatment of hikk $\overline{a}$  and  $\overline{svasa}$  out of which kapha-v $\overline{a}$ tahara is the main. Out of the remaining two v $\overline{a}$ tahara is more important.<sup>11</sup>

- न स्वेद्याः नाहीप्रस्नरसंकरैरिति.....पित्तार्तादीनामपि तेषां.....यथेटकं.....कोष्णैः क्षणं कण्ठमुरश्व......स्वेदयेत् । GD.
- अवश्यं स्वेदनीवानां अस्वेद्यानांवापि उर: कण्ठञ्व.....स्वदयेत् । .N.
- एताश्चतस्रोऽवस्थाः साष्ठादुक्ताः बलवान्, दुर्बलः, वाताधिकः, कफाधिकश्चेति । रूश्वबह्वनिलविशेषणेनापि रूश्वस्निग्धावस्थाद्व्यम् । CK.
- 6. एक: कफाधिक: स्निग्ध:, अपर: बहुवनिल: वाताधिको स्क्षश्च । .N.
- कफाधिकायामवस्यायां तर्पणरूपविपरीतक्रियाकरणेऽनुक्तेऽपि कफवृद्ध्या दोषोत्क्लेश एव ज्ञेयः । CK.
- तृप्तानुत्क्लिष्टकफान् । GD.
  कफोत्क्लेशार्थ.....मांसरसैः तर्पयित्वा.....विशोधयेत् । .N.
- वूषविधानसामान्यपठितस्यापि कुलत्वस्य वूषप्रकृतित्वाद् यूषसाधनोपयौगिकं मानं गृह्यते, शेषद्रव्यं तु यूषसाधनमानेन गृह्यते । CK.
- 10. दशमूलीत्यादौ कषायशब्दः पानीयस्यानविहितत्वादर्धश्रते जले एव वर्तते । CK.
- अत्र हिक्काश्वासयोश्चिकित्सिते विधित्रयं-तत्र तावत् कफवातहरं प्रधानमेवोक्तं, बत्तु अवशिष्टं तत्र दोषस्य विद्यमानतया अनैकान्तेन करणं ज्ञेयम् , एवमुक्तेऽपि अनेकान्तेन चिकित्साद्व्यकरणे वातहरस्यैव प्राधान्यं ज्ञेयम् । CK.

<sup>1.</sup> शीताद्यैरित्यादिशब्देन पित्तहरपिच्छिलादिग्रहणम् । CK.

<sup>2.</sup> कोष्णैरित्यादिना स्वेद्यानां स्यानविशिष्टं स्वेदमाह । CK.

## CHAPTER XVIII

1-2. After hikkā and švāsa, kāsa is dealt with because of their similar treatment and mutual association.<sup>1</sup>

3-4. 'Kşaya' means 'dhātukşaya' (loss of dhātus) and as such it covers the cough found in rājayakşmā, debilitated persons and aged ones. Similarly, 'kşataja' includes cough present in rājayakşmā preceded by urahkşata and kşatakşiņa.<sup>2</sup> 'Kşayaprada' means fatal or leading to further loss of body.<sup>3</sup>

GD comments that the five types are gradually progressive in severity.<sup>4</sup>

'Bhojyanamavarodhah' means 'aruci' (anorexia) or inability in intake of food.5

GD interprets that by drying of throat there is obstruction to ingested food; others take it as inability in ingestion while others take it as anorexia.<sup>6</sup> JN takes a compromising view.<sup>7</sup>

6-8. 'Kāsa' is so called because of its specific movement and painful effect on chest etc.<sup>8</sup>

GD interprets its derivation by the verbal root 'kasr kušabde' meaning 'that which produces abnormal sound'.<sup>9</sup> JN follows GD.<sup>10</sup>

14-16. Even in pittaja type expectoration of kapha is due to location of disorder in chest etc. Which are seat of kapha and thus it has got combination of kapha and pitta.<sup>11</sup>

1.हिक्काश्वासानन्तरं समानचिकित्सितत्वात् तथा हिक्काश्वासकासानां परस्परानुबन्धित्वाच्च कासचिकित्सितमुच्यते। CK.

- क्षयज इति क्षयो धातुक्षयः, तेन राजयक्ष्मसंबन्धानां क्षीणधातुपुरुषभवानां तया जराकासस्य च धातुक्षयजस्य वयजशब्देन ग्रहणं भवति । क्षतजेन उर:क्षतपूर्वकयक्ष्मभवस्य तथा क्षतक्षीणस्य च कासस्य ग्रहणं भवति । CK.
- 3. क्षयप्रदा इति देहक्षयप्रदाः मारका इति यावत् , किंवा धातुक्षयप्रदाः, क्षयजोऽपि कासः पुनर्विशिष्टक्षयप्रदो भवति । CK.
- वर्धमानक्षयप्रदा इत्युपदेशार्यमुत्तरोत्तरं बलवन्तश्चेति ज्ञापनार्थञ्व । GD.
- 5. भोज्यानामवरोधः अरुचिः, अशक्तिर्वाऽभ्यवहरणे। CK.
- 6. भोज्यानामवरोधः कण्ठशोषाद् भुक्तमन्नं कण्ठेऽवरुध्यते, अभ्यवहारासामर्थ्यमित्यन्थेऽपरे त्वरुविमाहुः । GD.
- 7. भोज्यानामवरोधः गले संगः अरुच्या अशक्त्या वा जायते। .N.
- कसनादिति यथोक्तगतिमत्वात् तथा उरःप्रभृतिशातनाच्च कास इत्यन्वर्थसंज्ञयोच्यते। "कस गतिशातनयोः" इत्यस्य धातोरयं प्रयोगः। CK.
- 9. कासनात् "कासृ कुशब्दे", कुशब्दं भिन्नस्वरविशेषं कुर्वन्निरेतीति । GD.
- 10. भिन्नकांस्यवत् कुत्सितशब्दकरणात् "कास कुत्सितशब्दे" कास इत्युव्यते, कासनात् कासः । .N.
- 11. पित्तजेऽप्यस्मिन् श्लेष्मनिष्ठीवनं व्याधेरुरःप्रभृतिकफस्थानभूतत्वेन श्लेष्मपित्तसंसर्गजतयेति ज्ञेयम् । CK.

20-23. This cough is found also in yaksma caused by over-exertion.<sup>1</sup>

24-30. Here the first three causes relate to the disorder found in yaksma caused by these factors.<sup>2</sup>

'Jarākāsa' means 'cough caused by senility'. This is palliable. That which is caused by doşas even in old people is curable. Others include this in doşaja types.<sup>3</sup>

57-62. Here decoction is reduced to one-fourth.<sup>4</sup> Ck says that quantity of ghee, oil, pippali powder and honey should be doubled e.g. two kudavas (320 gm.). Here ghee and madhu are not antagonistic because of combinationn of other drugs <sup>5</sup> Ck also describes the method of preparation as practised in tradition.<sup>6</sup>

65-68. In other texts, emetic smoking is mentioned separately from this as in the Sušruta-samhita, smoking has been mentioned as of five types. Here anti-cough and emetic are included in 'virecaniya' (evacuative). Even then the measurement of pipe etc. relates to anti-cough smoking.<sup>7</sup>

63-75. Though there is no mention of sannipātaja kāsa, such cough may be due to prakrtisamasamavāya. Or this may denote cough caused by loss of dhātus.<sup>8</sup>

JN repeats this interpretation.

83-107. 'Šarakarādi' (v. 90) is prescribed in pure paittika, that combined with musta and marica in paittik associated with kapha and the same mixed with ghee in paittika associated with vayu.<sup>9</sup>

- अत्र च विषमासात्म्यभोज्येन तथा व्यवायेन तथा वेगनिग्रहेण विषमाशनज-धातुक्षयज-वेगसंधारणजानां यक्ष्मणां लक्षणभूतकासहेतुत्रयं पृथगुक्तं भवति I CK.
- जराकास इति वचनेन स्थविराणां यो जरया देहक्षयकारिकया कृतः स याप्यः, यस्तु दोषकृतः स साध्य एव भवतीति दर्शयति । अन्ये तु जराकासं दोषकृतेष्वेवान्तर्भावयन्ति । CK.
- 4. यवानां च स्विन्नता चतुर्भागावशेष एव कषाये भवतीति कृत्वा चतुर्भागावशिष्टमेवात्र कषायं कुर्वन्ति । CK.
- 5. घृटततैलकुडवे चात्राष्टपलमाने एव, कुडवेऽपि द्रैगुण्यस्य प्रतिपादितत्वात्। तन्त्रान्तरे चात्रैव योगे "मधुनश्च पलाष्टकम्" इत्युक्तम्। तुल्यमानत्वेऽपि चात्र घृतमधुनोर्द्रव्यान्तरयोगस्य विद्यनानत्वान्न विरुद्धत्वम्ः द्रव्यान्तरयोगे सति मधुघृतयोस्तुल्यमानताऽपि न विरुद्धा भवति। CK.
- 6. अत्र च हरीतकीफलं स्विन्नं घृततैले प्रथमं मनाग्भर्जयन्ति अवयवदाद्र्यार्थं, ततः क्वाथादिप्रक्षेपः, अवतारसमये च पिप्पलीचूर्णप्रक्षेपः, शीतीभूते च मधु देयम् । इदं वृद्धवैद्यानां कर्माहुः । CK.
- अयं च धूमस्तथा वमनार्थश्च धूमस्तन्त्रान्तरे पृथगेवोक्तः, तथाहि पञ्च धूमाः स्नेहन-प्रायोगिक-वैरेचनिकाः, कासघ्नो वामनीयश्च सुश्रुते प्रोक्ताः, तथाऽपीह कासघ्नवामनीययो रेचनकारकतया विरेचनीय एवावरोघो ज्ञेयः, परन्तु विरेचनीयत्वेऽपि कासघ्नस्यायं नलिकामानादिभेद उक्त इति विशेषो ज्ञेयः । CK.
- सन्निपातजश्च कासो यद्यप्यत्र नोक्तस्तथाऽपि प्रकृतिसमसन्निपातकृतस्तु कासो भवत्येवेति वचनादुन्नीयते, किंवा, सान्निपातिकः क्षयजकासः । CK.
- शर्करादि: केवल: केवले पैत्ते, सकफे पैत्ते समुस्तमरिच:, सघृतस्तु शर्करादिरनिलानुबन्धे पैत्ते ज्ञेय: | CK.

अयं च कासः साहसजयक्ष्मरूपेऽप्युक्तो ज्ञेयः । CK.

125-129. In kaņţakārīgh<br/>ŗta, quantity of balādi paste should be one kudava totally.<sup>1</sup>

138-148. The large dose of ghee means 'about eight palas, (320 gm.) which is digested in 24 hours.<sup>2</sup>

1. कण्टकारीघृते बलादिकल्कद्रव्यस्य मिलित्वा कुडवमानत्वम् । CK.

 महतीं मात्रामिति अहोरात्रेण परिणमनीयां प्रायोऽष्टपलप्रमाणाम् । CK. महतीं मात्रां अहोरात्रेण जरणलक्षणाम् । JN.

# CHAPTER XIX

5. Ck interprets 'pramitasana' as 'eating lately after prescribed time'.<sup>1</sup> JN interprets it as 'eating only one rasa;<sup>2</sup> 'Vatala' is interpreted as 'vataprakrti' by Ck and JN but GD takes it as 'with predominance of vata'.<sup>3</sup>

7. In 'upahatya' verbal root 'han' is for 'gati' (movement) or 'purişāšaya' may mean purişa (forces) itself.<sup>4</sup>

Though symptoms of 'sāma' are not mentioned in paittika and kaphaja types, the same may be understood in them also like those in vātātisāra. Kṣārapāni has described association of āma in all types of atisāra.<sup>5</sup>

GD and JN read 'upahrtya' instead of 'upahatya'.

12-13. Two types of diarrhoea arise due to psychological factors- fear and anxietythrough aggravation of vata and as such have symptoms of vataja atisara but they are described separately as their treatment is specific. Moreover, due to these factors vata is aggravated instantaneously and as such in origin too it differs from vatika atisara.<sup>6</sup> Between the two types caused by fear and anxiety too, treatment differs-consolation in the former and producing exhilaration in the latter.<sup>7</sup>

In sannipātaja atīsāra also, fear and anxiety act as causative agents but in coalition with other factors and as such these two also differ.<sup>8</sup> The 'šokaja atīsāra' described by

- वातलस्येत्यनेन वातप्रकृतिं प्राप्य-सामर्थ्यातिशयो दर्श्यते । CK. वातलस्य बहुलवातस्य, न तु वातप्रकृतेः । GD.
- पुरीषाशयमुपहत्येति पुरीषाशयं गत्वा हन्तेर्गतिहिंसार्थकत्वादत्र गत्यर्थताः किंवा पुरीषाशयशब्देन स्थानेन स्थानिन उपचारात् पुरीषमेवोच्यते.....ततश्च पुरीषमुपहत्येति संबन्धः । CK.
- अत्र च पित्तातिसारे श्लेष्मातिसारे च सामतालक्षणं यद्यपि नोक्तं, तथाऽपि सामवातातीसारसंबन्धकृतविज्जलत्वामगन्धित्वप्रकारैर्लक्षणैस्तयोरप्यामातिसाररूपाऽवस्था ज्ञेयैव.....क्षारपाणिना सर्वातिसाराणामेव सामता पृथगुक्ता ।.....अत्रापि प्रास्तत्योगिकायां सिद्धौ सर्वदोषाणामेवामसंबन्धात् पृथग्भेदा उक्ताः । CK.
- न चानयोर्वातजन्यत्वेन वातलक्षणयुक्तत्वेन वातजेनैव ग्रहणमस्तिवति वाच्यं, यतोऽनयोर्वातजाद् भिन्नाऽपि चिकित्सा. भविष्यति हर्षणाश्वासनरूपा, चिकित्साभेदार्थमेव व्याधीनां भेदोऽभिधीयते। किंच, लक्षणभेदोऽप्यत्र .....निदानानन्तरं झटिति उत्पाद एवात्र विशिष्टमपि लक्षणम्। CK.
- मयशोकजयोश्च यद्यपि तुल्यं लक्षणमिहोक्तं, तथाऽपि चिकित्साभेदात्तयोर्भेद उक्तः, तथाहि-भयजे आश्वासनं, शोकजे हर्षणमिति चिकित्साभेदः । CK.
- सन्निपातातिसारे भयशोको कारणत्वेनोक्तो, तो हि हेत्वन्तरसहितौ तत्र कारणं भवंत: इति नैककारणता त्रिदोषजभयशोकजानाम् I CK.

<sup>1.</sup> प्रमिताशनं अतीतकालाशनम् । CK.

<sup>2.</sup> प्रमितं एकरसञ् , यदन्नपानं तदशितुं भश्वितुं शीलं यस्य । .N.

Sušruta is different from the one described here as the former has specific causation and considering the specific pathogenesis it may be included in sannipātaja atīsāra. Similarly, diarrhoea caused by indigestion may also be included in tridoşaja type. Thus all types of diarrhoea described by Sušruta are covered by those described here,<sup>1</sup>

GD discusses the psychosomatic nature of these two types and says that initially they are produced by psychic factors and are later associated by vāta. Thus their treatment is also combined e.g. vāta-pacifying as well as psychological.<sup>2</sup> He addssušruta, including 'bhayaja' in vātika types described 'āmaja' as the sixth type. There āma means 'uncooked' and not 'āma' as such because 'āma' is present in all types of diarrhoea. Here this type is included in doṣaja types as 'āma' food acts as causative agent through aggravation of doṣa only.<sup>3</sup>

14-19. The word 'vidagdha' (v. 14) means 'undigested food' and here denotes four types of indigestion āma, vidagdha, vistabdha and rasašeṣa.<sup>4</sup> 'Sampravartayet' (v. 14) means that if stool is coming out easily it should be ignored and in case there is some difficulty some purgative drug should be administered.<sup>5</sup> About drug treatment the following rule should be adopted-if āma is profuse and patient is strong, it should be ignored and expulsion of faeces should be allowed. In other case, where patient is weak and āma is little at first it should be ignored and then checked because otherwise it may be disastrous.<sup>6</sup> Others, however, interpret that at first no chief (astringent) drug like kutaja bark etc. should be given.<sup>7</sup> 'Pramathyā', is a traditional technical term for digestive-astringent decoction as 'šaikharika' is for 'vidaňga'.<sup>8</sup> In brief, the treatment of diarrhoea consists of expulsion, application of pramathyā (digestive- astringent) and

- सुभुते तु.....इत्यादिना शोकजः प्रबन्धेनोक्तः, स इहोक्तशोकजादन्य एव विशिष्टहेतुजन्यः, इह त्वसौ सान्निपातिकेऽवरुद्धो ज्ञेयः । अत एव च तस्यासाध्यत्वमपि च तत्रोक्तम् ।.....यस्तु सुभुते.....इत्यादिनाऽजीर्णजः पृथगुक्तः, तस्येहोक्तत्रिदोषजेऽवरोघो व्यक्त एव । ......तेन सुभुतोक्तसर्वातिसारावरोघोऽत्र ज्ञेयः । CK.
- पूर्व मानसहेतुभ्यां भयशोकाभ्यां जातौ पश्चाद्वातेनानुबध्येते तस्मात्....वातहरक्रियां मानसदोषहरहर्षणाश्वासनानि च विधीयन्ते। GD.
- 3. सुश्रुते.....भयजस्तु वातजत्वेन वातजेऽन्तर्भूय षष्ठत्वेनैवामज उक्तः ।....सर्वातिसारेष्वामता वर्तते, तत आमजोऽतिसारो यत् पृथगुक्तस्तदाममन्नं दोषदूषितमतिसाराय कल्पते, न त्वामाविस्थकातिसार आमारब्ध इति। इह तन्त्रे त्वामान्नजस्नेहाजीर्णादयो दोषप्रकोपपूर्वमेवामान्नादयोऽतिसारं जयन्तीति न हेतुभेदेन भेदः कृतः दोषभेदेनैव चरितार्थत्वात् । GD.
- विदग्धशब्देनात्रापक्वाहारवाचिना चतुर्विधमप्यामं विदग्धं, विष्टब्धं, रसशेषं वाजीणं गृह्यते । CK.
- 5. संप्रवर्तयेदित्यनेन प्रवर्तमानस्योपेक्षया प्रवर्तनं, तथा स्तोकं वहतां विरेचनयोगात् प्रवर्तनम् । CK.
- 6 इयं व्यवस्था-यत् प्रवृद्धे आमे बलवति च पुरुषे प्रवर्तनमेव कर्तव्यं, यदा तु दुर्बलः पुमान् श्रीणश्चामस्तदा प्रथममुपेक्षया प्रवर्तनं कृत्वा संग्रहणं कर्तव्यं, तस्यां ह्वस्थायामसंग्रहणे आतुरस्य बलभ्रंशान्मरणमेव स्यात्। CK.
- अन्ये तु पूर्वं संग्रहणं न देयमिति प्रधानमम्बष्ठाशाल्मलकुटजत्वगादि संग्रहणं न देयं, मुस्तोदीच्यादि तु पाचनसंग्रहणं देयमिति वर्णयन्ति । CK.
- प्रमय्याशब्दो हि वृद्धपरम्परया पाचनदीपनकषाये वैद्यकशास्त्रे परिभाषितः श्रूयते, यथा विडंगकषायः शैखरिककषायशब्देनोच्यते । CK. प्रमय्या नाम सा या दीपनपाचनी । GD.

176

CIKITSASTHANA

lightening in case of large, medium and small quantity of dosa respectively.1

20-22. The three pramathy  $\bar{a}s$  are prescribed in kpha, pitta and vata respectively. Similarly three types of water processed with vaca, prativisa etc. are given in the same conditions.<sup>2</sup>

GD says that these pramathy $\overline{a}s$  may be given in form of powder, decoction etc. The three types of water are applicable in condition of thirst in diarrhoea. These are also three pramathy $\overline{a}s$ .<sup>3</sup>

30-33. The definition of pravahika should be known as described by Sušruta.4

34-41. Sāli rice, though constipating, is applicable here because of combination with other substances.<sup>5</sup>

Symptoms arising due to loss of faeces, are drying of mouth, debility, udavarta etc.<sup>6</sup>

GD interprets 'pravahika' (v. 34) as 'kunthana'<sup>7</sup> (tenesmus).

42-44. In cāngerīghrta (v. 42-43), liquids are cāngerījuice, jujube juice and curd while šunthī and alkali make the paste.<sup>8</sup> Similarly, in cavyādi ghrta (v. 44), the same liquids are used while cavya etc. ten drugs make the paste.<sup>9</sup>

GD, however, says that four times water should be given for preparation of ghee.<sup>10</sup>

JN follows Ck.

45. Here in unctuous enema oil should be used as a rule while some take ghee on the basis of the context.<sup>11</sup>

GD follows the latter. JN follows Ck.

- 2. तिस्र: प्रमथ्या इति यथाक्रमं कफपित्तवातेषु विभज्य देया इति वदन्तिः तथा वद्याप्रतिविषादिविहितानि त्रीण्यपि जलानि कफपित्तवातेषु यथाक्रमं वदन्ति । CK.
- तिसः प्रमथ्याश्चूर्णकषायादिकल्पनया विहिताः ।.....अतिसारिणे पिपासवे वचादिभ्यां द्राभ्यां द्राभ्यामर्धश्रृतं जलं दापयेत् । इत्येताश्च प्रमथ्यास्तिसः । GD.
- प्रवाहिकालक्षणं......सुश्रुतोक्तं ज्ञेयम् । CK.
- 5. शालीनां यद्यपि बद्धवर्वस्त्वमुक्तं, तयाऽपीह खडयूषरसविशेषयुक्तानां संयोगशक्त्या वर्वः क्षये हितत्वम् । CK.
- वर्च: क्षयकृतैर्मुखशोषदौर्बल्योदावर्तादिभिः । CK.
- 7. (प्रवाहिकां) अतिसारे कुन्धनम्। GD.
- अत्र चागिरीरसकोलरसदध्नां द्रवत्वं, नागरश्वारयोश्च कल्कत्वम् । CK.
- पेयमम्लं घृतमित्यत्र अम्लार्थमनन्तरोक्तमेव द्रवं चागेरीस्वरसादि देयं, चव्यादयश्च दश कल्का: I CK.
- चागेरीकोलादिकं घृतेऽम्लयोग्यं दत्वा चतुर्गुणजले उत्क्वयितं घृतम् । GD.
- 11. अत्रानुवासने स्नहेस्तु प्रायोदर्शनात्तैलमेव, अन्ये तु घृतस्य प्रकान्तत्वाद् घृतमेवाहुः । CK.

50. In pittatisara (sama stage) the general rule of expulsion of dosa is not followed as it has risk of causing excess. Purgative prescribed in certain condition is also subject to some positive factors.<sup>1</sup> Here 'niryuha' means 'water cooked by the method of sadanga paniya' on the basis of the context.<sup>2</sup>

GD, explaining it further, says-dipaniya ten drugs, pācaniya pippalī etc, upašamaniya jīvaka etc. and sangrahaniya bālabilva etc.<sup>3</sup>

63-68. 'Matraya' (v. 66) means such quantity of oil and ghee which could only unct and that of madhuka by which enema becomes thick.<sup>4</sup>

69-70. Though raktātīsāra is said as sequel to pittātīsāra, it may arise even idependently due to excessive aggravation of pitta and vitiation of rakta as kāmalā is related to pānduroga. Because of its origin from pitta it is included in paittika atīsāra and as such it does not disturb the six number of the types of atīsāra. Separate enumeration of rakta as causative factor (si. ch. 8) is for detail sake and that too is included in paittika as above.<sup>5</sup>

71-76. 'Bhojanārtham' (v. 71) in NS edition seems to be wrong because Ck also comments on 'vyanjanārtham' which means 'as adjunct of food'.<sup>6</sup> GD further clarifies it.<sup>7</sup>

93-96a. Application of sneha may be done with picu (tampon), others take the use of unctuous enema.<sup>8</sup>

- लंघनपाचनाभ्यामुपाचरेदित्यनेन यत् पूर्वमामातिसारे सामान्यविधानमुक्तं तदिह नानुमन्यते, पित्तं हि सरं, तत्र च प्रवर्तने क्रियमाणेऽतियोगभथं स्यादिति भावः । यत्तु विरेचनमिह वक्तव्यं तत् सामग्रीविशेषसंपत्तावेव । CK.
- निर्यूहशब्देन च ६डंगविधानसिद्धं जलमुच्यते, यवाग्वादिसाधने तस्यैवाधिकारात् । CK.
- दीपनीयान् दश पिप्पल्यादीन् पाचनीयान् जीवकादीन् उपशमनीयान् बालबिल्वादीन् संग्रहणीयान् । GD.
- मात्रयेतिवचनात् तैलसपिंषोरत्र तावती मात्रा यावत्या स्नेहनमात्रं भवति, तथा यष्टीमधुकस्यापि तावती मात्रा यावत्या घनो बस्तिर्भवति । CK.
- 5. अयं च रक्तातिसारो यद्यपि पित्तातिसारोत्तरकालभावितयेहोक्तः, तथाऽपि पित्तातिप्रकोपेण रक्तदुष्ट्या च प्रथममपि भवत्येवायं दृष्टत्वादिति ज्ञेयम् ।.....यथा "पाण्डुरोगी तु योऽत्यर्थ" इत्यादिनोक्तकामलोत्पादे यथोक्तक्रमं विनाऽपि कामला भवति। एवमपि वास्य रक्तातिसारस्य पित्तजन्यत्वात् पैत्तिके एवावरोधः, तेन षट्संख्या न व्याहन्यते। अतिसारस्य यत् प्रसृतायां सिद्धौ....इति, तदप्यत्रैव षट्केऽन्तर्भावनीयं, तत्र सूक्ष्मभेदगणनया स भेदः कृत इत्यविरोधः। CK.
- 6. व्यञ्जनार्थमिति भोज्योपकरणार्थम् । CK.
- व्यञ्जनं हि भोज्यान्नसहिताभ्यवहार्यद्रव्यं, न तु फलपत्रादिशाकमांसकृतमात्रम् । GD. व्यञ्जनार्थ..भोज्योपकरणे । GD.
- 8. अत्र स्नेडभावितपिचुप्रणयनेन गुदे स्नेडप्रयोगमिच्छन्ति, अन्ये तु प्रकृतत्वादनुवासनेनैवात्र प्रयोगमाहु: । CK.

113-116. Some read 'kaṇān' instead of 'kaṇam' (v. 113) and interpret as 'sastika rice grains'.<sup>1</sup> 'Upasevana' means 'vyañjana'.<sup>2</sup>

122. This is in respect of nirāma sannipātātīsāra, in sāma one, āma is to be treated first.<sup>3</sup>

अन्ये "कणान्" इति पठन्ति, कणातित्यनेन च षष्टिकतण्डुलान् ग्राहयन्ति । CK.

2. उपसेवनैरिति व्यञ्जनै: I CK.

3. अयं च क्रमो निरामसन्निपातातिसारे एव ज्ञेय: । सामे तु प्रथममामस्यैव चिकित्सितं कर्त्तव्यम् । CK.

## CHAPTER XX

7-9. The plural 'doṣān' is justified because of presence of many substances to be vomited and blood etc. are also known as 'doṣa' in vomiting etc.<sup>1</sup> 'Marma' here means 'hrdaya'.<sup>2</sup>

10-11. 'Rasāyani' means 'srotas'.<sup>3</sup> GD interprets it as 'rasavāhini' dhamani'.<sup>4</sup> JN follows Ck.

14-15. 'Samašnatah' here is in technical sense meaning 'eating wholesome and unwholesome together,.<sup>5</sup>

18. 'Pratipa' such as vaca etc. others take it as 'vata' (flatus?).6

GD interprets it as 'contrary to  $s\overline{a}tmya'^7$  (unsuitable). He further says-'krimija' type is not described here as it is included in kaphaja one because krimis grow in seats of kapha.<sup>8</sup>

20-22. Langhana is indicated in cases having little doşa and šodhana in those with profuse one-this is the general rule.<sup>9</sup> 'Samšodhana' here denotes, both emesis and purgation, however, others take purgation which is useful in vomiting because of acting by opposite path.<sup>10</sup> 'šamana' is that which establishes balance of doşas without eliminating them.<sup>11</sup>

23-25. 'Saindhavavad' means 'adding saindhava'. Some interprete it as 'cooked with saindhava'.<sup>12</sup>

- रसायनीभिः रसवाहिनीभिः धमनीभिः । GD.
- समश्चतः सर्वरसानिति पथ्यापथ्यमेलकरूपतया भजतः,.....न तु सर्वरसान् भुञ्जानस्थेत्यर्थः । सर्वरसमोजनं हि पथ्यमेव, तेनेह तस्य त्रिदोषकर्तृत्वं न स्यात् । CK.
- 6. प्रतीपं वचादि, केचित् प्रतीपं वातमाहु: I CK.
- 7. प्रतीपं सात्म्यविपरीतम् । GD.
- प्रतीपं विपरीतम् । JN.
- क्रिमिजा हि र्ह्यादेरिहागन्तुजायां नाभिहिता स्वप्नादिभिः कफच्छर्दिहेतुभिः वृद्धः कफो यच्छर्दि करोति तत्रादिपदेन क्रिमिरपि ंकफस्थानज उपसंगृहीतः । GD.
- 9. लंघनमल्पदोषविषयं, शोधनं च बहुदोषविषयमिति व्यवस्था । CK.
- 10. संशोधनशब्देन चेह विरेचनवमने अपि गृह्येते, अन्ये त्वत्र संशोधनशब्देन प्रतिमार्गहरणतयाऽत्यर्थहितं विरेचनमेव वर्णयन्ति । CK.
- 11. शर्मनैरिति दोषनिबर्हणं विना दोषसाम्यकरै: उक्तं हि पुष्कलावते,- " न शोधयति यद् दोषान् समान्नोदीरयत्यपि । समीकरोति विषमांस्तत् संशमनमुच्यते । " इति । CK.
- 12. सैन्धववदिति सैन्धवप्रक्षेपं, केवित् सैन्धववत् सिद्धमिति योजयन्ति । CK.

<sup>1.</sup> दोषानिति बहुवचनं बहुनामुत्क्लेशनीयानां विद्यमानत्वात्तया रक्तादेरपि छर्दादौ दोषशब्देनाभिधानात् । CK.

<sup>2.</sup> मर्मेति हृदयम् । CK.

<sup>3.</sup> रसायनीभिरिति स्रोतोभिः । CK.

GD and JN follow the latter and the former course respectively.1

26-33. 'Kaphāšaya' is the seat of kapha e.g. upper part of āmāšaya in the chest.<sup>2</sup> 'Kulmāşa' is a food preparation made of the paste of boiled barley. The inhabitants of pāriyātra (Rajasthan) take it as green gram and lentils boiled and ground.<sup>3</sup>

'Grnja' is boiled barley along with scum.<sup>4</sup>

GD makes a queer interpretation.<sup>5</sup> JN follows GD.<sup>6</sup>

34-39. 'Kaphāmāšayašodhanārtham' is interpreted as 'for cleaning of kapha and  $\bar{a}m\bar{a}$ saya'<sup>7</sup> Wheat and barley, though kapha-promoting due to sweetness, are not so when old and as such are indicated in kaphaja vomiting.<sup>8</sup> 'Rāga' are those mad of kapittha etc.<sup>9</sup>

46-47. 'Upastambhana' (controlling) relates to vomiting or vayu and 'brmhana' to dhatus.<sup>10</sup>

- सैन्धववद् घृतं सैन्धवमिश्रितं चतुर्गुणजले सिद्धं घृतम् । GD. सैन्धववत् सैन्धवप्रक्षेपयुक्तम् । JN.
- कफाशयस्थमिति कफस्थानमामाशयोध्र्वभागो वक्षः, तत्स्थम् । CK.
- 3. कुल्माषा उत्स्वन्नयवपिष्टकृता भक्ष्याः, पारियात्रास्तु मुद्गान् मसूरानुत्स्विन्नमृदितान् कुल्माषानाहुः । CK.
- 4. गुञ्जः समण्डो यवौदनः । Ck.
- कुल्माषलाजयवानां सक्तून् गृञ्जनचूर्णम् । GD.
- कुल्माषलाजयवानां सक्तवः । गृञ्जः गृञ्जनं, तन्नामख्यातः रक्तमूलकविशेषः चूर्णितः । .N.
- कफस्यामाशयस्य च शोधनार्थं कफामाशयशोधनार्थम् । CK. कफामाशययोः शोधनार्थम । .N.
- 8. यद्यपि गोधूमयवौ मधुरत्वयोगात् कफकरौ, तथाऽपि पुराणतया न कफकराविति कृत्वा कफव्छर्द्यां विहितौ । CK.
- 9. रागाः कपित्यादिद्रव्यकृताः । CK.
- 10. उपस्तम्भनं छर्दीनां पवनस्य वा, बृंहणं धातूनाम् । CK.

# CHAPTER XXI

1-2. By suppression of vomiting, visarpa arises and as such is described thereafter.1

3-10. Some diseases subside even without treatment such as fickles etc. Others, however, even after treatment kill the patient after a long time but the present disorder kills the patient instantaneously.<sup>2</sup>

Questions put by the disciple are eleven in number.<sup>3</sup>

11. It spreads in many ways-downwards upwards and obliquely and also along with blisters, inflammations etc.<sup>4</sup>

'Vi' in 'visarpa' denotes 'vividha'<sup>5</sup> (in may ways).

15. Though dosas (rakta etc.) are the same in kustha also, in visarpa they are of spreading nature while kustha arises by them of chronic nature. This point has already been discussed in the chapter on treatment of kustha.<sup>6</sup> The word 'malāh' in respect of dosas signifies their excessive impurity.<sup>7</sup>

GD says that there is difference in pathogenic material too between visarpa and kustha. In the former 'lasikā' is a particular upadhātu and is different from 'ambu' mentioned in kustha. Some, however, take both lasikā and ambu as one and explain the difference on the basis of etiology and predominace of rakta and pitta. In kustha, because of specific etiology dosas are of chronic nature and rakta and pitta are also not predominant whereas in visarpa they spread instantenously and rakta and pitta are predominant. GD, however, does not agree to it and remarks that it is unauthoritative.<sup>8</sup>

 पूर्वाध्याये छर्दिवेगविधाताद् विसर्पाणामुत्पत्तेश्छर्धनन्तरं विसर्पस्य चिकित्सितमुच्यते । छर्देश्च रक्तदूषकत्वं विधिशोणितीये.. उक्तम् । CK.

- रक्तादिदोषत्वं कुष्ठे यद्यप्यस्ति, तथाऽपि विसर्पणशीलैर्दोषैर्विसर्पाः, कुष्ठानि तु चिरक्रियैर्दोषैर्जायन्त इत्यादि कुष्ठचिकित्सिते एव प्रपञ्चितमनुसरणीयम् । CK
- 7. "मला" इति अत्यर्थदुष्ट्या शरीरमलिनीकरणत्वं प्रतिपादयितुमुक्तम् । CK.
- 8. लसीका नामोपधातुविशेषो न त्वम्बुधातुमूत्रादिनिखिलमिति कुष्ठविसर्पर्योधातुभेदाद् भेद इति । ....केविदिह लसीकाशब्देनाम्बुधातुमात्रं व्याख्याय कुष्ठोक्तहेतुकुपितदोषाणां हेतुप्रभावाट्विरकारित्वस्वभावाद् रक्तपित्तयोरप्राबल्याच्य भेदो विसर्पात् । विसर्पहितुकुपितदोषाणां हेतुप्रभावादविरसर्पणस्वभावः प्रबलरक्तपित्तैस्त्रिभिर्दोषैरारब्धत्वाद् विसर्पाणामिति वदन्ति ।....रक्तपित्तप्राबल्यां लसीकाशब्देनाम्बुधातुमात्रं वदन्ति ।....रक्तपित्तप्राबल्यां लसीकाशब्देनाम्बुधातुमात्रं वदन्ति ।....रक्तपित्तवेषाणां हेतुप्रभावादविरसर्पणस्वभावः प्रबलरक्तपित्तैस्त्रिभिर्दोषैरारब्धत्वाद् विसर्पाणामिति वदन्ति ।.....रक्तपित्तप्राबल्यं लसीकाशब्देनाम्बुधातुमात्रञ्वानर्षववनमिति । GD.

अनुपकान्ताः गदाः केचिद् विनश्यन्ति यथा व्यंगतिलकादयः, केचित्तु उपक्रान्ता अपि चिरेण घ्नन्ति यथा मेहगुल्मादयः; अनेन तु गृहीताः शीधमेव विनश्यन्तीति त्वराविशेषं चिकित्सिते दर्शयति । CK.

<sup>3.</sup> इत्येकादश प्रश्नाः । GD.

विविधं सर्पतीति अध उच्ध्वं तिर्वक् तथा स्फोटशोफादिभिः प्रसरतीति विसर्पः ICK.

<sup>5.</sup> विशब्दो विविधार्थ: I GD.

16-22. Ajīranāšana' means 'eating during indigestion' or 'eating uncooked food'. 'Adhyašana' means 'eating while previous food is not even semidigested.' <sup>1</sup>

26-27. 'Marma' here means 'hrdaya'.<sup>2</sup>

29-30. Here vayu aggravated by rough etc. is independent while that by obstruction in passage due to oversaturation is dependent. <sup>3</sup>Though heat does not cause vata directly, it does so in association with roughness. Pitta also arises due to heat.<sup>4</sup>

31-32. Though 'filling up of vessels' is mentioned in paittika type of visarpa, it should be understood in other types as well. It is said here because of predominance of pitta in the types of visarpa.<sup>5</sup>

GD comments-pitta here is not alone but includes other pathogenic factors as well. In other types also, this should be understood. Or 'pitta' denotes tridoşa having predominance of pitta.<sup>6</sup>

33-34. In spite of other causes of aggravation of kapha, mention of sweet etc. denotes their particular causation in the disorder. This should be understood in cases of vata and pitta too.<sup>7</sup>

'Urdhva' may also mean 'upper part of the body,.8

37-38. Kardamavisarpa, which is caused by kapha and pitta, spreads to amašaya as it is the seat of kapha and pitta.9

39. 'Dustapravrddhau' means 'aggravated by mutual vitiation'.<sup>10</sup> This 'granthivisarpa' is also known as 'apaci' in other texts.<sup>11</sup>

अजीर्णेSशनमजीर्णाशनम्, किंवां, अजीर्णस्यापरिणतस्याशनम्, अविदग्धे पूर्वदिनान्नेSशनमध्यशनम् । CK.

- अत्र च स्क्षादिभिः स्वतन्त्रः, पूरणेन च मार्गावरोधात् कृपितः परतन्त्रो वायुर्ज्ञेयः । CK.
- उष्णं च यद्यपि न साक्षाद् वातजनकं तथाऽपि रूधसंबन्धादुष्णं वातं करोति। उष्णसंबद्धत्वसामान्यसंप्राप्तिसंप्राप्तमिह यत् पित्तं तज्जन्यत इति ज्ञेयम्। CK.
- धमनी: पूरयन्निति पदं यद्यपि पैत्तिक एवोक्तं तयापि "समानेष्व्येष्वेकत्राभिहितो विधिरन्यत्राप्यनुसंजनीयः" इति न्यायादन्यविसर्पेष्वपि ज्ञेयम् । अयं च समानो विधिः पित्तप्रधानत्वाद् विसर्पाणां पित्तविकारे एवोक्तः । CK.
- पित्तमित्युक्त्या नैकं पित्तं दोषः, सप्तधातुक इति वचनात् सर्वत्रेव स्वस्वेतरदोषयोगो बोध्यः । पित्तमिति पित्तप्रधानत्रिदोष इति वा। GD.
- हेत्वन्तरेष्वपि श्लेष्मणो विद्यमानेषु स्वाद्धदीनामभिधानमेषामेव प्रायो विसर्पजनकत्वात् । एवं वातपित्तजनकहेत्वभिधानेऽपि वर्णनीयम् । CK.
- 8. उर्ध्वमिति उर्ध्वकालम्, किंवा उर्ध्वकाये, श्लेष्मण उर्ध्वकाये एवावस्थानात् । CK.
- 9. प्रायश्चामाशये विसर्पतीति कर्दमस्य कफपित्तजन्यत्वात् कफपित्तयोश्च आमाशयस्थितत्वादिति भावः । CK.
- 10. दुष्टप्रवृद्धाविति परस्परदूषकत्वेन प्रवृद्धौ । CK.
- 11. अयं च ग्रन्थिविसर्पस्तन्त्रान्तरे अपचीसंज्ञया कथ्यत इत्याहु: I CK.

<sup>2.</sup> मर्मेति हृदयम्। CK.

CARAKA-SAMHITA

40. 'Upadrava' arises after the appearance of the diseases and is thus distinguished from the symptoms which arise with the disease.<sup>1</sup>

'Rogāšraya' means that upadrava is caused by the same dosa which produces the disease and is thus similar with disease in causation.<sup>2</sup>

'Roga eva' indicates that upadrava is a disease itself separate from the main disease and is thus distinguished from the stage of the disease. Stage necessarily comes and as such is part of the disease itself whereas upadrava is not so.<sup>3</sup> Sometimes upadravas accompany severe diseases from the very beginning but in that case they are not essentially upadravas but make combination of diseases.<sup>4</sup> Upadrava', from verbal derivation, means that which arises just after the origin of the disease.<sup>5</sup>

41. 'Sarvadhātvanusāriņām' indicates that it may encroach even dhātus other than those mentioned as substratum of the disease. For instance, masūrikā, a form of visarpa has been said as located in all the dhātus. Thus, visarpa, on excessive aggravation, may go beyond the seven pathogenic materials.<sup>6</sup>

GD elaborates it further.7

42. 'Marma' denotes chief marmas like heart etc.8 GD takes it as chest. 9

43-49. The sites of kapha and pitta mean upper and middle part of the body while 'mārutāšaya'denotes the part lower than pakvāšaya.<sup>10</sup>'Doşa' in 'bahudoşa' means pitta because of the context.<sup>11</sup> Rakta is locaion of visarpa and as such by blood-letting is destroyed.<sup>12</sup>

- 1. रोगोत्तरकालज इति रोगमध्यकालजः, एतेन रोगसहोत्पन्नस्य लिंगस्य व्यवच्छेदः । CK.
- रोगाश्रय इति रोगारम्भकदोषप्रकोपजन्यतया रोगेण समं तुल्यकारणः । CK.
- रोग एवेत्यनेन मूलव्याधे: पृथग् रोगशब्देन व्यवहियमाणमुपद्रवं ग्राहयति, तेन व्याध्यवस्थाया रोगोत्तरकालजाया व्यवव्छेदं करोति ।....अवस्था व्याधेरवश्यभावितया मूलव्याधिस्वरूपा एव, उपद्रवस्तु नावश्यं भवति । CK.
- यद्यपि केचिन्महाबलदोषारब्धाः व्याधय उपद्रवयुक्ता एवोत्पद्यन्ते....परमार्थतस्तु सहभाविनो नोपद्रवलक्षणयुक्ताः किन्तु रोगसंकरत्वेन तत्र जायन्त इति । CK.
- 5. उपदवति व्याध्युत्पादसमीपे (अनन्तरं ?) उपैतीति उपद्रवः । CK.
- सर्वधात्वनुसारिणमिति विसर्पाश्रयत्वेनोक्तानामनुक्तानामपि च धातूनामाश्रयित्वं दर्शयति । तथा हि मसूरिकाया विसर्परूपाया एव तन्त्रान्तरे सकलधात्वाश्रयत्वमुक्तं, तदुत्सर्गतो विसर्पाणां दोषातिमात्रदुष्ट्या सप्तधातुकेतरधातुदुष्टिरपि भवतीति । CK.
- 7. सर्वधात्वनुसारिणं रक्तादिचतुर्धातुदूषणपूर्वकजातं पश्चान्मेदः प्रभृतिधातून् सरन्तम् । CK.
- 8. मर्मणीति हृदयादिप्रधानमर्मणि । CK.
- 9. मर्मणि वक्षसि। GD.
- 10. कफस्थानगते इति उर्ध्वकायगते, पित्तस्थानत्वेन मध्यशरीरं,मारुताशवशब्देन च पक्वाशयाधः शरीरं गृह्यते। CK.
- 11. बहुदोषायेति पित्तस्य प्रकृतत्वाद् बहुपित्तायेत्यर्थः । CK.
- 12. तत शोणितमस्य विसर्पस्य आश्रयत्वेन कथितं, तेन शोणितावसेकादाश्रयोव्छेदेन विसर्पोव्छेदो भवतीत्यर्थः । CK.

[CH.

| CIKITSASTHA | ANA |
|-------------|-----|
|-------------|-----|

GD has given example of rough and cold as bark of vata etc.<sup>1</sup> In these conditions caused by kapha etc. Treatment is given according to presence of  $\overline{a}$ ma dosa and not to that of dosas.<sup>2</sup> GD interprets 'bahudosaya' as 'profuseness in measure' and not in number.<sup>3</sup>

54-61. The formulation beginning with kir $\overline{a}$ tatikta is also in the form of decoction. Similarly, patol $\overline{a}$ di yoga (v. 59) is in the form of cold infusion.<sup>4</sup>

62-68a. 'Gurukostha' means 'hard bowels'. Others, however, take it as 'bowels filled with impurity.<sup>5</sup>

68b-70. Ck comments that blood-letting belongs to other speciality and as such should be known from the Sušruta-samhita.<sup>6</sup>

71-98a. 'Samšuddha' here means 'purified by purging and blood-letting.<sup>7</sup> 'Bāhyā kriyā' means 'application of paste and sprinkling with water etc'.<sup>8</sup> By 'pradehānaparān' (v. 87) some take that the preceding pastes are also useful in kaphaja type but Ck does not agree to it as 'aparān' eliminates the preceding ones.<sup>9</sup> Though there is no direct mention of drugs useful in purely vātika condition, it should be decided out of the drugs prescribed in the types predominant in raktapitta or kapha according to their properties and actions.<sup>10</sup>

98b-107. 'Samprasadana' means 'pigmenting agent' or it may denote 'pacifying raktapitta.'11

GD reads 'sampradhavana' instead of 'samprasadana' meaning washing decoctions.<sup>12</sup>

108-114. 'Ruksan' (v. 112) indicates no use of fat in processing and relative

2. प्य करुर्गट जातेयु सामत्वाद् यथोक्तमिदं हितम्, न तु दोषभेदेन व्यवस्था भवतीति । GD.

- 4. किंग्रानीनक्नॉटर्गप क्याययोग एव।....अयं च शीतकषायविधिः पटोलमित्यादावपि योज्यः । CK.
- गुम्कोण्टांधनि कृत्रकांण्टाय, अन्ये दोषपूर्णकोष्ठं गुरुकोष्ठमाहु: I CK.
- रक्तावसंकविधानं चंड प्रगधिकारत्वान्नोक्तं, तव्व सुश्रुते ज्ञेयम्। CK.
- 7. संशुद्धे हति विरंचनआंणितमाक्षणाभ्याम् । CK.
- 8. बाह्या इति आनेपपण्पिकादिकाः । CK.
- प्रदेहानपर्गानन्यनेन पूर्वोक्नग्रदंहा अपि सकफे हिता इति सूचयतीत्येके, पूर्वोक्तप्रदेहापेक्षयैव "अपरान्" इति पदं कृतं, तेन पूर्वोक्तप्रदेहानां भिन्नविषयाणां कफंऽनधिकार इति पश्यामः । CK.
- वातपित्तोल्वण इन्यत्र यद्यपि वातोल्वणे साक्षात् प्रदेहा न विहिताःः तथाऽपि रक्तपित्तोल्वणे ये विहिताः कफे वा, तत्रैव द्रव्यगुणमालोव्य ये वातहरद्व्यकृता लक्ष्यन्ते त एवाधिकर्तव्या इति ज्ञेयम्। CK.
- 11. संप्रसादना इति सवर्णकरा:,....किंवा संप्रसादना इति रक्तपित्तप्रसादना: I CK.
- 12. सर्व एव क्वाथयित्वा संप्रधावनाः कर्तव्याः । GD.

XXI

<sup>1.</sup> म्ह्रजीनेवंटादिवन्त्वन्तेः । GD.

बह्दांपाद माननो बह्दांपाय, न तु संख्यातः । GD.

roughness of meat of wild animals.1

Barley and wheat are anti-kapha as well as beneficial in erysipelas and as such are prescribed for the patients suffering from this diseases.<sup>2</sup>

118-138. 'Pākyaksāra' means 'alkali prepared by Sušruta's method' Or some read it as 'yavaksāra'.<sup>3</sup>

GD reads 'pakvaksara and interprets it in his own way."

139-140. The word 'galaganda' includes gandamala as well.<sup>5</sup>

रुधानित्यनेन रससंस्कारकस्नेहविरहेण मत्स्याद्यतिस्निग्धमांसापेक्षया रूक्षमांसकृतत्वेन रूक्षत्वं ज्ञेयम् । CK.

2. यवगोधूमावेव देयौ, तयो: कफविरुद्धत्वाद् विसर्पहितत्वाच्च। CK.

3. पाकेन सुभुताद्युक्तविधानेन कृतः क्षारः, किंवा, "यवक्षारयुतेन" इति पाठः । CK.

भस्मीभृतः क्षारः परिसाव्यः षड्गुणे जले, ततः पक्वः सन् क्षारो भवति । GD.

5. गलगण्डानामिति वयनाद् गण्डमालाऽपि विवक्षिता। CK.

186

[ CH.

# CHAPTER XXII

1-2. Thirst generally accompanies erysipelas as a complication and as such the former is dealt with after the latter.<sup>1</sup>

3. 'Cikitsita' means 'chapter dealing with therapy' including diagnosis which is necessary before treatment is given.<sup>2</sup> The word ' $p\bar{n}c\bar{a}n\bar{a}m$ ' indicates that all the types are curable, moreover, the aditional two types are included in these five.<sup>3</sup>

4-7. 'Saumya dhātu' here are kapha, rasa and jala which are predominant in soma guṇa.<sup>4</sup> The normal thirst differs from the abnormal one as the former subsides by intake of water while the latter does not subside even on frequent intake of water which is absorbed by aggravated pitta and vāta.<sup>5</sup>

GD interprets 'kloma' as 'joint of throat and chest;6

8. According to Ck, this is the context of prodromal symptoms and in between the specific character of thirst disease is also mentioned. Thus, the prodromal symptoms are dryness of mouth, slightness and absence of symptoms of the disease. 'Svalakşana' is 'specific character' such as heat in fever and protuberance in šotha.<sup>7</sup> Or dryness of mouth and constant longing for water may be taken as prodroma as well as specific character slightly lower in the former.<sup>8</sup> Some read 'svarakşayah' instead of 'svalakşanam', in that case there is no mention of specific character or dryness of mouth and loss of voice may be taken as prodroma and constant longing for water as specific character.<sup>9</sup> Diminution of symptoms indicates alleviation of abnormal thirst as it is not possible to eradicate thirst which is a natural character. Some interpret it as sudden

- 1. विसर्पे प्रायेण तृष्णा उपद्रवरूपा भवतीति विसर्पानन्तरं तृष्णाचिकित्सितमुच्यते। CK.
- 2. विकित्सितं चिंकित्साविधायको ग्रन्थः, निदानाद्यभिधानं च चिकित्सार्थमेव, निदानादिज्ञानपूर्वकत्वाच्चिकित्सायाः । CK.
- पंचानामिति वचनेन पंचानामपि चिकित्साविषयत्वं दर्शयति, न हि कासश्वासवदस्त्यसाध्यत्वं कस्याश्चिदत्रेत्यर्थः । तथा सुश्रुतोक्तातिरिक्ततृष्णाद्वयान्तर्भावं पंचस्वेव सूचयति । CK.
- 4. सौम्यान् धातूनिति कफरसोदकानि सोमगुणातिरिक्तानि । CK.
- प्रकृततृष्णारम्भकौ पित्तवातौ पीतं पीतं जलं शोषयतः, अतो जलशोषणत्वाद्वेतोर्न शमं याति पुरुषः, स्वाभाविक्यां जलं पीत्वा शान्तिमधिगच्छतीति भावः । CK.
- 6. क्लोम कण्ठोरसोः सन्धिः । GD.
- प्राग्नूपकथने एव मध्ये तृष्णानामव्यभिवारिलक्षणमाह... लिंगानां... लाघवमल्पत्वं केषाञ्चिच्चाभावः पूर्वरूपं तृष्णानामित्यर्थः ।......स्वलक्षणमिति अव्यभिचारिलक्षणं यथा ज्वरस्य सन्तापः, श्वयथोरूत्सेधः । CK.
- 8. किंवा यदेतत् प्राग्नूपं मुखशोषः, स्वलक्षणं सर्वदाम्बुकामित्वम् , एतत् प्राग्नूपं स्वलक्षणं च तृष्णानां, तेन मुखशोषाम्बुकामित्वे स्वलक्षणे तथा पूर्वरूपे च भवतः, पूर्वरूपास्थायां त्वप्रबले, मुखशोषाम्बुकामित्वे ज्ञेथे । CK.
- 9. ये तु "प्रागूपं मुखशोषः स्वरक्षयः सर्वदाऽम्बुकामित्वम्" इति पठन्ति, तेषां मते तृष्णायाः स्वलक्षणं नोक्तं स्यात्...किंवा, मुखशोषस्वरक्षयो एव पूर्वरूपं, सर्वदाम्बुकामित्वम् च स्वलक्षणम् । CK.

appearance of symptoms which lead to death but it is not convincing.1

GD also interprets on the same lines.<sup>2</sup>

9-10. The symptoms enumerated here are taken as complications of the disease by Ck. He comments that some take it as symptoms as complications are mentioned at the end of the chapter. Thus it may be concluded that excessively increased dryness of mouth etc. are complications which similarly increased are symptoms.<sup>3</sup>

11-12. 'Dehastham' means 'situated in the body' in many forms such as rasa etc.4

'Srotas' (v. 12) here are those pertaining to food and water.<sup>5</sup>

13-14. Though pitta is both agneya and apya the former aspect is predominant that is why the disorders caused by pitta are mentioned as 'agneya'.

15. By the word ' $\overline{a}$ ma' kapha, having similar characters and treatment, is also taken. Thus the kaphaja type described by Sušruta is also covered.<sup>7</sup> The statement that it is ' $\overline{a}$ gneya' confirms the earlier one regarding causation of the disease by v $\overline{a}$ ta and pitta of these two, pitta is predominant.<sup>8</sup>

'Amapittajanita' means 'caused by pitta aggravated by obstruction of ama'.9

GD interprets in a different way. The thirst produced by  $\overline{a}ma$  (immature rasa) caused by  $\overline{a}gneya$  food is  $\overline{a}gneya$  and not that caused by pitta.<sup>10</sup> Here ' $\overline{a}maja$ ' is read separate from those caused by vata and pitta whereas elsewhere  $\overline{a}ma$  is said to aggravate all the three dosas and as such has symptoms of all.<sup>11</sup>

- लिंगानां च लाघवं रोगरूपायास्तृष्णाया अपायो गमनमित्यर्थः, अयमेव तृष्णाव्युपरमो यद् वक्ष्यमाणलिंगानामल्पत्वं, सर्वथोच्छेदो हि तृष्णालक्षणानां न भवत्येव, सहजतृष्णाग्रस्तत्वेनैतल्लक्षणानामल्पमात्रतयाऽवस्थानात्। कैश्चित्तु लिंगानां लाघवमाशूत्पादः, स च अपायो मरणमिति कृत्वा तृष्णानामसाध्यतालक्षणमिदमुच्यते, तन्नातिमनोहरम्। CK.
- 2. लाघवमपाय इति लाघवपदेन स्वाभाविकतृष्णाव्यवच्छेदः । GD.
- सर्वतृष्णानामुपद्रवानाह-मुखशोषेत्यादि ।.....ये तु मुखशोषादीनि लक्षणान्याहुस्तन्मते तृष्णोपद्रवानामभिधानं न स्यातु, उपद्रवाश्चाध्यायसंग्रहे संगृहीताः, तेनातिशयवृद्धा मुखशोषादय उपद्रवाः, वृद्धास्तु लिंगमिति व्यवस्था । CK.
- देहस्थमिति देहे नानारसादिरूपतया स्थितम् । CK.
- 5 सोतोऽन्नजलवहं, तस्यावरोधः । GD.
- 6. शरीरसंख्याशारीरे पित्तमाप्यमुक्तं...तथा..तत्सर्वमाग्नेयम् इत्यनेन द्वयात्मकत्वं पित्तस्य यद्यप्युक्तं तथाप्याग्नेयाकारत्वाद् बाहुल्यात् पित्तमाग्नेयमेवेति दर्शयन्नह-"पित्तं मतमाग्नेयमिति ; द्वयात्मकत्वेऽपि च पित्तस्याग्नेयांशप्राधान्यादन्यत्रापि सौम्याग्नेयवायव्यविकारमेदे पैत्तिकविकारा आग्नेयत्वेन गृहीता एव। CK.
- आमशब्देन चेह लक्षणया आमसमानचिकित्सित आमसमानक्षणश्च कफोSपि गृह्यते। तेनामप्रभवाया व्युत्पादनेन कफजापि सुश्रुतोक्ता गृहीतैवेह। CK.
- साऽप्याग्नेयेत्यनेन पूर्वपरिज्ञातं सर्वासां वातपित्तजन्यत्वं समुन्नयति । वातश्च तृष्णाकारणत्वेनोक्तोऽप्यत्राप्रधानं, पित्तमेव तु प्रधानमितीह वाताकथनादुन्नीयते । CK.
- 9. आमपित्तजनितत्वादिति आमावरोधवृद्धपित्तजनितत्वादित्यर्थः । CK.
- 10. योऽन्नरस आग्नेयान्नजः एवापाचित आमः स्यात्तदामजा तृष्णा भवतीत्याग्नेथी, न तु पित्तजनितत्वादाग्नेथी।
- 11. वातापित्तजाभ्यामतिरिक्तामजा पृथक् पठिता, अन्यत्रामतस्त्रिदोषकोपात्" त्रिदोषलिंगा.....सादकत्रीं" इति पठ्यते । GD.

16. 'Ahārarasa' leads to 'dhāturasa' which nourishes all the dhātus. This rasa nourishing the body is composed of water.' Loss of rasa leads to loss of water (dehydration) which again causes thirst.<sup>2</sup>

17. Thus five types of thirst-caused by vata, pitta, ama, jalaksaya and as complication-are described. The additional types described by Susruta such as kaphaja, ksataja and annaja are included here in amaja, aupasargika and amaja respectively.<sup>3</sup> GD reads 'moha' instead of 'meha'.

18. GD draws the word 'kaṣṭā' from the previous verse relating it to 'sarvāḥ', thus the conditions mentioned in the first half of the verse are troublesome whereas that mention in the latter half is fatal. In this way he contradicts those who take the entire verse relating to incurability of the disease.<sup>4</sup>

24. Ck interprets 'agama' in two ways-one as 'cause' and the other as 'scriptual authority;<sup>5</sup>

40-41a. Here thirst caused by combined vata and pitta is in the same way as mention of dvandvaja gulma.<sup>6</sup>

41b-46. According to tradition, the formulation is kept overnight and then taken in earthen vessel.<sup>7</sup>

47-56. Though ghee, as a general rule, is contraindicated in dryness of palate, it is not antagonistic here because of its specific application in severe thirst.<sup>8</sup> Similarly, jaggery water, because of its unctuousness, is not beneficial in thirst caused by unctuous food, it is applicable here because of sweet taste and specific effect.<sup>9</sup>

1. आहाररसात् सर्वधातुपोषको धातुरस उत्पद्यते, स च रसो देहपोषकोऽम्युभन इति आप्य इत्यर्थः । CK.

 रसक्षयादम्बुक्षयो भवति, तेन चाम्बुक्षयेण पुरुष: पानीयप्रार्थनारूपतृष्णया युक्तो भवतीति। CK. मधुरादिषड्रसान्नगतषड्रस्जो गर्मिण्या रस्रो नामाद्यधातुस्तद्भवोऽपत्यानां देह एवं रसश्य स्वकृतषड्रसान्नाहारजाम्बुभव इत्यतस्तस्य रसस्य क्षयाच्च नरस्तुष्यति। GD.

- एवं प्राक्सूत्रितवातपित्तामाम्बुश्वयोपसर्गात्मिकाः पंच तृष्णा व्याहृताः । अत्रैव सुभुतोक्ता कफजा आमजायामवरुद्धा,श्वतजा उपसर्गात्मिकायामवरुद्धा, अन्नजा चामजायामेवान्तर्भावनीया । CK.
- 4. परे सर्वासामसाध्यतामाहुः, तन्न, सर्वा इति बहुवचनान्तस्य घोरेत्यादिप्रयमैकवचनान्तैरन्वयाभावात्। तस्मात् कष्टा इत्यनेन वचनविपरिणामेनान्वयः। सर्वास्त्विति तुशब्देन कष्टा इत्यस्यानुकर्षात्। GD.
- 5. "आगच्छत्यस्मादिति आगमो हेतु:..."आगमादिति आयुर्वेदागमप्रामाण्यात्" । CK.
- वातपित्तजे तर्षे इत्यत्र संसर्गजा तृष्णा असूत्रिताऽपि असुत्रितद्वन्द्रजगुल्माभिधानन्यायेनोच्यते । CK.
- लोहितशालिप्रस्य इत्यादौ लोधादीनां मिलितानां चतुष्पलं, प्रक्षेपन्यायात् पादिकं मधु, पक्वामलोष्टप्रसादनं दत्वा शालितण्डुलप्रस्थः धपायां स्थाप्यते, तदन्नं मृन्मवे पात्रे पीयते इति वृद्धैरुपदर्शितः कर्ममार्गः। CK.
- 8. तालुशोषे यद्यपि घृतं निषिद्धं.....तथाऽपीह बलवत्तृष्णानुयुक्तं घृतपानं विशिष्टत्वान्न विरोधि। CK.
- 9. स्निग्धेऽन्ने भुक्ते या तृष्णा तत्र यद्यपि गुडाम्बु स्निग्धगुणयुक्तत्वान्न हितम्....तथाऽपि मधुररसतया तृष्णाहरत्वात् प्रभावाद् वोपयुज्यते। CK.

# CHAPTER XXIII

4-5. 'Vişa' is so called because it caused depressive affliction (vişādana). This is the derivative meaning of the word 'vişa'.<sup>1</sup>

6-7a. Origin of poison from water indicates its aggavation in rainy season as well as its pacification by water.<sup>2</sup> 'Upakrama' means 'remedial measures'.<sup>3</sup>

9-10. The treatment of visa belongs to others' jurisdiction and as such it is dealt here briefly. It indicates the existence of distinct tradition of dealing with poisons'.<sup>4</sup>

11-13. The word 'mulaja' indicates predominance of root poisons among vegetable ones, thus those relating to leaves, flowers etc. are also covered. 'Kanda', being a particular form of root, is taken by the word 'mula'.<sup>5</sup> Interpretation of names of these poisons should be known from the tribal people who are its authority, they deal the subject on the basis of teaching tradition.<sup>6</sup>

14. 'Gadapradam' denotes that it does not kill but causes chronic illness.<sup>7</sup>

Sušruta also classifies poisons in three groups-vegetable, animal and artificial. 'Duşīvişa' is included in these three. 'Gara' is of two types-one composed of nontoxic substances and the other composed of poisonous substances. The former is called gara and the latter artificial. This system is followed in Carakasamhita as well as in Vrddha Kašyapa.<sup>8</sup>

- विषमुज्यते विषादनाद्हेतोः, एवं च विषशब्दनिरुक्तिरुक्ता भवति । CK. विषादनादिति विषादकारणम् । GD.
- 2. अम्बुसंभवत्वेन चास्य वर्षाप्रकोपित्वं वक्ष्यमाणं युक्तम्, अम्बुयोनिभूतत्वेन चास्य जलेन प्रभावात् प्रशमनं क्रियते इति ज्ञेयम्। CK.
- 3. उपक्रमाः चिकित्सानुष्ठानभेदाः । CK.
- 4. पराधिकारत्वाद् विषस्य सर्पा इत्यादिना जंगमस्थावरयोनिद्वयं संक्षेपादेवाह । CK.
- स्थावरजे विषे मूलजानीति पदं मूलजस्य बहुत्वात् प्राधान्याच्च, तेन पत्रपुष्पादिजानामपि विषाणां ग्रहणम् ।.....कन्दस्त्विह मूलविशेषत्वान् मूलशब्देनैव गृहीतः । CK.
   सातकादि कन्दनिषाणि, तशैनमादीनि सालगानि विषाणां हेलाक्ला प्रयाषपादीनि संपत्नीतानीह सालगानीति प्रदेन उत्ते न सातकादि कन्दनिषाणि, तशैनमादीनि सालगानि विषाणणि होलाक्ला प्रयाषपादीनि संपत्नीतानीह सालगानीति प्रदेन उत्ते न सातकादि कन्दनिषाणि, तशैनमादीनि सालगानि सिलजानि विषाणणि होलाक्ला प्रयाषपादीनि संपत्नीतानीह सालगानीति प्रदेन उत्ते न सातकादि कर्वाणणा तशैनमादीनि सालगानि सिलजानि विषाणणि होलाक्ला प्रयाषपादीनि संपत्नीतानीह सालगानीति प्रदेन करने न सातकादि कर्वाति सात्र स्वर्थना स्वर्णनानि सालगानि सिलजानि सिलजानि त्यां प्रयोगितानीह सालगानीति संपत्नि प्रदेन करने न

मुस्तकादि कन्दविषाणि, तथैवमादीनि चान्यानि मूलजानि स्थिराणि चेत्युक्त्या पत्रपुष्पादीनि संगृहीतानीह चान्यानीति पदेन, ततो न विरोधः । GD.

- 6. एतेषां च संज्ञासंबन्धे शबरकिरातादय एव तद्रिद्याः प्रमाणं, ते हि गुरुपरम्परया व्याख्यानयन्ति । CK.
- 7. तव्य विरकारिरोगजनकमप्राणहरम्। CK.
- 8. सुश्रुतेऽपि त्रिविधमेव विषमुक्तं। (सु० क० अ० २) ......यत्तु दूषीविषमग्रे वक्ष्यति तत् त्रिविधान्तर्गतं दर्शयिष्यामः। गरं तु द्विविध-निर्विषदव्यसंयोगकृतं, तथा सविषद्रव्यसंयोगकृतं च। तत्राद्यं गरसंज्ञं, उत्तरं तु कृत्रिममिति व्यवस्था। तेनेमामेव व्यवस्थां गृहीत्वोक्तं रसायने "दंष्ट्राविषे मूलविषे सगरे कृत्रिमे विषे "इतिः तथा वृद्धकाश्यपेऽप्युक्तं-"संयोगजं च द्विविधं तृतीयं विषमुच्यते। गरं स्थादविषं तत्र सविषं कृत्रिमं मतम्।" इति। CK.

15-17. Vegetable and animal poisons are mutually antagonistic due to their opposite pathways. This statement does not go against the Caraka's proposition that the anti-poison property of poison is due to their prabhāva (specific action) because if prabhāva is not accepted as cause here, then general emetics and purgatives may also have that property but it is not so. Thus prabhāva is the responsible factor in anti-poison action as well as in upward and downward movements.<sup>1</sup>

GD interprets that this applies only to fangs and roots and not to other parts.<sup>2</sup>

18-23. Sušruta has described seven vegas (impulsive stages) according to crossing of seven kalās one after the other. Here, in addition, the eighth stage is beyond that and fatal moving to the affected site in case of bite and to heart in that of internal poisons. Thus there is no conflict with Sušruta.<sup>3</sup> In fourth stage and onwards medas etc. should be understood as  $d\bar{u}$ sya on the authority of Sušruta.<sup>4</sup> The purpose of describing the impulsive stage in animals and birds is that one should take their meat leaving the affect part.<sup>5</sup>

24-27. Unmanifest rasa increases kapha as both are products of jala.<sup>6</sup> 'Vyavāyi' means that which spreads everywhere like oil on the surface of water.<sup>7</sup> Here antagonistic effect of individual property is based on the specific nature of poison and thus, due to prabhāva, roughness causes aggravation of vāta and not decrease of kapha etc.<sup>8</sup> Sušruta has mentioned 'pākitva' (inflammatoriness) in view of chronic poisons which may be considered in case dūsivisa.<sup>9</sup>

28-30. Though poison and wine vitiate all the three dosas, the predominance of one of dosas is according to location and constitution of the patient.<sup>10</sup>

- तस्मादिति परस्परं विरुद्धमार्गगामित्वात् ।......ननु" विषं विषघ्नमुक्तं यत् प्रभावस्तत्र कारणम् "इति आत्रेयभद्रकाप्यीये प्रभावेण विषस्य विषहरणाभिधानोपपत्तिवर्णनं तद् विरुध्यतेः मैवं, यदि द्रव्यप्रभावः कारणं न स्यात्तदा यत् किञ्चिदूर्ध्वभागं मदनफलादि तद् दंष्ट्राविषहरं स्यात् , यच्चाधोभागं त्रिवृतादि तन्मौलविषं निहन्यात् , न चैतद् दृष्टं, तस्मात् प्रभावस्यैवात्मगुणतामात्रकारणमेतदधोभागत्वमूर्ध्वभागत्यं चेति । CK.
- जंगममिह दंष्ट्राविष, दंष्ट्राविषमूलविषयोरेवोध्वंगत्यधोगतिस्वभावात् परस्परोपधातित्वं न त्वन्येषां पुष्पादिलालादिविषाणां गतिभेदेऽपि परस्परोपधातित्वं, तत्स्वभावात् । GD.
- सुश्रुते एकैककलाक्रिमेण सप्त वेगा उदीरिताः, इह कलालंघनेनैव सप्त वेगाः, अष्टमे तु सप्तकलालंघनोत्तरकालं मारको वेगो दष्टस्य दंशदेशगमनाय पीतविषस्य हृदयगमनाय भवतीति सुश्रुतेन सममविरोधः । CK.
- 4. चतुर्थादिवेगेष्वनुक्तमपि मेद आदिदूष्यमुन्नेतव्यं, सुश्रुतवचनात् । CK.
- 5. एतद्रिषवेगाभिधाने च प्रयोजनं यद् विषवेगमृतस्यापि मांसमुपयोज्यं पीतविषस्य हृदयं दष्टस्य च दंशदेशं मुक्त्वेत्याद्युक्तविधानेन । CK.
- 6. अव्यक्तरसत्वं च कफकोपनाय अव्यक्तरसत्वकफयोरेकजलरूपकार्यत्वादमवति। CK.
- 7. व्यवायित्वं सर्वतः प्रसरणशीलत्वं पानीयपंतिततैलवत् । CK.
- अत्र च गुणानां प्रतिनियमेन विरुद्धकर्मकरणे विषस्याशिवत्वमेव नियामकं ज्ञेयं, तेन रौक्ष्यादिभिः श्लेष्मक्षयादि नाशङ्कनीयम् । CK.
- सुश्रुते च विषगुणे यत् पाकित्वमुक्तं तदाशुकारिविषे निष्प्रयोजनमिति नेहोक्तं, तथाहि-विषं नैतावन्तं कालमपेक्षते येन यावत्तस्य पाको भवत्यविद्यार्थः । सुश्रुते च कालान्तरप्रकोपित्वमपि दूषीविषगोचरतयोक्तं, तदिहापि दूषीविषे चिन्तनीयमिति । CK.
- 10. विषं मद्यं च यद्यपि त्रिदोषकोपनं तथाऽपि स्थानप्रकृतिविशेषप्राप्त्या तदनुगुणदोषप्रकोपमधिकं करोति, शेषयोस्तु मनागित्यर्थः । CK.

31. Poison which aggravates after sometime is known as ' $d\bar{u}$ şīvişa'. Such poison is usually 'gara' and may be either animal or vegetable product.<sup>4</sup>

GD says- $d\bar{u}$ ,  $\bar{v}$  is suppressed by some antagonising agent and it is not eliminated out of the body.<sup>2</sup>

35-37. 'Ariştā' is of two types-binding above the affected place with incantation or simple thread etc. 'Upadhāna' is application of some drug on head for drawing out the poison. 'Hrdayāvaraņa' is protection of heart. 'Prativişa' means use of another poison (which acts as antidote). 'Mrtasañjīivana' means 'reviving the consciousness of the patient who is quite unconscious like dead.<sup>3</sup>

39-43. 'Prakrti' here means 'nature of bodily dhatus etc.4

51-53. 'Upadhi' means the application of drug on head after incising in order to extract the poison.<sup>5</sup>

GD reads "lepausadha" instead of "lepaupadhi".

61-64. 'Avamārjana' means 'pressing the poison downwards (in opposite direction).<sup>6</sup> Though 'sveda' is contraindicated in case of poisoning, it is useful in certain conditions. It is also not enumerated under twenty four measures of treatment like food etc. However, it may be taken by 'agni' and food etc. may also be understood by 'prašamana'.<sup>7</sup> 'Sirā' means 'sirāvyadha' (venesection) and 'karma' pañcakarma, or 'sirākarma pañcavidham' may mean 'puncturing of five veins'.<sup>8</sup>

GD reads 'apamarjana' instead of 'avamarjana'.

123a-129. Details of the types of serpents (darvikara etc.) are not given here as it belongs to others' jurisdiction.' 9

Though poison is said as of unmanifest rasa, the mention of katu rasa etc. here is

- कालान्तरप्रकोपि विषं दूषीविषम् ।..... एवंभूतं च गरमेव प्रायो भवति, तया स्यावरं जंगमं च भवति । CK.
- दूषीविषञ्च स्थावरजङ्गमकृत्रिमान्यतमं विषं विषध्नौषधादिभिर्हतवीर्थं देहादनिर्गतं विषम् । GD.
- अरिष्टा द्विविधा-मन्त्रेण रज्ज्वादिभिर्वा विषोपरिबन्धः उपधानं विषसंक्रमणार्थं मस्तके भेषजदानम् । हृदयावरणं हृदयरक्षाकरमौषधम् । प्रतिविषं विषान्तरप्रयोगः । मृतसंजीवनं विषेण मृतस्यामृत इव संजीवनकरं भेषजम् । CK.
- प्रकृतिरिति देडधात्वादिस्वमाव: I CK.
- 5. उपधियों मूर्टिन काकपदं कृत्वा विषडरणाय दीयते। CK.
- 6. अवमार्जनमिति विषस्य प्रतिलोमेन मार्जनम् । CK.
- रवेदो यद्यौपि प्रतिषिद्धः स्वेदाध्याये, तथाऽप्यवस्थाविशेषे " वातस्थाने" इत्यादिना विधीयते । स्वेदस्तु पेथादिभोजनादिविधानवदस्य प्रयोगाच्चतुर्विंशत्युपक्रमेषु नोक्तः, किंवा, अग्निशब्देन स्वेदोऽपि गृह्यते, पेथादि चोपशमनशब्देनावश्यं बोद्धव्यम् ICK.
- 8. सिरा इति सिराव्यधः कर्म पंचविधं वमनादिः किंवा सिराकर्म पञ्चविधमिति पञ्चसिराव्यधः । CK.
- 9. दर्वीकरादीनां प्रपंवस्त्विह पराधिकारत्वेन न कृत: I CK.

made from the point of view of anurasa like presence of katurasa in the sun or slight predominance of katu etc. in anurasa itself.<sup>1</sup>

137-139. Earlier colour of bites are mentioned and here that of fangs is described. In fact, there is no any contradiction between the two as the earlier one relates to the poison located at the bite whereas he present one is related to that which is spread in the body.<sup>2</sup>

140-143. Particular mention of faeces and urine is made only because of giving two derivations of the word 'kita' (kittat kitan) otherwise they are other sources of their origin as mentioned by Sušruta.<sup>3</sup>

In Suśruta-samhitā kiţas have been described as sixty seven in number which aggravate vāta, pitta, kapha and sannipāta but here they have been said as of two types-dūşīvişa (chronic poisons) and prānahara (acutely fatal). Similar classification has been adopted in case of lūtā etc.<sup>4</sup>

144-146. Ck says that the interested people should see the details in the texts of Sušruta etc. Here they have not been given as they belong to other speciality.<sup>5</sup>

161-164. Even though in condition of anger the poison circulates all over the body of the serpents, it is particularly situated in fangs like semen which though pervading the whole body is situated particularly in testicles.<sup>6</sup>

GD clarifies it further.7

175-188. In dog where tridosas are aggravated and alarka-graha seizes symptoms of poisoning headache etc. are found. Some say that these symptoms are also transmitted to the patient bitten by it.<sup>8</sup>

- विषं च यद्यप्यव्यक्तरसमुक्तं, तथापीह कटुकादिरसाभिधानमनुरसाभिप्रायेण ज्ञेयं, यथा आतपे कटुकत्वं, तद्वदिहापि, किंवा, अव्यक्तरसतायामेव मनाक्कटुकादीनामधिकत्वं ज्ञेयम् । CK.
- ननु पूर्वं दवींकरादीनां दंशस्य वर्णभेद उक्तः, इदानीं तु दंष्ट्राभेदेन वर्णभेद उच्यते.....अत्रोच्यते दंष्ट्रानुकारिवर्णता दंशमात्रस्थिते विषे भवति, दर्वीकराद्युल्लेखविहितस्तु यो वर्णों दोषकृतः सप्रविस्रृते विषे भवतीति अवस्थाभेदान्न विरोधः । CK.
- विण्मूत्रादिति कीटशब्दनिरुक्त्यर्थमनयोरूपादानं, तेनान्यान्यपि सर्पशुकशवपूत्यण्डानि कीटकारणानि भवन्तीति ज्ञेयम, उक्तं हि सुश्रुते..... I CK.
- 4. कीटाश्च यद्यपि सुश्रुते वातपित्तकफसन्निपातकोपनाः कुम्भीनसादयः सप्तषष्टिः प्रतिपादिताः, तथाऽपीह संज्ञेयाभिधित्सया दूषीविषप्राणहरभेदेनैवोव्यन्ते, एवं लूतादिष्वपि संज्ञेयभेदाद् द्वैविध्योक्तिर्ज्ञेया। CK.
- 5. .....तासां.....सुथुतादिषु प्रपञ्चार्थिभिः प्रपञ्चोऽनुसरणीयः, इह तु तन्त्रकारेण पराधिकारत्वात् प्रपञ्चो न क्रियते । CK.
- सर्वदेहाश्रितं कोधादिति सर्वेहाश्रितमपि दंष्ट्रास्वेव विषं विशेषेण ज्ञेयम् , यथा शुक सर्वशरीरगमपि वृषणयोरेव विशेषेणाधितिष्ठति । CK.
- शुकवत् सर्वदेहगतं विषं सर्पः क्रोधाद् दंष्ट्रास्वागतं विमुञ्चति । GD.
- यत्रैव च शुनस्त्रिदोषकोपो भवति दैवादलर्कग्रहावेशात् तत्रैव सविषशिरोभितापित्वादि भवतीति ज्ञेयम् । केचित्तु शिरोभितापादि यथोक्तं कुक्कुरे तथा तद्दष्टे च भवतीति वदन्ति । विस्तरश्चास्य सुश्रुत एव । CK.

### XXIII

GD reads "syat" in place of "šva".

229-242a. Ck says that one māşa (gram) of unkilled copper powder should be given as this only causes emesis.<sup>1</sup>

1. सूक्ष्ममित्यादौ अमृतताम्रचूणौ माषमानं यावद् देयगु, अमृतेनैव वमनं भवति । CK.

# CHAPTER XXIV

1-2. Because of similarity of causing mental derangement and other toxic symptoms, the treatment of alcoholism follows that of poisons.<sup>1</sup>

3-5. Praise followed by censure of wine shows that it produces good results if taken methodically otherwise it causes harmful effects.<sup>2</sup> It is called 'surā' because it is related to 'sura'<sup>3</sup> (gods).

6. 'Yoni' means source such as cereals etc. as described in sutrasthana.4

11-20. 'Samskāra' (processing) means external as well as internal. The former by bath, clothing etc. and the latter by intake of food according to constitution.<sup>5</sup> Ck has given examples of 'arthin' (needy) as Baladeva, Candī, Yakṣa etc.<sup>6</sup>

21-25. 'Mārdvika' and 'mādhava' (v. 25) are related to kapha and pitta in reverse order e.g. mādhava in kapha and mārdvika in pitta.<sup>7</sup> GD reads 'mādhvika' insteed of 'mārdvika'.

26-28. There are merits as well as demerits in wine. According to suitability, it is wholesome to some persons while unwholesome to others. In first stage it is useful while in the second one it is harmful.<sup>8</sup>

It becomes 'visavat' poison-like because of producing mental confusion etc.9

29-36. Wine affects with its ten properties all the ten properties of ojas, not two or three of them.<sup>10</sup> Differentiating between the properties ' $\bar{a}$ suga' and 'vyavayi', Ck says that  $\bar{a}$ suga is that which moves fast whereas vyavayi pervades everywhere <sup>11</sup>

- 1. मोहजनकत्वसामान्यात् तथा विषसमानगुणजन्यत्वाच्च विषचिकित्सितमनु मदात्ययस्य चिकित्सितमुच्यते । CK.
- सुरैरित्यादिना मदिरास्तुत्या तथा वक्ष्यमाणनिन्दया विधिना पीयमानसुरायाः शुभफलमविधिपानाच्चात्यर्थनिन्दितफलवत्त्वं दर्शयति । CK.
- सुरयोगात् सुरेति चोपदिष्टा । CK.
- योनिः कारणं, तद्भिशेषाः-धान्यफलमूसारपुष्यपत्रकाण्डत्ववः शर्करानवमाः सूत्रस्थानोक्ताः । CK.
- शरीरे स्नानवस्त्रादिभिर्बाह्य आभ्यन्तरश्च प्रकृत्याद्यपेक्षया स्निग्धोष्णादिभिः कृतः संस्कारः । CK.
- अुर्थिनो बलदेव-चण्डी-यक्षादयः । CK.
- कफपित्ताधिकेभ्य इत्यादौ विपर्ययतन्त्रयुक्त्या कफाधिकेभ्यो माधवं, पित्ताधिकेभ्यस्तु मार्द्वाकम् । CK.
- यस्मादेवं स्वभावं तस्माद् गुणदोषे च तं मद्यमपेक्षेते, किंचित् पुरुषमपेक्ष्य यौगिकत्वाद गुणकरं, किंचित्त्वयौगिकत्वाद्दोषकरं, यथा-प्रथमे मदे गुणकरं, दोषकरं च द्वितीये मदे इति भावः । CK.
- 9. विषवदिति मोहादिकर्तृत्वात् । CK.
- 10. दशापि गुर्वादीनोजोगुणान् संक्षोभ्य, न दित्रादिकै: । CK.
- 11. आश्रात्वन्यवायित्वयोश्चायं विशेषः-यदाशुगं शीर्घं गच्छति, व्यवायि तु सर्वव्यापकम् ।

'Vikasi' is 'khara' which being opposite to 'šlaksna' counteracts it.1

Though vik $\overline{a}$ si,  $\overline{a}$ suga etc. are not read among twenty (gurv $\overline{a}$ di) gunas, their nature as guna is established because of infinite number of gunas. Only the prominent ones are enumerated among twenty.<sup>2</sup>

Passages (ten dhamanis) of rasa, vāta etc. are attached to hrdaya. Dhamanis carrying rasa also carry vāta etc. though sattva etc. are present all over the body, they are mainly seated in hrdaya.<sup>3</sup>

37-38. Commenting on the word "avihate" Jejjața says that here is "a" for "īṣat" (slight) or it may be taken as exception to the general rule.<sup>4</sup> Ck takes it as exception.<sup>5</sup> The word 'hrt' here includes buddhi etc. the awakening of buddhi etc. in the first stage is due to specific action of wine.<sup>6</sup>

41-51. There are only three stages of narcosis in which sattva, rajas and tamas are predominant respectively.<sup>7</sup>

Ck elucidating it further says that though three stages of narcosis are described, there is a distinct phase after the second stage and in the beginning of the third one which has been despised badly. Thus all these phases come under the three stages and as such there is no fourth stage.<sup>8</sup> This intermediate stage between second and third one, is not mentioned by Susruta.<sup>9</sup>

52-60. Here wine has been censured according to one of the views (v. 52-57). Author's view has been given from 'satyam' onwards (v. 58-60). The idea is that these demerits are observed in wine when it is used improperly and not otherwise.<sup>10</sup>

- 1. विकासित्वं विकसनशीलत्वं खरत्वमिति यावत् । तच्च श्लक्ष्णविपरीतत्वादेव श्लक्ष्णतां हन्ति । CK.
- एते विकासित्वाशुगत्वादयो गुणा यद्यपि विंशतिगुणगणनायां न पाठितास्तथाऽसंख्येयत्वाद्मुणानामेषामपि गुणत्वं सिद्धं, ये तु तत्र पठितास्ते तावदाविष्कृततमा ज्ञेयाः । CK.
- रसवातादिवहानां दशधमनीनां हृदयं स्थानम, रसवहा एव या दश धमन्यो हृदयाश्रया उक्तास्ता एव वातादिवहाः । .....सत्त्वादीनान्तु सर्वशरीरचराणामपि विशेषेण हृदयं स्थानमुक्तम् । CK.
- यथा अल्पाशने अनशनमल्पबललाभे च अबलवत्वम् , अल्परात्रिस्वप्ने च सकलरात्रिजागरणवत् । अथवा परिकल्प्यापवादविषयं मुनिना उत्सर्गशास्त्रं प्रवर्तितम् । ม.
- 5. मद्यं चेतो विक्रियां नयतीत्युत्सर्गविधेः प्रथममदेऽपवादमाह । CK.
- हृदयशब्देनेह तस्योपचाराद् हृदयाश्रिता बुद्ध्यादयोऽभिधीयन्ते ।......बुद्ध्यादिबोधनं प्रथममदकार्यं मद्यस्य प्रभावात् । CK.
- तस्मात् त्रय एव मदा:.....ततश्चाद्यया मदवृत्त्या सत्ववृत्तिः......दितीयया तु रजोवृत्तिः.....तृतीययाविर्भूतया तमोवृत्त्यावरणलक्षणकाष्ठप्राप्त्या.....निष्क्रियः । ม.
- बद्यपि त्रिविधो मद उक्तः, तथापि द्वितीयमदावसाने तृतीयमदाप्राप्त्यवस्थाया एव अत्यर्थनिन्दातां दर्शयन् तृतीयमदस्यात्यन्तनिन्द्यतां दर्शयति....परमार्थतोऽन्यमदकालाभावाद् द्वितीयान्ततृतीयमदाद्यभिधानमेवात्र तृतीयमदात्यर्थनिन्दार्थं, न चतुर्थमदोपदर्शनम् ICK.

9. सुश्रुते तु नैष सन्धिमद उक्तः । CK.

10. प्रेत्य चेहेत्यादिना एकीयमतं मद्यनिन्दकं दर्शयति....सत्यमित्यादिना स्वमतमाह । एते दोषाः मद्यस्यैकीयमतोक्ता अहितादिधर्मयुक्तस्यैव भवन्ति, न हिताल्पमात्रविधिपीतस्येति भावः । CK.

CH.

'Yuktiyuktam' means 'planned according to place, time, doşa etc.'<sup>1</sup> 'Prāņa means 'that which promotes vitality'.<sup>2</sup>

61. All these qualities are in the first stage of intoxication.<sup>3</sup>

62-67. Explaining the utility of wine in the diseases caused by itself (v. 64), Jejjata says that wine is contrary to both dosa and  $vy\overline{a}dhi$ .<sup>4</sup> (disease). Ck, however, takes it as hetuviparit $\overline{a}$ rthak $\overline{a}r\overline{i}$  (producing effect contrary to cause) due to prabh $\overline{a}va$ .<sup>5</sup> That wine possesses both hypnotic and awakening effect is due to its specific nature which provides normal sleep. Or it may be acting be acting by counteracting the causes of sleeplessness and by removing the obstructions in the psychic channels.<sup>6</sup>

The word 'pravayasam' is interpreted as 'old persons' by both Jejjata and Ck but GD takes it as 'youthful ones'.<sup>7</sup>

68-73. Division of food and drinks into three is made by Jejjata and Ck according to three dosas but GD interprets them in a different way.<sup>8</sup> The principle of proper application of wine is that it should be contrary to the properties of food etc. such as after taking vata-promoting food anti-vata type of wine should be taken.<sup>9</sup>

80-87. Commenting on 'madyap $\overline{a}$ nvayah' Jejjata says that those born in family of alcoholic addicts are more or less immune to the effects of alcohol like the poison-girl who does not have the effect of poisons.<sup>10</sup>

Ck follows the same.<sup>11</sup>

- युक्त्या देशकालमात्राद्यपेक्षया योजनया युक्तम् । CK.
- प्राणहेतुत्वात् प्राणाः । CK.
  प्राणाः प्राणहेतुः, आयुर्धृतमितिवत् । GD.
- 3. सुखमदप्रदमिति सुखप्रदमदं, प्रथमं मदमिति यावत् । अन्ये तु, "मदसुखप्रदम्" इति पठन्ति, तत्रापि मदसुखं प्रथममदारम्भ एव । CK.
- मद्यन्तु नानाद्रव्यसंयोगादुभयविपरीतम् । ม.
- 5. मद्योत्थानां च रोगाणां मद्यमेव प्रबाधकमिति हेतुविपरीतार्थकारिताप्रभावादित्यर्थः । CK.
- स्वापनं नष्टनिद्राणां बोधनं चातिनिद्राणामिति कार्यद्रयकरणमुचितनिद्राकरत्वप्रभावादेव, किंवा नष्टनिद्राणां निद्राभिघातहेत्वतिचिन्तनादिविस्मारकतया निद्राकरं भवति, अतिनिद्राणां निद्राहेतुमनोवहस्रोतोरोघादिहन्तृतया प्रबोधकं भवतीति ज्ञेयम् । CK.
- प्रवयसः वृद्धाः । .).
  प्रवयसामिति वृद्धानाम् । CK.
  प्रवयसां यूनाम् । GD.
- त्रीण्यन्नानि अशितखादितलीढानि पार्थिवाप्यतैजसानि गुरुलघुमिथ्राणि शीतोष्णमिथ्राणीत्येवमादीनि । तथा त्रीणि पानानि पार्थिवाप्यतैजसानि-तत्र पार्थिवमिक्षुरसादि, आप्यं क्षीरजलादि, तैजसं घृतादि । GD.
- तदपि वातादिप्रकृतयो विपरीतगुणं मद्यं पिबेयुः । ม. वातकरमन्नमुपयुज्य वातहरं मद्यं पेयम् । CK.
- 10. यस्य यद्यद्बीजमभिभावितं तदुत्पादकं तस्य मद्यपान्वयस्य सात्मीभावमासाद्य न मदयति मद्यम् , यथा विषकन्याया विषं सात्मीभावागतं यथास्वं च विषवताम् । ม.
- 11. मद्यपान्वया इति मद्यपवंशजाः, तेषां मद्यपानं मद्यसात्म्यत्वादेव न विकारकरं भवति, विषकन्याया विषमिव। CK.

XXIV

88-97. 'Prāyaḥ' in 'vātaprāya' indicates that all the types of madātyaya are caused by tridoşa with predominance of one of the doşa.<sup>1</sup> Pitta and vāta when combined cause emergent effects and kill the patient unless treated properly like rohiņī and šańkhaka etc.<sup>2</sup>

98-100. Though wine is sour and poison unmanifest sweet, most of the properties are similar.<sup>3</sup>

101-106. Here general symptoms of alcoholism are described in v. 101-104a and prodrome in v-104b-106a but the last line does not support it.<sup>4</sup>

Ck says that it may be the general description of alcoholism or symptoms of tridoşaja type of the disease.<sup>5</sup>

107-111. The disease is to be treated first from the seat of kapha as it arises from that like sannipata jvara.<sup>6</sup>

Commenting on 'samapitena tenaiva' Ck says that alcoholism is subsided by intake of the same type of alcohol which has caused it but others hold that different type of alcohol is used in its treatment as in case of poisoning where vegetable poison

- वातप्रायमिस्यादौ प्रायःशब्देनाधिकवाचिना वक्ष्यमाणानां सर्वमदात्ययानां त्रिदोषजन्यत्वं दर्शयति । CK.
- पित्तप्रकोपो वातोल्वणस्य यतश्चाग्निमारुतौ दहतः शीघ्रमथ संद्यःफलां क्रियामाप्नुतस्तदा द्राक् झटित्येव शान्तिमधिगच्छतःः एवं स्वभावोऽन्येषामपि रोहिणीशङ्खकादीनाम् ।.....तस्मात्तात्कालिकं भेषजं प्राप्य सद्यः प्रशान्ति व्रजति अप्राप्य च हन्तीति । ม.
- 3. यद्यपि मद्यमम्लं, दिषं त्वव्यक्तमधुरं, तथापि बहुगुणसामान्यात् त एव मद्ये दृश्यन्त इत्युक्तम् । CK.
- 4. सामान्येन सर्वमदात्यानां रूपं दर्शयति "शरीरदु:खं बलवत्" इत्यादि यावत् "छर्धतीसारहृल्लासाः," एतानि पूर्वरूपाण्यामनन्ति व्याख्यातारः 'ध्रमः प्रलापः," इत्यादि यावत् "अशस्तानां स्वप्नानां दर्शनानि च" इति। आह एवं खल्वेष पाठो निर्र्थक: स्यात् "मदात्ययस्य रूपाणि सर्वाण्येतानि लक्षयेत्" इति। ॥.
- 5. शरीरदुः खमित्यादिना सर्वमदात्ययस्य सामान्यं लक्षणं ब्रुते, किंवा त्रिदोषमदात्ययस्य लक्षणम् । CK.
- 6 कफस्थानानुपूर्व्या वात्र विकित्सा कफस्थानोद्भूततया प्रथमं कफसंबन्धात् सन्निपातज्वर इव ज्ञेथः । CK.

CIKITSASTHANA

is used in treatment of animal one and vice versa. Ck concludes in favour of both.1

Jejjața says that the same type should be used not the other one as Sušruta also says.<sup>2</sup>

112-116. Some read 'amlarasotkleda' instead of 'annarasotkleda'.3

117-135. 'Madodayāh' means 'thirst etc. caused by mada'. Some read 'jvarādayah', instead of 'madodayāh'.<sup>4</sup>

Why mada is pacified by madya itself is answered on the basis of nature.<sup>5</sup>

'Avadamša' is the food material which is taken before drink.<sup>6</sup>

136-164a. 'Anutarşa', as interpreted by Ck, is anupāna (post drink) given frequently.<sup>7</sup> In fact, 'anutarşa' is drink used to quench thirst whereas 'anupāna' is a general post drink,

- यज्जातीयेन मद्येन मदात्ययो जनितः, नितरां तज्जातीयेनैव शाम्यति। यथा मौलं दंष्ट्रीयेण शाम्यति तथा मद्यमपि विजातीयेन मद्येन शाम्यतीत्येकेः किन्तु तेनैवेत्यनेन तामेव मद्यजातिं प्रत्यवमृशति, तेनावश्यं तज्जातीयमेव मद्यं ज्ञेयम्।....तेन तज्जतीयमन्यजातीयं च मद्यं मदात्यये ज्ञेयम्। Ck.
- तेनैवेति विशिष्यैवाभिधानात् , तदेव दातव्यं नान्यदिति सौध्रुतेऽप्येवम् । ม.
- 3. "अन्नरसोत्क्लेद" इत्यत्र "अम्लरसोत्क्लेद" इति केवित् पठन्ति । CK.
- मदोदया इति मदनिमित्तास्तर्षादयः । केवित्तु "ज्वरादयः" इति पठन्ति, तत्र ज्वरप्रधानास्तर्षादय इत्यर्थ उन्नेयः । CK.
- ननु कस्मान् मद्येनैव शाम्यति, कात्र युक्तिः ? स्वाभाव्यात् । तस्य हि रोगस्यैष स्वभावो यन् मद्येन शाम्यति यथा तर्पणेन रक्तपित्तं, ज्वरश्च पेयादिभिः । JJ.

6. अवदंशो यमुपयुज्य मद्यं पीयते । CK.

7. अनुतर्षस्येति मुहुर्मुहुर्दीयमानानुपानस्य । एतेन तृषायां मनोदैन्यमात्रहन्तृ यन् मद्यं भवति तदनुतर्षसंज्ञं भवति । CK.

XXIV

# CHAPTER XXV

10. Vata etc. aggravated by general causes produce particular disorder of vrana (wound) due to specific pathogenesis.<sup>1</sup>

22-23. The word 'indriva' here denotes 'indrivadhisthana (location of senses) as the former can't be known from inispection.<sup>2</sup> Though the role of anumana has been made subsidiary here, it is indicated by 'daršana' etc. because inference follows perception and is applied in ultra-sensory objects.<sup>3</sup> The word 'daršana' denotes all the means of perception such as odour etc. Explicit mention of 'sparša' is because of its wide application.<sup>4</sup>

31-55. The word 'doşa' here is used in wider sense and denotes factors which cause disorder in wounds.<sup>5</sup>

39b-43. Here surgical operations are said as of six types whereas in šalyatantra they are of eight types. All are included in these six. Or extraction is instrumental work and so is probing an accessory one.<sup>6</sup> Avapidana' is pressing to ooze out pus by application of some paste etc.<sup>7</sup> By the word 'taila' ghrta is also taken.<sup>8</sup> Thus taking both oil and ghee it becomes four but looking to its two types of action-purification and healing-the word 'dve' is given. In Kashmir recension, there is 'dvau snehau tadgunau'.<sup>9</sup>. In šalyatantra sixty surgical measures are describved, they all are to be included in these thirty six ones.<sup>10</sup>

- सामान्यवातादिहेतोस्त् विशिष्टव्रणलक्षणकार्योत्पत्तिः सम्प्राप्तिभेदाद् भवतीति ज्ञेयम् । CK.
- ननु इन्द्रियाणां चक्षुषा परीक्षा नोपपद्यते......अधिष्ठानानामिन्द्रियशब्दप्रवृत्तिः । ม.
- अनुमानं च यद्यपि परीक्षाधिकारे प्रोक्तं....तथाऽप्यत्रानुमानस्य प्रायो व्यापाराभावादनुपादानमिति ब्रूते, किंतु दर्शनादिपूर्वकत्वादनुमानस्य दर्शनादिना अनुमानमप्यतीन्द्रियादिषु ग्राहकं संगृहीतमिति युक्तं पश्यामः । CK.
- दर्शनशब्दश्वात्र साक्षादुपलब्धिवचनः, तेन व्रणगतगन्धेनापि व्रणपरीक्षणं संगृहीतं भवति। दर्शनशब्देन च गृहीतोऽपि स्पर्श इह भूयसा व्याप्रियमाणत्वात् पुनरुक्ताः । CK.
- 5. कल्पान्तरेणेति व्रणदुष्टिकारककरणयोगभेदेन स्नायुक्लेदादिना । CK.
- 6. ननु च शल्यतन्त्रे (अष्टविधमुक्तम) त्र कस्मात् षड्विधमेव मन्यते, एष्वेवान्तर्भावात् । अथवाऽऽहरणं यन्त्रकर्म न शस्त्रकर्म, एषणमपि शस्त्रकर्माङ्गं न साक्षाच्छषड्विध शस्त्रकर्मेति पाटनादि, अत्रैवाहरणमेघण च शल्यतन्त्रोक्तमाधिकं कर्मग्र्द्वयमन्तर्भावनीयं, किं वेषण शास्त्रकर्मीग न शस्त्रकर्म, तत्तु पृथगेव । CK.
- अवपीडनं सूक्ष्माततानां कलायादिकल्कैर्निःस्नेहैरालेपः शुष्कोऽवपीड्य पूर्यं बहिर्निष्कासयति यत्तदवपीडनम् । ม. अवपीडनं कल्कादिना आत्नेपनं पूर्यनिर्गमनार्थम् । CK.
- तेन तैलेन घृतोपचार इत्यनवद्यम् । ม. घृतस्यापि स्नेहत्वसामान्यात् तैलेनैव ग्रहणम् । CK.
- तेन यद्यपि चत्वारि तैलघृतानि प्रत्येकशोधनरोपणभेदाद् वक्ष्यति, तथापि शोधनरोपणकर्मद्रयकर्तृतवा द्वित्वमेवात्र तैलघृतयोर्गणनीयम् । काश्मीरास्त् "द्वौ स्नेहौ तदगुणौ" इति पठन्ति । CK.
- 10. एवं षट्त्रिशदुपक्रमाः भवन्ति, शल्यतन्त्रे तु षष्टिरुपक्रमाः उक्तास्तेऽप्यत्रैवान्तर्भावनीयाः । CK.

Ck reads 'patra' separately from 'chādana'<sup>1</sup> while GD omits 'esanam'. In the former case, 'bhojyam' will have to be read as 'yojyam' to complete the number thirty six. Other surgical measures mentioned in the chapter tisraisaniya (su. 11) are included in these six.<sup>2</sup>

63-65a. Ck takes 'balādika' as 'vijayā etc.' <sup>3</sup> (mentioned in v. 47) because he interprets 'vijayā' as 'balā' but it does not seem to be correct. GD is right in taking it as the group 'balā etc.<sup>4</sup> (v. 75-76).

72-79. The baladi formulation (v. 75b-76) is to be used as paste by mixing all the constituents for formulation. Some prepare it by cooking because of its solid form it is called 'snehašarkarā.<sup>5</sup>

Jejjata interprets it as 'sugar predominated by sneha'.6

GD further clarifies that bee-wax combined with sugar should be one-fourth.<sup>7</sup>

95-96. In these two all the fourteen types of bandaging are included.<sup>8</sup>

107-109. Though alkali is not read under the therapeutic measures it is understood by 'šastra' etc. and as such is described here.<sup>9</sup>

- 1. पत्रं छादने इति पत्रमेक उपक्रमः, छादनं तु द्विविधम् । CK.
- ननु च तिस्रैषणीये शस्त्रप्रणिधानं....एष्वेवान्तर्भावात् । ม.
  "षड्विधशस्त्रकर्मणि तिस्रैषणीयोक्ताधिकदारणादिशस्त्रकर्मावरोघो बोद्धव्यः, तेन न विरोघः । CK.
- बलादिकं "विजया मधुकं वीरा" इत्यादिना शोयहरोपक्रमोपदिष्टम् । CK.
- 4. बलादिकं वा बलागुड्चीत्यादिना वक्ष्यमाणम् । GD.
- अत्र बलादीनि पिष्टानि शर्कराक्षीरमधूच्छिष्टतैलादिभिः समैरुत्कारिकां कृत्वा स्वेदः कर्तव्यः, अन्ये तु बलादिकल्केन तैलादिस्नेहं चतुर्गुणे क्षीरॆ साधयित्वा स्नेहपादिकं मधूच्छिष्टप्रक्षेपमाहुः । स्नेहस्यात्र संहतावस्थितत्वात् मधुशर्करावत्" स्नेहशर्करा" इति व्यपदेशः । CK.
- स्नेहप्रधानाः शर्कराः स्नेहशर्कराः । ม.
- 7. स्नेहशर्करेति वचनादत्र प्रक्षेप्या शर्करा मधूच्छिष्टं मिलित्वा पादिकमिति। GD.
- 9. यद्यप्युपक्रमेषु क्षारः पृथङ्न पठितः तथाऽपि शस्त्राग्निव्यापारकर्तृत्वाच्छस्त्राग्न्युपक्रम गृहीत एविति कृत्वा....क्षारोऽपि विहितः । CK.

XXV

# CHAPTER XXVI

1-2. The word 'trimarma' denotes the three important vital organs-šira (brain), basti (kidney) and hrdaya. (heart). This chapter deals the disorders relating to them.<sup>1</sup>

3-4. By the afflication of heart etc. vital breath is also affected and as such they are called as the seat of vitae.<sup>2</sup>

Jejjata takes 'asu' as prāņa', apāna etc. (types of vāyu) or prāņa as described in other texts.<sup>3</sup>

5-10. How it is that apana aggravated creates obstruction to itself It is true like mind which controls itself.<sup>4</sup>

17. 'Teṣām vighāte' is interpreted as 'in case of fail ure of the above remedies's but it may also simply mean' in case of obstruction of these (urine, faeces and flatus). In udāvarta, pitta and kapha are aggravated through vāyu itself.<sup>6</sup> The word 'praguņa' is interpreted by GD as 'absence of abnormality'.<sup>7</sup>

18. 'Prasanna' is the clear upper portion of wine.8

31. Four types of ašmarī are described here. In other texts it is explicitly said as of four types.<sup>9</sup> Though all ašmarī is caused by tridoşa, it is only to indicate the predominance of one or the other doşa that it is called as vātaja etc.<sup>10</sup> Secondly, kapha makes the nucleus of smarī in vātaja as well as pittaja types. Sušruta has clearly siad all the ašmarīs as dependent on kapha.<sup>11</sup>

- शिरोबस्तिहृदयमर्मरोगचिकित्साभिधानार्थ त्रिमर्मीयचिकित्सित उच्यते। त्रिमर्मशब्देन हि त्रिमर्माश्रिताः रोगास्तेषामुपचार श्चाभिधीयते। CK.
- हृदयाद्युपघातेन बस्माद् विशेषतः प्राणोपघातो भवति, तस्माद् हृदयाश्रिताः प्राणा उच्यन्ते, यथा भित्त्युपघातोपहन्यमानं चित्रं भित्त्याश्रयमुच्यते । CK.
- असवः प्राणापानादिवायवो गृह्यन्ते, अयवा तन्त्रान्तरपठिताः प्राणाः गृह्यन्ते । ม.
- तेषां विधाले इति फलवर्तिचूर्णानामुक्तानां कार्याकरणे । CK. तेषां वर्तिचूर्णानां विधातेषु । GD.
- 6. उदावर्ते पित्तकफौ वातकांपितावेव ज्ञेयौ । CK.
- 7. विगुणभावाभावः प्रगुणः । GD.
- 8. प्रसन्ना मधोपरि स्वच्छः भागः । CK.
- 9. वतष्प्रकारानप्यश्मरीरोगानाह । तन्त्रान्तरेऽश्मर्यस्तु वातपित्तकफशुकजा उक्ताः । CK.
- 10. यद्यपि सर्वाश्मरीषु दोषत्रयजन्यत्वमस्ति...... तथाप्युत्कटैकदोषाभिप्रायेण वातजादिव्यपदेशो ज्ञेयः । CK.
- 11. वातजायामश्मर्यां प्रबलेन वायुना मूत्रशोषे क्रियमाणे तद्गतः कफ एवाश्मरीरूपः क्रियते। एवं पित्ताश्मर्याम्रापि ज्ञेयम्। अत एव सुश्रुते श्लेष्माधिष्ठानाः सर्वा एवाश्मर्य उक्ताः। CK.

XXVI

CIKITSASTHANA

32-34a. Forms of calculus may be interpreted according to dosa such as that simulating kadamba flowers or having trangular shape is vatika, as smooth stony paittika and as soft due to kapha and semen.<sup>1</sup>

GD, however, takes it in a general way.

36b-37. Interpreting 'ksayadva prakopitam' Ck says-'on deficiency of semen due to excessive sexual intercourse aggravated vayu carries blood to basti.<sup>2</sup>

Thus eight types of mutraghata mentioned in sutrasthana are included in mutrakrcchra here. Similarly the thirteen types of mutraghata may be included like eleven types of ksudra kustha.<sup>3</sup>

The difference between mūtrāghāta and mūtrakrcchra is as follows-in mūtrakrcchra urine comes out with difficulty whereas in mūtrāghāta it is suppressed or totally obstructed. In Sušruta also, this difference is indicated by describing them in different chapters. Others take mūtrāghāta as particular form of mūtrakrcchra and as such is included in that and not described separately.<sup>4</sup>

GD says that here mutraghata is described by the name of mutrakrcchra. The other types of mutraghata, vatabasti etc. will be described later on (in siddhisthana).<sup>5</sup>

51. Tridoșaja mutrakrechra is to be treated at first from the seat of vayu and not that of kapha as in case of tridoșaja jvara.<sup>6</sup>

52-65. Though madya is already taken by 'amla', it is repeated (v-58) because of its pronounced lithontriptic action due to diuretic property.<sup>7</sup>

66-68. In 'svadamstradighrta', (v. 67) some take juice of svadamstra also as eight times but this is not correct. Juice, as a rule, should be taken equal to sneha.<sup>8</sup>

- कदम्बपुष्पाकृत्यादयो विशेषाः यथायोग्यतया दोषभेदादुन्नेयाः । तत्र वातेन कदम्बपुष्पाकृतिस्त्रिपुटी च, पित्तेनाश्मतुल्या श्लक्ष्णा, मृद्री कफेन शुक्रेण च। CK.
- 2. क्षयादा प्रकोपितमिति अतिव्यवायाव्दुक्रथये सति वायुनोदीर्थ बस्तिमानीतम् । CK.
- एवं सुत्रस्यानोद्दिष्टा अष्टौ मुत्राघाता मुत्रकृव्ठ्रशब्देनेह निर्दिश्व व्याकृताः । वे तु त्रिममींय सिद्धौ त्रयोदश मूत्रमघाता वक्तव्यास्ते सूत्रस्थानेऽसूत्रिता अपि एकादशक्षुद्रकुष्ठवदन्तर्भावनीया । CK.
- 4. मुत्राघातमूत्रकृट्ट्रयोश्चार्य विशेषः यन्मूत्रकृट्ट्रे मूत्रं कृट्ट्रेण वहति, मुत्राघाते मूत्रं शोष्यते प्रतिहन्यते वा। सुभुतेऽपि च मूत्रकृट्ट्रमूत्राघातयोर्विशेषोऽध्यायभदेनैवोक्तः । अन्ये तु मूत्रकृट्ट्रविशेषनेव मूत्राघातानाहुः, यथायोग्यतया वातपित्तादिचतुर्षु मूत्रकृट्ट्रेषु मूत्राघातानन्तर्भावयन्ति, तेन न पृथङमूत्राघाताभिधानम् CK.
- 5. वातवस्त्यादयो मूत्राघातसंज्ञकाः सुभुतोक्ताः दर्शविष्यन्तेऽत उर्ध्वमिति । इति मूत्रकृच्छ्राव्यमूत्राघातनिदानमुक्तं भवति । GD.
- तच्च समेष्वपि दोषेषु वायोः स्थानानुपूर्व्या चिकित्सितं कर्तव्यं, न ज्वर इव त्रिदोषमैव कफस्थानानुपूर्व्वा कर्तव्यम् । मूत्रकृट्ठ्रूस्य समत्रिदोषारब्धत्वेऽपि वातस्थानभवत्वेन वायुरेव प्रथमं चिकित्स्य इति भावः । CK.
- 7. मद्यं चाम्लग्रहणगृहीतमपि बस्तिशोधनत्वादश्मरीभेदकत्वप्रकर्षख्यापनार्थं पुनरुच्यते । CK.
- घृतं श्वदंष्ट्रेत्यादौ साहचर्यात् केविव्ह्वदंष्ट्रास्वरसमप्यष्टगुणं वदन्ति, तन्न, स्वरसः स्नेहसम एव स्नेहेषु भवति । CK.

GD, however, takes both milk and juice eight times.<sup>1</sup>

70-73. Some take 'vaivarnya' etc. as complication while others take them as symptoms of hrdroga.<sup>2</sup>

GD takes them as symptoms.<sup>3</sup>

74-82. Paste of nāgara etc. should be mixed in the decoction of pauşkara etc.<sup>4</sup> (v. 78).

GD reads differently<sup>5</sup> and takes powder of nagara etc. to be mixed in the above decoction.<sup>6</sup>

83-88. Honey one-fourth should be added after the preparation of ghee is completed (v. 87).<sup>7</sup>

89.92. In decoction of udumbara etc. (v. 91), the powder of trikatu and trivrt should be added in proportion of one-fourth.<sup>8</sup>

The word 'kalpa' denotes ordinary rasayana.9

93. Langhana is prescribed because hrdaya is seat of kapha.<sup>10</sup>

97-100a. 'Pratišyāya' is first described because it is chief among the diseases of head and is also cause of numerous head diseases.<sup>11</sup>Though it is already described under the treatment of rājayaksmā, here it is described independently<sup>12</sup>

100b-102. Those who do not describe mouth diseases separately include them in head diseases.<sup>13</sup> Details of these diseases may be seen in <u>salakya</u> etc<sup>74</sup>

103-110. 'Mastulunga' (v. 105) interpreted as 'mastiska'.15

- श्वदंष्ट्रास्वरसेनाष्टगुणेन क्षीरेण चाष्टगुणेन सिद्धं घृतं पेयम् । GD.
- हृद्रोगजा इति वचनाद्धृदोगानन्तरकालभावितया वैवर्ण्यादीनामुपद्रवत्वभिच्छन्ति, ये तु वैवर्ण्यादीनां सामान्यहृद्रोगलक्षणत्वमाहुः, ते हृद्रोगेण समं जायन्ते इति हृद्रोगजा इति विग्रहाल्लिंगत्वं व्युत्पादयन्ति । CK.
- 3. हृद्रोगसामान्यलक्षणमाह-वैवरार्येत्यादि । हृद्रोगजा हृदोगे जायन्त इति । GD.
- क्वाथ: कृत इत्यादौ नागरादीनां कल्कं पौष्करादिक्वाये प्रक्षेपमाहु: I CK.
- 5. 'सनागराजाजिवचायमानिः सक्षार उष्णो लवणश्च पेयः ।' GD.
- नागरादियमान्यन्तचूर्णयुक्तः पेयः । GD.
- 7. क्षौद्रान्वितमिति साधनोत्तरकालं पादिकमधुयुक्तम् । Un.
- उदुम्बरादिक्वाये भागत्रये त्रिवृत्त्र्यूषणचूर्णं पादिके प्रक्षेप्यम् । CK.
- 9. कल्पशब्देन च क्षुद्ररसायनमुच्यते । CK.
- 10. त्रिदोषजे आदौ लंघनविधानं हृदयस्य कफस्थानतया तद्गते त्रिदोषजेऽपि कफ एवादौ लंघनेन जेय इति मत्वा कृतम् । CK.
- 11. शिरोरोगप्रधानत्वाद् भूरिशिरोरोगहेतुत्वाच्च प्रतिश्यायमेव तावदाह । CK.
- 12. यद्यपि राजयक्ष्मचिकित्सिते प्रतिश्याय उक्त एव, तथापि तत्र यक्ष्मपूर्वरूपतयोक्तिः, इह तु स्वतन्त्रः प्रतिश्याय उच्यत इति विशेषः । CK.
- 13. अन्त्र मुखरोगं ये न पठन्ति ते शिरोरोगग्रहणेनैव मुखरोगस्य ग्रहणमिति मन्यन्ते। CK.
- 14. एषां तु दुष्टप्रतिश्यायक्षवथ्वादीनां शालाक्यादिषु विस्तरः, अत्र तु पराधिकारत्वात् संक्षेप एव। CK.
- 15. मस्तुलुंगादिति मस्तिष्कात् । CK.

CIKITSASTHANA

111. Though these symptoms are described as those of head diseases caused by pratišyāya, the same are of those originated independently.<sup>1</sup>

112-116. Here Caraka has mentioned sixty four mouth diseases according to Videha and not to Sušruta who says sixty five ones.<sup>2</sup> GD reconciles it in a different way.<sup>3</sup>

120-121. Diseases of ear are described in  $\overline{salakya}$  as twenty eight which are to be included here in these four types as they all are caused by  $\overline{vata}$  etc.<sup>4</sup>

122-124. There is controvarsy in enumeration of eye diseases-Videha takes seventy six, Karāla ninety six and Sātyaki eighty. Here the views of Karāla have been adopted.<sup>5</sup>

125. 'Tejas' means 'dehosmā' (body-heat). Those who read 'tejah savātam' (GD adopts this) take pitta also by tejas.<sup>6</sup>

126. 'Bheşajasangraha' is interpreted as 'the text describing bheşaja<sup>7</sup> (drugs). It may mean the formularly.

127.136. In Pratišyāya vairecanika dhūma is contra-indicated and not snaihika one.<sup>8</sup>

'Šrngāța' (v. 132) is confluence of vessels supplying nose, ear and eye.<sup>9</sup> 'anu' means 'that which traverse minute passages.' This property is acquired by impregnation, cooking and compression.<sup>10</sup> Powder of yastimadhu should be taken one-fourth of sesamum powder.<sup>11</sup>

137-150. Both Ck and GD adopt the reading 'siddham' (v. 137) but they interpret differently. Ck takes it processed with ginger whereas GD with pitta-eliminating drugs.<sup>12</sup>

151-158. In mayura ghrta formulation, dašamula etc. should be taken each three

- भृशार्तीत्यादिना यद्यपि प्रतिश्यायोत्पन्नत्वेन शिरोरोगाणां लक्षणमुच्यते, तथापि स्वतन्त्रोत्पन्नानामपि शिरोगाणामेतदेव लक्षणं ज्ञेयम्। CK.
- सुश्रुते पंचषष्टिमुखरोगा उक्ताः, तथापीह वैदेहमतानुसारेणादूरान्तरेणेयं चतुःषष्टिः । CK.
- 3. वत्वारो ये मुखामयास्तत्र ते संस्थनदूष्याकृतिनामभेदाच्चैकश्वतुःपष्टिधा इति पञ्चषष्टिधा भवन्ति । GD.
- एते च शालाक्ये यद्यप्यष्टार्विंशतिरुक्ताः तथापीह चतुर्ष्वेव कर्णरोगेषु शेषाणामप्यवरोधो व्याख्येयः । CK.
- नैत्रामयेषु आचार्याणां विप्रतिपत्तिः । नैत्ररोगाणां षट्सप्तति विदेहः प्राह, करालस्तु षण्णवतिम् , अर्शातिं सात्यकिः प्राह । तेषु करालमतेनैवैतदभिधानम् । CK.
- 6. तेजःशब्देन देहोष्माऽभिमतः ।.....ये तु "तेजः सवातं" इति पठन्ति, ते तेजःशब्देन पित्तमपि वर्णयन्ति । CK.
- 7. भेषजसंग्रहमिति भेषजाभिधायकं ग्रन्थम् । CK.
- प्रतिश्याये धूमस्य निषेधो वैरेचनिकधूमाभिप्रायेण कृत:, तेनेह स्नैहिकधूमाभिधानं न विरोधि । CK.
- घ्राणश्रोत्राक्षितर्पणीनां सिराणां सन्निपातः श्रृंगाटक: I CK.
- 10. अणुता चास्य अणुस्रोतोऽनुसारित्वात्, तच्चेह भावनया पाकभूयस्त्वेन निष्पीइनविशेषेण च क्रियते। CK.
- 11. यष्ट्याह्वचूर्णस्याप्रधानत्वात् तिलचूर्णात्पादिकत्वम् । CK.
- 12. "पैत्ते सर्पिः पिबेत् सिद्धम्" इत्यन्त्र श्रृंगवेरसिद्धमेव सर्पिर्देयम्। CK.

XXVI

# CARAKA-SAMHITA

palas and peacock also equal to that and boiled in water one drona reduced to a quarter which is four times of ghrta which is one prastha. Or dašamūla etc. 40 palas after mixing it with peacock 64 palas is to be decocted in water one drona. Or water should be given, as general rule, four times of the total decoctive e.g. dašamūla and mayūra taken together.<sup>1</sup> 'Madhura' denotes ten drugs of jīvanīya gaņa because they are predominantly sweet.<sup>2</sup>

By the comm. it is clear that the reading accepted by Ck is "dašamulabalarasnamadhukaistripalaih saha"but it is printed as "dašamulabalarasnatriphalamadhukaih saha".

GD adopts the latter reading and has discussed the quantity of ingredients and water in detail. He says that flesh and bone of peacock together with dašamula etc. should be boiled in eight times water reduced to one-fourth. In this decoction ghee should be cooked with equal quantity of milk.<sup>3</sup>

173-179. 'Šesayon' (v. 174) has been interpreted by GD as 'in the remaining two types-sannipātaja and krimija<sup>4</sup> but according to context "šankhayoh" is the appropriate reading because the context of sannipātaja and krimija types begin later (with v. 176).

180-198. 'Kālaka' (v. 189) is read as 'kānaka' by GD. Ck reads 'atṛṣṇasya' instead of 'satṛṣṇasya; (v. 196) and says that in case of thirst even the post-meal intake of ghee is contraindicated.<sup>5</sup> Though generally intake of sneha is contraindicated in tālušosa, the particular administration of postmeal ghee is desirable.<sup>6</sup> 'Sirākarma' is venesection which is to be applied in palata and tongue.<sup>7</sup>

214-223. 'Gandhataila' (v. 218) means 'oil mixed with paste of fragrant substances' or 'sesamum oil kept in contact with fragrant substances'.<sup>8</sup> 'Madhušukta' (v. 220) means vinegar prepared mainly with honey. Some take honey separately which is not correct on the authority of Jatūkarņa.<sup>9</sup>

- दशमूलादिभिः प्रत्येकं त्रिपलमानैः समं मयूरं.....जलदोणे एव पचेत्। जलदोणो ह्यत्र क्वायार्थः पादावशेषः सन् घृतप्रस्थाच्चतुर्गुणो भवति। किं च दशमूलादीनां चत्वारिंशत्पलेन मयूरेणैकेन सममदूरान्तरं चतुःषष्टिपलं क्वाथ्यं दोणमाने जले देयम्। किंवा, दशमूलेन मयूरेण च मिलित्वा यावत् क्वाथ्यं भवति तच्चतुर्गुणं जलमुत्सर्गपरिभाषयैव देयम्। CK.
- 2. मधुरैरिति जीवनीयगणोक्तैर्दशभिः, जीवनीवानि हि मधुरत्वप्रकर्षादिह मधुरशब्देनोच्यन्ते । CK.
- 3. पक्षादिवर्जितं मायूरंमांसमस्थि च दशमूलादिभिः सह जलेऽष्टगुणे पक्त्वा चतुर्थांशशेषे तस्मिन् क्वाये क्षीरसमं घतप्रस्थं पचेतु । GD.
- शेषयोः सन्निपातकिमिजयोः । GD.
- 5. अतृष्णस्येति पदेन तृष्णायुक्तस्य तालुशोषे औत्तरभक्तिकमपि सर्पिःपानं निषेधयति । CK.
- 6. तालुशोषे च....यद्यपि स्नेहपानं निषिद्धं , तथापीह औत्तरभर्वितकसार्पविशेषविधानात् कर्तव्यमेव । CK.
- सिराकर्मेति सिराव्यधनं, तव्य सुशुतवचनात् तालुनि जिह्वायां च कर्तव्यम् । CK.
- गन्धतैलमिति सुगन्धद्रव्यकल्कयुक्तं तैलं, किंवा, गन्धद्रव्याधिवासितं तिलोद्भवं तैलम् । CK.
- 9. मधुशुक्तं....मधुप्रधानं शुक्तम,......अन्ये तु मधुशुक्तावुभावपि दापयन्ति, तत्र मधु तैलसमं, शुक्तं तु चतुर्गुणमिति वदन्तिः तन्नाति हृदयंगमम्, यतो जतूकर्णे मधु न पठ्यत एव, मधुनः शुक्तग्रहणेनैव गृहीतत्वात् । CK.

206

[CH.

GD interprets (gandhataila) as 'oil kept in contact with flowers by perfumedealers.<sup>11</sup>

277-284. Though symptoms of the types, vātika etc., of svarabheda are not described here, they may be taken as described in the treatment of rajayakşma. Treatment is repeated because of the context.<sup>2</sup>

287. Doşas, though possess mutually conflicting properties, do not antagonise each other because of their suitable adjustment by nature. There may be some reason behind it but it is inexplicable and as such there is no ground for logic. Therefore, the conclusions drawn by the author of Candrikā, Gayadāsa, in the Sušurta is not correct.<sup>3</sup>

GD explains it more eleborately. He interprets that doşas are mutually 'sātmya' because they are 'sahaja' e.g. they originate together.<sup>4</sup>

1. गन्धतैलं गान्धिकैः कृतं पुष्पवासितं तैलम् । GD.

2. वातादिस्वरभेदलक्षणं यद्यपीह नोक्तं तथापि राजयक्ष्मचिकित्सोक्तमेव बोद्धव्यम्। यद्यपि तत्र चिकित्सोक्ता तथापीह स्वरभेदस्याधिकृतत्वात् पुनरप्युच्यते। CK.

- सात्म्यीभावोऽनुपघातकत्वम् । अयं च स्वभावः कर्मजन्यो वा भवतु वस्तुस्वभावाधीनो वा उभयथा वा भवतु, तथाप्यचिन्त्य एव । दृष्टत्वाच्च नात्र युक्तिबाधा प्रभवति । तेन परस्परगुणोपघातव्यभिवारश्चन्द्रिकाकृता सुभूते प्रपञ्चितः स न भवति । CK.
- 4. सहजसात्म्यत्वात् सहजतया सात्म्यत्वात् । यावन्तो भावाः शरीरे जायमाने सहैकत्र जायन्ते केचित् तुल्यगुणाः केचिदि्वरुद्ध गुणाः सर्व एव ते सात्म्याः आत्मना सहैकीभावमापन्नाः ।......सहजसात्म्यत्वात् शरीरधातुधारकतया त्वविकृतभूतप्रकृतिरूपेण शरीरेण सह जाता एवैकात्मीभावात् शरीरधात्वपीडकत्वम् । .......सहजत्वात् सात्म्यत्वाच्चेत्येवं न हेतुद्वयम् । GD.

207

### XXVI

# CHAPTER XXVII

1-2. In the preceding chapter a number of diseases have been described which are curable by pañcakarma treatment but there is a disease,  $\overline{u}$ rustambha, which is not amenable to this treatment. Thus by contrast the latter is described here.<sup>1</sup>

3-15. The word 'doşaja' (v. 6) is to eliminate disease of mental and exogenous origin as they are known as not responsive to pañcakarma treatment.<sup>2</sup>

Ama doşa going to thighs does so with tridoşa.<sup>3</sup> 'Doşa' here means vāta etc. obstructed by  $\overline{a}$ ma. In case of the reading "doşamadotkatah" it qualifies  $\overline{a}$ ma.<sup>4</sup> Though  $\overline{u}$ rustambha is mentioned as caused by tridosa, kapha is predominant.<sup>5</sup>

17-19. Here different symptoms of the diseases are mentioned. Others, however, take it as symptoms of the incurable stage produced by application of sneha.<sup>6</sup> 'Adahavedana' is interpreted as 'slight burning sensation and pain' while others take it as 'pain devoid of burning sensation'.<sup>7</sup> In my view, it is 'adahavedana' having 'extensive burning sensation and pain'.

20-24. 'Širovirecana' is not at all applicable and as such has not been mentioned. 'Bastikarma' here means unctuous enema and the non-unctuous one is included in 'virecana'.<sup>8</sup>

25-30a. 'Ksapana' means 'eradication' and 'šosana' drying of liquid portion. 5

39a-47. Application of sneha is only conditional and as such it does not conflict with the general principle. It may be taken as an exception.<sup>10</sup>

47b-60a. How is it that (in urustambha) swimming causes diminution of kapha as

- त्रिमर्मीये च बहून् रोगान् पंचकर्मसाध्यान् दृष्ट्वा पंचकर्मासाध्ये उरूस्तम्भे जातस्मरण आचार्थः उरूस्तम्भचिकित्सितमेवाह, भवति हि विरोधिदर्शनात् तदिरोधिस्मरणं यथा नकुलस्मरणात् सर्पस्मरणम् । CK.
- 2. दोषज इति पदं मानसागन्तुनिरासार्थं, तन्निरासस्तु तयोः पंचकर्माविषयतया प्रसिद्धत्वात् । CK.
- 3. आमं उन्हं गव्छत् त्रिदोषसहितमेव याति । CK.
- 4. दोष: आमसंरुद्धो वातादि: । यदा "दोषमेदोत्कट: "इति पाठ: तदाऽऽमस्य विशेषणम् । CK.
- 5. यद्यपि उरुस्तम्भस्य त्रिदोषजन्यत्वमिह तथा सूत्रस्थानेऽपि......तथाऽपि कफप्राधान्यादन्न कफ उपदिष्टः । C
- 6. जंघोरुगलानिरित्यादि तु लक्षणं भिन्नसामग्रीकं ब्रूते । अन्ये तु सर्वमेवैतदूर्ध्वाधःकृतस्नेहनप्रयोगदोषकृतमसाध्यलक्षणमाहुः । CK.
- 7. शश्वच्चादाहवेदनेति ईषद्दाहवेदना, अन्ये तु दाहवर्जितवेदनामाहुः CK.
- 8. शिरोविरेचनं चात्र सर्वथैवासंभाव्यमानत्वादेव नोपन्यस्तमिति ज्ञेयम् ।.....बस्तिकर्म चेति स्नेहबस्तिकर्म......तेनानुवासनमेव लभ्यते, निरूहस्तु विरेचनशब्देनैव शोधनाभिधायिना गृहीतः । CK.
- 9. क्षपणं सर्वयोच्छेदेन, शोषणं द्रवभागविशोषणम् । CK.
- 10. रूथणादित्यादिना स्नेहविधानमावस्थिकं, तेन सामान्येनात्र विहितस्नेहनिषेधेन समं न विरोध:, अस्य विधेरपवादत्वात् । CK.

### XXVII

water is known to increase kapha? The answer is-water checks the exit of heat which is directed inwards and thus destroys the mass of kapha? Vijayaraksita, in madhukosa' cites this as example of 'hetuvyādhiviparītārthakārī vihāra'. Explaining the mechanism of action, he says that because of cold of water body-heat does not go out and thus directed inwards liquifies medas and kapha which subsequently are dried up by exercise thus having become free from obstructions vāyu moves freely in its channels.<sup>2</sup>

- ननु जलप्रतरणं कथमस्य श्लेष्मक्षयकरं भवति, यस्माज्जलसंबन्धमात्रेण श्लेष्मवृद्धिरेव प्राप्ता। उच्यते-जलेन बहि-र्निर्गच्छदूष्मणो निरुद्धस्यान्तः प्रवेशाच्छ्लेष्मसंघातभेदनं भवति, तथा प्रतरणक्रियया श्लेष्मा विच्छिद्यते। CK.
- हेतुव्याधिविपरीतार्थकारीणि....विहारो यथा-व्यायामजनितसंमूदवाते जलप्रतरणरूपो व्यायामः ।.....यच्चोरुस्तम्भे जलप्रतरणं, तत्रापि जलस्य शैत्येन बहिरगव्छन् देहोष्मा कुम्भकारपवनन्यायेनान्तः.पिण्टितौ मेदःश्लेष्माणौ विलाययति व्यायामश्च तौ शोषयति, ततस्तु निरावरणो वायुः स्वमार्गप्रतिपन्नो भवतीति । Madhukosa on Madhavanidana'.1.9.

# CHAPTER XXVIII

1-2. In case of derivation of the word 'vātavyādhi' as 'vāta eva vyādhih vātavyādhih!" vāta itself disordered and combined with particular dūşyas attains the form of generalised or localised affections and because of producing pain it is called as vātavyādhi. When, on the other hand, it is derived as "vātādvyādhirvātavyādhih!" then vāta dosa causes the disease by particular pathogenesis.<sup>1</sup>

Though jvara etc. are also caused by vāta, they are produced even without vāta by other dosa, and as such they are not called as vātavyādhi. Disorders of vāta caused by covering with kapha or pitta are mentioned here as vāta is main there.<sup>2</sup>

Unlike  $v\overline{a}tav\overline{y}adhi$ , specific diseases caused by kapha and pitta are not described separately because they are not so important. Out of the  $v\overline{a}tika$  disorders too, only common ones are described here separately for treatment. Common disorders caused by kapha and pitta are treated by emesis and purgation respectively.<sup>3</sup>

In later works like Rasendrasarasangraha there are also separate chapters on pittaroga and kapharoga after vataroga.

3. Ayus, in fact, is the combination of body, senses, mind and soul but vayu being main agent in such combination has been called as 'Ayus'.<sup>4</sup> Similarly, being support of strength it is called 'bala.'<sup>5</sup>

5-11. Though uras (chest) is the common location of both prana and udana, they are distinguished by their different functions like makers of garland and pottery living in the same house but performing different functions.<sup>6</sup>

While explaining derivation of the word 'vyāna' GD says that it is called 'vyāna' as it pervades the whole body.<sup>7</sup>

- तत्र वात एव व्याधिर्वातव्याधिरिति पश्चे वात एव तत्तद्दूष्यसंप्राप्तः सर्वांगैकांगरूपतामापन्नो विविधपीडाकर्तृत्वाद् वातव्याधिरुव्यते । यदा तु वाताद् व्याधिर्वातव्याधिरिति पश्चस्तदा वातदोषाद् दोषदूष्यसंमूर्व्छनविशेषरूपः सर्वाङ्गैकांगरूपो व्याधिर्वातव्याधिरुव्यते । ж.
- उचरादयस्तु यद्यपि वातादुत्पद्यन्ते तथापि ते दोषान्तरेणापि वातं विना भवन्तीति कृत्वा नात्र शास्त्रे वातव्याधिशब्देनोव्यन्ते । येः पे चात्र कफपित्तावृतवातविकारा वातव्याधित्वेन वक्तव्याः, तेऽपि प्रधानं वातं विना न भवन्तीति कृत्वा वातव्याधिरूपा एव । CK.
- 3. न च वाव्यं यथा वातिका नानात्मजा व्याधयः पृथक् चिकित्सयोच्यन्ते, तथा पित्तजाः कफजाश्च चिकित्स्यन्तामिति, यत्त. पित्तकफकृतानां नानात्मजानां व्याधीनां न तथा प्राधान्यं थथा वातजानां, तेन वातजानामेवाविष्कृततमानां पृथक् चिकित्साच्यते। कर्फपित्तजानां त्वाविष्कृतानां वमनविरेचनादिका कफपित्तचिकित्सेति ज्ञेयम्। CK.
- यद्यपि शरीरेन्द्रियसत्वात्मसंयोग आयुः, तथापि तादृशसंयोगे प्रधानत्वात् प्रकृतिस्थो वायुरप्यायुरुव्यते । वायुरायुर्हेतुत्वादायुः । GD.
- 5. एवं बलस्यापि हेतुर्वायुरिति कृत्वा शीरराधारतया बलाधारहेतुर्वायुरेव बलमित्युक्तः । CK.
- प्राणोदानयोर्यद्यपि समानमुरःस्थानं तथापि कर्मभेदाद् भेद एव ययैकगृहस्थितमालाकारकुम्भकारयोः । CK.
- 7. सर्व देहं व्याप्नोतीति व्यानः । GD.

### XXVIII

12-14. As vayu produces a number of severe diseases it is described here in detail with five types and not pitta and kapha (though they also have each five types).<sup>1</sup>

15-19a. In "dosāsrg" dosa denotes feaces also<sup>2</sup> 'Apatamsana' means 'falling' down' or 'diminution of dhatus.<sup>3</sup>

By 'langhana', GD takes 'leaping' or 'lightening'.4

19b-20a 'Apāya' is characterised by 'laghutā' which may be lightness (feeling of well-being) as result of alleviation of the disorder or 'slightness' as there is no total alleviation of the symptoms of vāta.<sup>5</sup> GD does not explain the word 'laghutā', Vijayarakșita, however, interprets it more clearly as 'presence in very slight degree and not total alleviation (of pathological symptoms) while Ck takes it as normal symptoms. Moreover, VR tekes 'apāya' (occasional absence) and laghutā' (lightness of body due to wasting of all dhātus by vāyu) as 'ātmarūpa' of vātavyādhi.<sup>6</sup>

20-24a. Contracture etc. are themselves diseases but here they are as symptoms.<sup>7</sup> 'Hundana' is inward contracture of head etc. others take it as cracking, crookedness, stiffness and loss of function.<sup>8</sup>

Particular cause such as covering of pitta etc.; particular location such as kostha etc. or particular location due to particular cause." Some read as "dehe sthanavišesacca"<sup>10</sup>

According to GD 'hundana' is abnormality'.11

- अत्र च वायोरेव भूरिप्रधानरोगकर्तृतया भिन्नचिकित्साप्रयोजकाः पंच भेदां उक्ता न पित्तकफयोः, अनतिप्रयोजकत्वात्। तथाहि तन्त्रान्तरे पित्तमपि पाचक-रंजक-साधकालोचक-भ्राजकभेदात्पंचविधमुक्तं, तेषां च यथाक्रमं जठरामाशयहृदयदृष्टित्वक्स्थानत्वमुक्तं (कर्माणि च यथाक्रमं पाचन-रंजन-साधनालोचनभ्राजनानि) तथा श्लेष्माऽपि अवलम्बकक्लेदकबोधकतर्पकश्लेषकभेदात् पंचविधः, तेषां च स्थानानि यथाक्रमं हृदयामाशयजिह्वाशिरःसन्धयः, कर्माणि च यथाक्रममवलम्बनक्लेदनरसबोधनाक्षितर्पण-सन्धिसंश्लेषणानि पृथगुक्तानि। Сх.
- 2. दोषासुगित्यादौ दोषशब्देन पुरीषमपि गृह्यते। CK.
- 3. अपतंसनं गजादिभ्यः पतनं, किंवा अवतंसनं धातूनां कर्षणम् । CK.
- लंघनाभोजनयोरत्र भेदो लडघनमभोजनभिन्नचतुष्प्रकारसंसुद्ध्यादि, उत्पतनं वा I GD.
- वातव्याधीनामपायोऽपगमनं शरीरस्य लघुता वातव्याधिर्लिगविगमेन, शरीरकल्यतेति यावत्ः किंवा, अपायो लघुता न सर्वथा वातर्लिगाभावः, येन प्रकृतर्लिगानि सन्त्येव I CK.
- 6. अपाय इति वायोश्चलत्वेन स्तम्भसंकोचकम्पादीनां कदाचिदभावात्.....लघुतेति शरीरस्य, वायुना सर्वधातुशोषणात् । अथवा अपायो लघुता इति सर्ववातविकाराणामपायोऽभावः, वातर्लिगानां लघुताऽत्यल्पत्वेनावस्थानं न तु निःशेषनिवृत्तिः, यथा बहिरायामनिवृत्तावपि न स्थत्वादिनिवृत्तिरित्याहुः । Madhukaşa on MN. (22.5)
- 7. एते च संकोचादयो व्याधयोऽपि भवन्ति । CK.
- हुण्डनं शिरः प्रभृतीनामन्तः प्रवेशः, अन्ये तु केशभूमिस्फुटनं शङ्खललाटभेदश्च शिरोहुण्डनं, नासाहुण्डनं घाणनाशः, अश्विहुण्डनं अश्विव्युदासः, जत्रुहुण्डनं वश्व उपरोधः, ग्रीवाहुण्डनं ग्रीवास्तम्भः । CK.
- 9. हेतुविशेषः पित्तावरणादिः, स्थानविशेषः कोष्ठादिःः किंवा हेतुकृतः स्थानविशेषः । CK.
- 10. केवित्तु "देहे स्थानविशेषाच्व" इति पठन्ति । CK.
- 11. शिर:प्रभृतीनां हुण्डनं वैकृतम् । GD.

38-42. This disorder affects only one side of the body but due to specific nature both ears are affected.<sup>1</sup> The word 'kevala' is interpreted as 'only' by Ck and 'entire' by GD.<sup>2</sup>

When ardita also affects half of the body how would it be differentiated from pakṣāghāta?? The answer is-ardita, being paroxysmal, does not stay always whereas ardhānga stays always. Or ardita has its specific signs and symptoms which are not found in pakṣāghāta.<sup>3</sup>

43-45a. In other texts manyāstambha is mentioned as premonitory sign of 'āyāma'.4

45b-48. Earlier both types of  $\overline{ayama}$  are said as caused by  $v\overline{ayu}$  located in sir $\overline{a}$ . It shows that it is caused by  $v\overline{ayu}$  in both ways.<sup>5</sup>

58b-61a. 'Pittādyaiḥ' (v. 58) means 'pitta, kapha, rakta (blood) puriṣa (faeces) etc.6

61b-72a. Commenting on 'māmsage' (v. 65) Ck says that the symptoms of vāyu located in māmsa etc. are already described earlier. Here those of the same covered by māmsa etc. are mentioned.<sup>7</sup>

72b-74. 'Gāmbhīrya' means 'being seated in deep tissues' while others take it as chronic.<sup>8</sup> Mention of alternative incurability is relative to less competent physicians. Thus, in fact, there should not be any doubt about their curability.<sup>9</sup>

75-83a. Ck reads 'anyaih' instead of 'annaih' (v. 78) and interprets it as 'kuti,

यद्यपि एकपार्श्वांभयो विकारोऽयं, तथापि प्रभावात् कर्णयोर्बाधाऽत्र भवति । CK.

 केवले इति अर्ध एव न कृत्स्ने । CK. केवले कत्स्ने मुखे । GD.

- तन्त्रान्तरे तु मन्यास्तम्भ आयामयोः पूर्वरूपत्वेनोक्तः । CK.
- एतौ चायामौ.....इत्यनेन स्नायुगतानिलजन्यावुक्तौ, इह च सिरागतवातजन्यत्वेनोक्तौ, तेनोभयवचनात् सिरास्नायुगतवातजन्यावेव भवतः । CK.
- 6. पित्ताद्यैरिति पित्तकफरक्तपुरीषादिभिः । CK.
- मांसगे इति मांसावृते । मांसगतस्य रक्तादिगतस्य च वातस्य पूर्वमेव लक्षणमुक्तमु, इह तु रक्ताद्यावृतस्य लक्षणमुच्यत इति विशेषः । CK.
- 8. गाम्भीर्यादिति गम्भीरस्थानाश्रितत्वात्, अन्ये तु गाम्भीर्यं कृतास्पदत्वमाहुः । CK.
- 9. "यत्नात् सिध्यन्ति वा न वा"इति पाश्चिकसिद्धिवचनमितरवैद्याभिप्रायेण ज्ञेयम् । आचार्यस्तु, आचार्यप्रख्यो वा वैद्यः साधयत्येव बलात् । इतरवैद्यस्तु नावश्यं सर्वत्राव्याहतज्ञानो भवति, तेन संशयाभिधानं, ततश्च न पारमार्थिकी सन्दिग्धता एतादृशानां साध्यतां प्रतीति ज्ञेयम् । CK.

#### CIKITSASTHANA

bhūsveda (sudation in hut, ground) etc.<sup>1</sup> but it does not seem to be sound as 'anyaih' coming further (v. 79) would become superfluous. GD also reads 'anyaih' but has not explained it.

83b-89a. Explaining the word 'sadoşa', Jejjaţa says that it relates to (defective) treatment. Or it may denote non- pacification of vāyu along with emergence of other doşa. Others take 'doşa' as 'severity'. Some, however, take it as association of pitta and kapha. In fact, here it is for 'mala'.<sup>2</sup>

'Pacana' and 'dipana' are different such as patola leaves etc. are pacana but not dipana while triphala is dipana but not pacana. So both are mentioned here together.<sup>3</sup>

Further elaborating it Ck says that the defectiveness of treatment here is due to producing mala.<sup>4</sup> Non-unctuous enema is contra-indicated in case of excessive debility. Then pacana or dipana has to be administered.<sup>5</sup>

89b-99a. 'Kṣāra', means 'yavakṣāra' or the appetising alkali mentioned in the context of grahanī etc.<sup>6</sup> Measures alleviating udāvarta refer to those prescribed in ch. 26. 11 onwards.<sup>7</sup> Utthāpana' means 'elevating'<sup>9</sup> interpreting 'māṣataila' (v. 98) Ck says-māṣa should be decocted and salt used as paste.<sup>9</sup> Here 'avapīdaka' is defined as pre-meal intake of ghee.<sup>10</sup>The verse 90a is read by Gaudas differently.<sup>11</sup>GD also reads

- 1. अन्येरिति कुटीभूस्वेदादिभिः । CK.
- सह दोषेण वर्तत इति सदोषः ।.....कर्मणोऽपि स्वकार्यकरणं सदोषत्वम् । अथवा न केवलं वाताप्रशमोऽपरदोषाविर्भावो विवश्वितः । अन्ये त्वाचक्षते स वायुर्दोषत्वादुत्कष्त्वान्न शान्तिमुपयाति कर्मणा तदा दोषशब्दप्रवृत्तेः ।......अन्ये पित्तश्लेष्मानुबन्धं ( सदोषशब्देनाहुस्तन्न, ) दोषस्त्वत्र मलानुबन्धो विवश्वितः । ॥.
- यथा पटोलपत्रादि पावनं कस्यविन्न दीपनम्, दीपनं किञ्चिन्न पाचनं यथा त्रिफला। ... पाचनं किञ्चिन्न दीपनं यथा पटोलं, दीपनं किञ्चिन्न पाचनं यथा त्रिफला। CK.
- 4. तेन कर्मणोऽविश्द्धत्वाद् वायुर्न प्रशाम्यति, कर्मणश्चोक्तस्याप्यत्राशुद्धिर्मलजनकत्वात् । CK.
- 5. अत्यर्थं दुर्बलतक्ष बस्त्यनहेंऽपि विधिमाह-पाचनैर्दीपनीयैश्चेति। CK.
- क्षारं यवक्षारं..किंवा क्षारमिति ग्रहण्यादिनिर्दिष्टं दीपनक्षारम् । CK. तत्संचारिणो वायोः, पाचनार्थं क्षार उपचरणीयः । JJ.
- उदावर्तनुत् कर्म त्रिमर्मीये"तं तैलशीतज्वरनाशनोक्तं" इत्यादिनोक्तं ज्ञेयम् । CK.
- उत्थापने पुष्टिजनने । CK.
  उत्थापने पोषणे । GD.
- 9. तत्र च माषस्य क्वाथः, सैन्धवस्य कल्कः । CK.
- सर्पिषोऽवपीडकः यत्र सर्पिः पीत्वा तत्पीडकमन्नं भुज्यते । CK. अवपीडकसर्पिरन्नेनावपीड्यत इत्यवपीडकसर्पिः । ม.
- 11. गौडास्तु पठन्ति-"पाचनदीपनीयोक्तैरन्यैर्वा पाचयेन्मलान्" । ม.

### XXVIII

it in a different way.<sup>1</sup> 106b-118a. 'Gandha' (v. 117) means 'drugs of agurvādi group'.<sup>2</sup> GD takes it as 'those of elādi group'.<sup>3</sup>

138b-142a. In the first formulation some take decoction of pañcamula and oil-cake separately but, in fact, oil-cake itself has to be cooked in decoction of pañcamula This is supported by the authority of Jatukarna.<sup>4</sup>

GD belongs to the former group and as such reads it in his own way.<sup>5</sup>

142b-157a. 'Catusprayoga' means 'intake, massage, snuff and unctuous enema.<sup>6</sup> The word 'mūla' (v. 145) denotes 'root' (of sahacara) but Jatūkarņa takes it as 'mūlaka (radish).<sup>7</sup> Jejjata takes in 'catusprayoga, 'gaņdūşa' (gargle) instead of 'abhyaṅga'.<sup>8</sup>

165-166. In 'rāsnāsahasraniryuhe' the word 'pala' is hidden thus it means 'thousand palas'? Medicinal plants growing in the Himalayas such as aguru, kuṣṭha, coraka etc.<sup>10</sup>

GD interprets 'haimavata' as 'that of šveta vaca'.11

172-182. By 'sarvagandha' are taken all the aromatic drugs mentioned under balataila.

183-188. In verse 183, the reading "vatapittadibhih" is accepted by Ck, however, he also favours the reading "vate pittadibhin".<sup>12</sup>

189-199a. Here 'kapha' means associated with vata<sup>13</sup>Some read "urah srotogate". This would mean 'reached in minute channels'.<sup>14</sup>

199b-206a. Covering is the nature of formed substances why it could be in vavu which is formless? The answer is that it is of the nature of obstruction in movement.<sup>15</sup>

- "पाचनीयै रसैयुक्तैरन्यैर्वा पाचयेन् मलान्" । GD.
- गन्धैरिति अगुर्वाद्यैः । CK.

3. गन्धेरेलादिभिः । GD.

- पंचमूलीकषायं तथा पिण्याकक्वथितं जलं च पृथग् देवमिति केचिद् वदन्ति, वयं तु पंचमूलीकषायेणैव जलस्थानीयेन साधितपिण्याकस्य रसमत्रेव्छामः ।......जातूकर्णेऽपि..... । CK.
- "पक्त्वाम्भसि तरिंमस्तैलप्रस्थं विपावयेत्" । GD.
- चतुष्प्रयोगाणि पानाभ्यञ्जननस्यानुवासनयोगीनि । CK.
- सहंचरमूलादेव दशपल: कल्को देय:, जतूकर्णे त्वत्र मूलकस्यैव कल्क उक्त: I CK. मूलकल्काद्दशपलं सहचरस्यैव श्रुतत्वादन्यस्याश्रुतत्वात् I JJ.
- 8. चतुष्प्रयोगाणि पानानुवासनगण्डूषनस्यानि । ...
- 9. रास्नासहस्रनिर्यूह इत्यादि । पलशब्दलोपोऽत्र द्रष्टव्यः । .ม.
- 10. हैमवतैरिति हिमालयभूतैः अगुरुकुष्ठक्षेमकादिभिः । CK.
- 11. हैमवतेश्च श्वेतवचागन्धेश्च । GD.
- 12. वातपित्तादिभिः स्रोतःस्वावृतेष्वपि..... । केवित्तु"वाते पित्तादिभिः" इति पठन्ति, अयं पाठः सुगमः । CK.
- कफमिति वातानुबन्धिकफस्यैवेयं चिकित्सा । CK.
- 14. "उर:स्रोतोगते" इति केचित् पठन्ति, तत्र सूक्ष्मस्रोतोऽनुगते इत्यर्थः । CK.
- 15. ननु चावरकत्वं मूर्त्तधर्मः कथं वायोरमूर्त्तस्यावरकत्वं......उदानस्तु प्राणेनाधोवृत्तिना प्रतिहतः । एवमपानस्याधोगामिनो निरोधात् प्राणोऽप्यत्रान्यावरक इत्युच्यते । ม.

| VV | V | Ί | Π |
|----|---|---|---|
| ΛΛ | ۷ | л | L |

Ck further elaborates it by saying that 'am $\overline{u}$ rta' means 'akathina' (Non-mass) and it no way denies the existence of 'avayava' (particles). Thus there is possible the covering in nature of obstruction to movement as seen in outer environment.<sup>1</sup>

206-217a. When the object of covering is served by a stronger one, the function of the former diminishes while that of the latter increases. In case the covered one is aggravated then its functions will increase. Others, however, hold that the covered one suffers from loss of function while there is increase in function of the covering one.<sup>2</sup>

- यद्यपि चेह वायोरमूर्तत्वं वातकलाकलीये प्रोक्तं, तथापीदममूर्तत्वमकठिनवाचकं, न त्ववयवप्रतिषेधकम्। तेन वायोः वान्तेरण गतिहननरूपमावरणमुपपन्नमेव, दृष्टा च वायुना वाय्वन्तरेणोपहतेन वातकुण्डलिता बहिरपि, तेनोपपन्नमावरणं वातानां परस्परम्। CK
- अत्र आवार्याणां बलीयसावरणात् स्वकर्महानिर्भवति, आवरकस्य तूत्सर्गतः स्वकर्मवृद्धिर्भवति, तथा आवरणेन च आवार्यः प्रकुपितो भवति तदा स्वकर्मणां वृद्धिर्भवतीति व्यवस्था। अन्ये तु आवरणीयस्य स्वकर्महानिः, आवरकस्य तूत्सर्गतो वृद्धिर्भवतीति व्यवस्थामाहुः। CK.

215

#### CHAPTER XXIX

1-2. Vātarakta is related to vātavyādhi in treatment. Moreover, there is also continuity of the context as all the three diseases beginning with vātavyādhi are primarily caused by vāta.<sup>1</sup> In fact, vātarakta is one of the types of vātavyādhi.<sup>2</sup>

Also the disease caused by  $v\overline{a}ta$  and rakta is called ' $v\overline{a}ta$ rakta' on the basis of nondifference.<sup>3</sup> Ck follows the same but puts an alternative that  $v\overline{a}ta$  and rakta themselves reached in particular condition is known as ' $v\overline{a}ta$ rakta'.<sup>4</sup>

Jejjata discusses further-whether this disorder is distinguishable like gulma or undistinguishable like raktapitta and concludes that it is both from different angles and as such the question is not very important.<sup>5</sup> In the word 'vatarakta' there is dual compound and not tatpurusa.<sup>6</sup>

3-11. Similarity of vatarakta with fire and wind indicates its difficult and emergent nature.<sup>7</sup> Blood accumulates due to intake of delicious things at pleasure and aggravates due to that of salt etc.<sup>8</sup> Katu increases both vata and rakta and as such it is read in both places.<sup>9</sup>

Salt etc. vitiate mainly blood while astringent etc. vitiate vata, thus both combined produce vatarakta. They are vitiated independently and as such etiology has been described in the same way.<sup>10</sup>

12-15. Separate mention of fingers denotes their being particular location of the

- वातव्याधिचिकित्सितानान्तरं वातरक्तचिकित्सितसंबन्धना,.....अधिकारसामान्याद् वा, प्रायशो हि त्रयोऽप्येते विकारा वातजन्या वातव्याधि-वातरक्त-योनिरोगाः । ม.
- 2. वातव्याधिप्रभेदादेव वातव्याधिचिकित्सितानन्तरं वातरक्तचिकित्सितमुच्यते । CK.
- वातरक्ताभ्यां जनितो रोगोऽपि वातरक्तशब्देनोच्यते, अभेदोपचारात् । CK.
- 4.. वातरक्ताभ्यां जनितो व्याधिः वातरक्तं, किंवा, वातरक्ते एव अवस्थान्तरप्राप्ते वातरक्तम् । CK.
- न चैवं वातरोग इति (वातरक्तोऽयम) तोऽन्य उतानन्य इति ? किंचातो यद्यन्यः स्याद् गुल्मवदुपलभ्येत, उतानन्यः ततो रक्तपित्तवदयं तावदुपलभ्येत....तस्मादनन्यत्वान्यत्वचोदनाऽज्यायसी ।.....देशकालाकारनिमित्तानुबन्धवशत्वेन....वातरक्तयोः संसर्गो हि व्याधिः । ॥.
- 6. वातरक्तमिति द्वन्द्रो न तत्पुरुषः । JJ.
- अग्निमारुततुल्यस्थेत्यनेन दुर्निवारत्वं शीधकारित्वं चावष्टे । ม.
- मृष्टान्नं स्निग्धगुरुमधुरात्मकं तेन रक्तं मी (ची ?) यते, लवणादिभिः प्रकुप्यति । ม.
- कटुकस्य द्वयोरपि प्रकोपकत्वाद् गणद्वयेऽभिधानम् । ม.
- 10. अत्र लवणादि यद्यपि वातशोणितहेतुतयोक्तं तथापि शोणितदुष्टिकारणमेतत् प्राधान्याज्ज्ञेयं, वातदुष्टिकारणं तु कषायेत्यादिनोक्तं, ततश्च लवणादि कषायादि च मिलितं सद् वातशोणितोत्पादकं भवति।....अत्र शोणितवातस्य विच्छिद्य हेतुबहुपाठेन द्वयोरप्यत्र स्वतन्त्रं प्रकोपं दर्शयति। CK.

#### CIKITSASTHANA

### XXIX

disease.1

16-18. Though excess or absence of perspiration is mentioned in prodrome of kustha, they are differentiated on the basis of the majority of other symptoms.<sup>2</sup>

19-23. Caraka has described two types of vatarakta-uttana (superficial) and gambhira (deep). Sušruta has contradicted this view on the ground that the same affection being superficial for a while becomes deep later on. Ck has tried to recouncile these views. In fact, Caraka does not say that in some cases disease stays as only superficial but at the time of beginning some starts as superficial while other originates deeply. Thus there is no any contradiction between the statements of Caraka and Sušruta.<sup>3</sup>

24-29. By "dvandvatridoṣaja" association of excessive blood also should be taken, thus the disease vātarakta is caused also by combination of all the four (vāta, pitta, kapha and rakta) in excessive state. That is why, on this basis, earlier commentators have described fourty five types of the two- fold vātarakta. Kharanāda, however, describes thirty six types from another angle.<sup>4</sup>

30-34. In spite of incurability of the tridosaja type mention of its treatment indicates that the cases fresh and having a few symptoms are treatable.<sup>5</sup> Those who read 'meha' instead of 'moha' explain its incurability because of contradictory treatment of vātarakta and meha. The former is treated with sweet and cold regimens whereas the latter with their contrary.<sup>6</sup> 'Vivarna' here means 'colour contrary (to normal one) and not 'faintness of colour' which is a general vātika complication.<sup>7</sup>

35-40. 'Pramana' is the 'measure which does not cause any disorders'.8

- करपादग्रहणेनैव अंगुलीनां ग्रहणे प्राप्ते अंगुलीनां बहुपर्वतया विशेषेणाधिष्ठानत्वोपदर्शनार्थं पुनरभिधानम् । CK.
- "स्वेदोऽत्यर्थ न वेति च" यद्यपि कुष्ठपूर्वरूपेऽप्युक्तं, तथाप्यसमानभूरिपूर्वरूपसंबन्धादन्यतरयोगपूर्वरूपत्वे निश्चयः । CK.
- 3. "द्विविधं वातशोणितमुत्तानमवगाढं चेत्येके भाषन्ते, तत्तु न सम्यक्".....इत्यनेन सुश्रुतेन यद्द्वैविध्यं खण्डितं तदाचार्ययोः परमात्मनोः सुश्रुताग्निवेशयोरेकस्याप्यप्रामाण्यं न संगतमिति कृत्वा अविरोधमेवात्र व्याख्यायनयामः । तथाहि-सुश्रुतेन उत्तानं वातशोणितं कुष्ठवद् गम्भीरं भवतीत्युव्यते, न तु सर्वमेवोत्तानं भूत्वा गम्भीरं भवतीति प्रतिज्ञायते, तेन यो ब्रूते-उत्तानमेवावतिष्टते तं प्रति सुश्रुतवचनं बाधकं, तन्न, चरके उत्तानमेवावतिष्ठते इति नोव्यते एव, किन्तु प्रथमोत्पत्तौ किञ्चिदुत्तानमुत्पद्यते, किञ्चित्तु गम्भीरमिति, तेन न विरोधश्चरकसुश्रुतयोः । CK.
- 4. द्वन्द्वत्रिदोषजमित्यत्र अधिकशोणितानुबन्धोऽपि गृहीतव्यः, तेन वातादिचतुष्ट्याधिकमेलकमपि वातशोणितं ज्ञैयम् । अत एव एकद्वित्रिसर्वाधिकभेदाद् द्विविधस्यापि वातशोणितस्य पूर्वटीकाकृदि्भः पंचाशद् भेदा उक्ताः । खरनादेन तु प्रकरणान्तरेण षर्दित्रशद्विधमुक्तम् । CK.
- 5. "त्रिदोषजस्यासाध्यत्वेऽपि यद् वक्ष्यति" खजेन मथितां पेया वातरक्ते त्रिदोषजे" इति, तदसंपूर्णलक्षणाभिनवत्रिदोषजाभिप्रायेण। CK.
- 6. ये तु" मेहेनैकेन" इति पठन्ति, ते मेहवातशोणितयोर्विरुद्धोपक्रमतया मेहयोगेनासाध्यतामाहुः । वातशोणितस्य हि प्रायेण मधुर-शीतोपक्रमः, तद्विपरीतस्तु मेहस्येति विरुद्धोपक्रमतया । CK.
- 7. विवर्णमिति विपरीतवर्णं, विवर्णत्वमात्रं तु सर्ववातानुगतोपद्रवः CK.
- 8. प्रमाणेनेति अविकारिमात्रया । CK.

217

CARAKA-SAMHITA

41-42. Unctuous purgative should be given in cases which are uncted deficiently while the rough one is given in those who are uncted excessively.<sup>1</sup> Mild purgative are prescribed as vata may be aggravated by drastic ones.<sup>2</sup>

43-48. Appearance of burning sensation by application of cold pastes in the case having predominance of kapha and vata is due to obstruction to (elimination of) heat.<sup>3</sup>

55-60. On the formulation beginning with trayantika (v. 58), Ck says, on the authority of Jatukarna, that paste of trayantika etc. except kašeruka should be taken.<sup>4</sup>

76-87. "dvisitopalah," By (v. 80) Ck takes two palas of sugar<sup>5</sup> but this meaning could emerge only if the reading be "dvisitāpalah," and not "dvisitopalah." The former reading seems to be acceptable to Ck. In the latter reading, it would mean sugar in quantity double (to that of milk) which is supported by Jejjața.<sup>6</sup> GD reads "sasitopalah," and takes it one-fourth of milk.<sup>7</sup>

119-120. In this formulation observing loss of oil by excessive cooking some interpret as cooking only once with hundred or thousand times liquid but this is not correct. Oil should be taken in such quantity which does not get lost in cooking. Moreover, milk sustains the unctuous material. Hence it should be taken as prescribed in the text. Over and above, the paste (in oil) should be taken out when cooking is nearing completion and some liquid is there.<sup>8</sup>

123. Pindataila should be strained through cloth. On the authority of Jatukarna, it appears that the oil prepared with some gruel (v. 122) itself is called pindataila when bee-wax etc. are given in place of sarjarasa.<sup>9</sup>

160. In deep type of the disease, ther is predominance of vayu. Seat of blood is the second layer of skin and as such blood is predominant only in superficial type and not in deep one.<sup>10</sup>

- 1. विरेचनविधाने स्नेहयुक्तैः स्क्वैवेति विकल्पद्व्ये स्नेहयुक्तविरेचनमीषत्तिस्नगधविषयं, स्क्वैस्तु विरेचनमतिस्निगधविषयम् । CK.
- 2. मृदुभिरित्यनेन वातक्षोभभयादत्र तीक्ष्णविरेवनं निषेधयति । CK.
- 3. शीतलेपेन विदाहोऽत्र उष्मरोधाद् भवतीति ज्ञेयम्। CK.
- 4. त्रायन्तिकेत्यादौ कल्कैरेभिरित्यनेन शतावर्यन्तानां कल्कत्वं, कशेरुकाकषायः,.....अत्र जतूकर्णः.....। CK.
- 5. द्रिसितोपल इति शर्करापलद्रययुक्तः । CK.
- शर्कराप्रस्थद्वयेन सहेत्यर्थ: । ม.
- 7. पादिकां सितोपलां दत्वा पिबेत्। GD.
- 8. बलाकषायेत्यादिनोक्तशतसहस्रपाके अत्यर्थपाकात् स्नेहश्वयं पश्यन्तः शतगुणेन सहस्रगुणेन वा द्वेणैकदैव पाकं व्याख्यानयन्ति, किन्तु तावती स्नेहमात्राऽत्र पक्तव्या या पाकोपश्चयेण निःशेषा न भवति, श्रीरं चात्र स्नेहवर्धकमस्ति, तेन यथाश्रुतमेवात्राचार्यवचनं प्रमाणमिति पश्यामः । किञ्च, प्रत्यासन्ने एव पाके सद्ववे स्नेहकल्कोद्धरणमत्र कर्तव्यं, तेन स्नेहोपश्चयेऽपि मात्राऽनेन भवति । CK.
- पिण्डतैल परि आषया चात्र वस्त्रपूतमेवैतत्तैलं कर्तव्यमित्याहुः । किन्तु, आरनालाढकसाध्यतैले एव सर्जरसस्थाने मधूच्छिष्टादीनां प्रक्षेपात पिण्डतैलमनेनोव्यते इति जतूकर्णवचनादुन्नीयते । CK.
- 10. एतच्च वातेन रक्ताभिभवनं गम्भीर एव वातरक्ते प्रायो भवतीति दर्शयितुं 'गम्भीरे' इति कृतम् । गम्भीरानुगते हि वातरक्ते रक्तं बहु नास्ति, यतो रक्तस्य द्वितीया रक्तधरा त्वक् स्थानं, तेनोत्ताने एव रक्तं बलवत्, बाह्यस्थानत्वाद् रक्तस्य । CK.

218

[CH.]

1-2. After the treatment of vatarakta, that of yonivyapat is described as it is in order and similar to the former in etiology.<sup>1</sup> GD sees only the order.<sup>2</sup>

3-8. The mention of 'Himavān' here with flowery epithets denotes that all the drugs should be taken from there itself.<sup>3</sup>

Of the twenty disorders relating to female genital tract, the first four, with nature of dosa and  $d\bar{u}sya$  are described here, the remaining ones later on. The genetic defect also has daiva (past deeds) in its origin.<sup>4</sup>

Of all these factors causation may be decided in different types according to nature. However, 'daiva' (past evil deeds) is the general cause which should be inferred where specific and known cause is not seen.<sup>5</sup>

9-15. Jejjata takes these disorders as different types of 'pradara'.<sup>6</sup> Ck interprets it further and says that they are called 'pradara' as in them menses appear even in non-period.<sup>7</sup> In fact, only raktayoni' described as 'asrgdara' in the context of treatment is pradara. Those who take pradara different from these disorders, they read respective section under the chapter for treatment of pradara.<sup>8</sup>

16-17. Some read 'bija' instead of 'garbha' and 'sāprajā' in place of 'sāsrjā'.<sup>9</sup> Those who read 'sāprajā' interpret that because of excassive haemorrhage the woman does not conceive. This is called 'raktayoni' due to excessive bleeding.<sup>10</sup>

18. The disorder is called 'acarana' because of contemptible behaviour and

- वातरक्तचिकित्सितानन्तरं योनिव्यापच्चिकित्सितारम्भो वातव्याधिसामान्यात् । J. वातरक्तचिकित्सानन्तरं पारिशेष्याद् वातकृतत्वाच्च योनिव्यापच्चिकित्सितमुच्यते । CK.
- 2. अयोद्दिष्टानुकमाद् योनिव्यापदिकचिकित्सामाह । GD.
- एतज्ज्ञापयति-यत् किंचिद् भेषजं तत् सवै हैमवतमेवोपादेयमिति । ม.
- ताभ्यश्चतस्र आद्या दोषदुष्यस्वमावैरभिधीयन्ते, अन्याश्च षोडश वक्ष्यमाणाः प्रदुष्टेनार्तवेन च.....स बीजदोषो दैवाच्चेति । ม.
- एतेषां च यथायोग्यतया कारणत्वमग्रे वक्ष्यमाणकारणत्वभेदेन योनिध्यापत्नसून्नेयं, दैवं तु सर्वत्रैव साधारणकारणं विशिष्टदृष्टकारणादर्शने सति कार्यदर्शनादुन्नेयम् । CK.
- एतां च व्यापदं वातिकं प्रदरमाचक्षते ।......तां च सान्निपातिकं प्रदरमाचक्षते । ม.
- अनृतावप्येवंभूतार्तवा भवति, तेन वातिकप्रदररूपेयं योनिव्यापत्। एवमेव पैत्तिक-श्लैष्मिक-सान्निपातिकयोनिव्यापदामपि पैत्तिककफजसान्निपातिकप्रदरत्वं वर्णयन्ति। CK.
- रक्तयोनिरिह असृग्दरसंज्ञया चिकित्साप्रस्तावे वक्तव्या, तेन सैव प्रदररूपा। ये तु एतद्व्यापदां प्रदर्श भिन्नमेव मन्यन्ते, ते प्रदरचिकित्सार्थं प्रकरणान्तरमत्राध्याये पठिष्यन्ति । CK.
- 9. "साप्रजा" इति केचित्.....अन्ये तु पठन्ति 'लब्धे बीजेऽपि सासृजा" इति । JJ.
- ये तु "साऽप्रजा" इति पठन्ति, ते "यस्यां लब्धेऽपि गर्भे असृगतिप्रवर्तते, सा तादृशरक्तसुत्या अप्रजा भवति, इयं च रक्तयोनिरुच्यते इति रक्तातिसुत्यैव लभ्यते" इति व्याख्यानयन्ति । CK.

non-observance of cleanliness.<sup>1</sup> The woman satisfies even with artificial means.<sup>2</sup> Moreover, she has only desire for man but is not able to bear excessive sexual act.<sup>3</sup> Ck interprets 'acaranā' as 'non-observance of washing'.<sup>4</sup>

19. It is called 'aticarana' as it is caused by excessive sexual act.<sup>5</sup>

20. The disorder is caused by sexual act done earlier than the proper time and as such is called 'prakcarana'.<sup>6</sup>

21.22. As, in this disorder, yoni is invaded by affections caused by kapha and vata, it is called upapluta.'<sup>7</sup>

23-24. 'Paripluta' is called so because it overwhelmed by the dosorders of vata and pitta from all sides.<sup>8</sup>

28b-29a. The word 'putra' here means 'foetus' in general.9

31b-32a. 'Mātrdoşa' is interpreted by Jejjata as 'genetic (maternal) defect' while Ck interprets as 'unwholesome behaviour of the mother during pregnancy.'<sup>10</sup>

32b-33a. Because of drying nature of the disorder it is called 'šuskayoni'.11

34b-35a. 'Bijadoşa' here denotes particular defect in ovum as that alone affects garbhāšaya.<sup>12</sup>

'Astani' means 'having little or no breast'13

- 1. अवरणा.....कुत्सितावरणादवरणतया च । JJ.
- सा कृत्रिमप्रयोगैरपि संतुष्यति । ม.
- नरकांक्षित्वं तस्याः भवति, नात्यर्थं रन्तुं शक्नोति । । ม.
- 4. धावनावरणादवरणा । CK.
- 5. व्यवायस्यातिचरणेनोत्पन्ना व्यापदतिचरणा । CK.
- 6. उवितव्यवायकालात् प्राक् व्यवायाचरणात् प्राक्चरणा उच्यते । CK.
- 7. कफवातामयैरुपप्लुतत्वात्" उपप्लुता" इत्युच्यते । CK.
- सवर्तः पित्तमारुतोपप्लुतत्वात् परिप्लुता । ม. सर्वतो वातपित्तविकारोपप्लुतत्वात् परिप्लुता । CK.
- सर्वो हि गर्भः पुत्र इत्यभिप्रेतः । ม.

अत्र च यद्यपि सामान्येनैव गर्भविनाश उक्तः, तयापि पुत्रस्यैव प्राधान्यात् पुत्रघ्नीति व्यपदेशो ज्ञेयः । CK.

- मातृदोषेण.....बीजदोषादेव योनिव्यापत् । JJ. मातृर्गर्भकाले वातप्रकोपहेतुसेवारूपापचारात् CK.
- 11. योनिमुखशोषात् शुष्कयोनिसंज्ञा व्याकृता भवति CK.
- 12. बीजदोषादिति सामान्यवचनेनापि आर्तवरूपबीजदोष एव ज्ञेयः । तद्दोषस्यैव गर्भाशयोपघातकरत्वात् । CK.

220

[CH.

CIKITSASTHANA

37b-39a. Some take 'pradara' as a form of yonivyapat while others take it as a different disease.<sup>1</sup>

39b-41a. 'The word 'deha' here denotes 'body as a whole' or 'the particular part (yoni)'.<sup>2</sup>

41b-49a. In pañcakarma (v. 46), Jejjata takes uttarabasti in place of širovirecana.3

221

73b-84a. Ck reads 'venukošāmra' in place 'bukapullāsa'.

90b-96a. Jejjata reads 'šālmalīvesta' instead of 'šālmališlesa' and 'mācīka' in place of 'ativisā' (v. 91).

127b-132. There is controversy about the text beginning with (v. 128b) Jejjata says that this is read under the tradition of Kashmir and Sindhu'.<sup>4</sup> Ck explaining it further says that some read while others do not read it and take it as unauthoritative. The former argue that these topics are already described earlier and as such repetition is not desirable while the latter say that it is for their elaboration that they are described again. Concluding he says that in spite of this controversy, he has taken this portion for interpretation as it is accepted in Kashmir etc.<sup>5</sup>

Jejjata has not commented on this portion.

146b-153a. Ck converting the word 'amrta' into 'amrta' (v. 150) interprets it as āmalaki. In fact, there is difference between 'amrta' and 'amrta', the former is for āmalaka (āmalaki fruits) while the latter commonly denotes guduci'.

162b-176a. Some take 'dhvajabhanga' as of five types-caused by vata, pitta, kapha, rakta and sannipata.<sup>6</sup>

204b-224. As pradara (asrgdara) is already described under raktayoni, repetition of the same here is not accepted by early commentators. Those who read it again here take it as subtype or elaboration. We interpret it because it is found in a large number

 प्रदरादींश्वेत्यत्र योनिव्यापद्विशेषमेव प्रदरमाहु:, तेन योनिव्यापत्प्रकारं प्रदररूपं दोषोत्पादं वर्णयन्ति ; ये तु योनिव्यापदभिन्नमेव प्रदरमिच्छन्ति, तेषामत्र प्रदरपाठे विरोधो नास्त्येव । CK.

- देहशब्दो हि समुदाये वर्तमानोऽवयवेऽपि वर्तते । ม. अन्ये तु देहशब्देनात्र योनिस्थानमेवोव्यत इत्याहः । CK.
- पंचमस्योत्तरबस्तेः प्राप्त्यर्थं तस्य परिग्रहार्थम् । कुतः (कदाचिच्छिरोविरेचनेन न स्युः ष) डित्यषडर्थमामनन्ति वृद्धा इति । ม.
- अत्रान्थे काश्मीरका: सैन्धवाश्च ग्रन्थमधीयते । ม.
- 5. अत्रान्तरे "पुनरेव" इत्यादिग्रन्थं शुकदोषादिलक्षणचिकित्साभिधायकं केचित् पठन्ति, तच्चान्ये अनार्षं वदन्ति, उपपर्तित च वर्णयन्ति यत् शुकदोषा वाजीकरणेनैव चिकित्सिताः, क्लैब्यं च शारीरे एव प्रतिपादितम्, अतः पुनर्नाभिधानमर्हति, प्रदरश्चैवेह योनिव्यापत्तौ चिकित्सित इति । ये तु पठन्ति ते पूर्वोक्तसंक्षेपस्य विस्तराभिधानमेतदिति वर्णयन्ति । एवमस्यार्षत्वविवादेऽपि काश्मीरादिदेशानुमतत्वात् किंचिद् व्याकरणं कुर्म एव । CK.

एतं पंचविधं केचिद् ध्वजभङ्गं वदन्ति, तथोक्तेन वातपित्तकफरक्तसन्निपातमेदेन पंचविधत्वमित्यर्थः । CK.

XXX

of manuscripts.1

289-290. Commenting on "saptadašādhyāyāh" Ck says that these are the chapters other than the eight ones ending with yaksma-cikitsita as well as arša, atīsāra, visarpa, dvivranīya and madātyaya.<sup>2</sup>

292. Doşa (vāta etc.), dūşya (rakta etc.) and nidāna (rūkşa etc.)- contrary to these individually or collectively is the remedy which properly applied alleviates the disoraders.<sup>3</sup> Though nidāna-viparīta is covered by doşaviparīta as whatever is contrary to doşa is necessarily contrary to nidāna as well, to denote the use of remedy cotrary to fraction of doşa itself nidāna is mentioned separately. For instance, if vāyu is aggravated wholly, oil should be used for its treatment but when it is aggravated in its fraction of sīta, uşņa remedy will have to be applied.<sup>4</sup> 'The word 'viparīta' here includes contrary to disease as well as contrary in effect.<sup>5</sup> Application of similar substances in case of diminution of doşas, is also essentially contrary as it causes increase contrary to diminution.<sup>6</sup>

293. Proper consideration of deša, kāla etc. has been elaborated by the author himself from v. 294 to  $320a.^7$ 

296-312. The verse regarding the time of administration of drugs (v. 298) as accepted by Ck seems to be as follows-

"Bhaişajyakālo bhuktādau madhye pašcān muhurmuhuh, Sāmudgamantarā bhaktam grāse grāsāntare daša."

- यः पूर्वमुक्तः प्रदर इत्यादौ उपदवस्पतया पूर्वमुक्तः प्रदर इति वदन्तिः किन्तु रक्तयोनिचिकित्सिते असृग्दरसंज्ञयैव रक्तयोनिकथनेन निर्दिष्टदोषभेदेन च तत्रैव रक्तयोनिरसृग्दरस्पा व्याकृता, तेनेह पुनरसृग्दरलक्षणाभिधानं पूर्वटीकाकृतामसंमतम् । इह येऽप्यमुं ग्रन्थं पठन्ति, ते तस्यैवायं प्रभेदः प्रपंचो वाऽभिधीयत इति वर्णयन्ति । वयं तु भूरिपुस्तकेष्वेवं पाठदर्शनादस्य व्याख्यानं कुर्मः । CK.
- ते च चरकसंस्कृतान् यक्ष्मचिकित्सितान्तानष्टावध्यायान् , तथाऽशॉऽतीसारविसर्पद्रिवणीयमदात्ययोक्तान् विहाय ज्ञेयाः । CK.
- दोषा वातादय:, दूष्याणि रक्तादीनि, निदानानि स्क्षादीनि, एषां व्यस्तानां समस्तानां वा यद् विपरीतं, हितमिति भेषजं.....ध्रुवं नियच्छति। CK.
- 4. यद्यपि च यन्निदानविपरीतं भेषजं तद्दोषविपरीतेनैव गृहीतुं पार्थते, यतो निदानेन दोषप्रकोपः कियते, तस्य च दोषस्य विपरीतं यथा रूक्षनिदानवृद्धे वायौ रूक्षे यो विपरीतः स्नेहः स निदानेऽपि विपरीत एव, तथापि दोषस्यैवांशवैपरीत्येन भेषजप्रयोगोपदर्शनार्थं निदानविपरीतोपादानमिह। यथा- यदि वायुः सर्वात्मना प्रकुपितस्तदा तस्य वायोर्थद्विपरीतं तैलं तत् कर्तव्यं, यदा तु शीतेन वायुर्वृद्धस्तदा ....शीतगुणस्य प्रशमार्थं हेतुविपरीतमुष्णं भेषजं प्रयुज्यते। CK.
- इह तु दोषादीनां ग्रहणाद् दोषदूष्यसमुदायात्मा व्याधिरपि लभ्यते, तेन व्याधिविपरीतमपि भेषजमवरुद्धम् , विपरीतशब्देन चेह प्रतिकूलमुच्यते, न विपरीतगुणमात्रं, तेन विपर्यस्तार्थकारिणामपि भेषजानां ग्रहणं भवति । CK.
- यत्तु समानमेव श्वीणानां दोषाणां धातूनां वा भेषजं भवति तद् दोषादिश्वयव्याधिवृद्धिजनकतया विपरीतमेव ......ततो दोषादिसमानमेव विपरीतमिति न कश्चिद्दोषः । CK.
- 7. एषां तु देशादियोगानामुदाहरणान्याचार्येणैव कृतानि "आस्यादामाशयस्थान्" इत्यादिना "नातिदोषं च बह्वपि" इत्यन्तेन । CK.

[CH

He explains it as below-

1. Bhuktādau- (1). On empty stomach and(2) before meal (day)

2. Madhye- (3) mid-meal.

3. Pašcāt- (4) after meal day and (5) night.

4. Muhuh muhuh (6) Frequently.

5. Sāmudga- (7) Before and after meal.

6. Antarabhakta- (8) mixed with food.

7.Grāse- (9) in morsel.

8. Grāsāntare (10) between morsels.<sup>1</sup>

He also mentions the other tradition which reads "grasagrasantare" as one and completes the number ten by taking 'bhukta' as a separate time. This is suported by the author himself reading "grasagrasantah" (v.300). Lahore adition rightly reads "bhuktan!" (v. 301) but the nirnayasagar edition reads "deyan!" which should be read as "bhuktan!" because Ck himself has interpreted it as that which is taken by mixing with light food like liquid gruel etc.<sup>2</sup>

The reading adopted by Lahore edition is "sāmudgam bhuktam sambhuktam grāsagrāsāntare daša". 'Sambhukta' has been interpreted as 'the food, light or heavy, which is taken after processing with drugs.<sup>3</sup> In this way, it is also accepted by Ck. It is the same as 'antarābhakta'.

Concluding, the ten ausadhakalas come as follows-

1- Bhuktādau (1-2)

2- Madhye (3)

- 3- Pašcāt (4-5)
- 1. अत्र भुक्तादावित्यनेन कालद्वयमुव्यते, यथा प्रातरेव निरन्नं तथा प्राग्भोजनं च। तथा पश्चादित्येनेन च कालद्वयमेव प्रातर्भोजनोत्तरकात्नं, अपरं तु सायं भोजनोत्तरकालम्। मध्ये भुक्तं तु यदर्धं भुक्त्वोयुज्यते, पश्चात् पुनरर्धं भुज्यते। मुहुर्मुहुर्भुक्तं नाम यद् भोजनसमये प्रतिक्षणं भुज्यते। सामुदगं नाम यद् भक्तस्यादावन्ते च भुज्यते, तत् समुद्गवदाहारावरणात् "सामुद्ग" मित्यभिधीयते। भुक्तमिति पदं भुक्तादावित्यादिभिः प्रत्येकं संबध्यते। अन्तराभक्तं नाम यदन्नेन संयोगात्संस्काराद् वा तदि्वभिश्रितं भुज्यते। यासे ग्रासान्तरे तु भुक्तं नाम यद् (ग्रासे) ग्रासानां मध्येषु च भुज्यते। CK.
- 2. अन्ये तु "ग्रासग्रासान्तरे" इति पठन्ति, एकं च भेषजकालं वदन्ति, भुक्तमिति पदेन च भेषजकालान्तरमभिधाय दशौषधकालपूरणं कुर्वन्ति । अत एव " वायौ प्राणे प्रदुष्टे तु ग्रासग्रासान्तरिष्यते" इति वचनेन चाचार्येणैक एव काल उक्तः । तत्र ग्रासस्य ग्रासान्तरमध्ये यदौषधं तद्ग्रासग्रासान्तरमुच्यते । भुक्तमित्यस्य लक्षणं-भुक्तं लघुनाऽन्नेन संयुतमिति, लघुना पेयादिना अन्नेन संयुतं यद् भुज्यते तद्भुक्तमुच्यते । CK.
- यदौषधसंस्कृतमन्नमुपयुज्यते अलघु लघु वा तत् सम्भुक्तशब्देनोच्यते । CK.

XXX

4- Muhuh-muhuh (6)

5- Sāmudga (7)

6- Bhukta (8)

7- Sāmbhukta or antarābhukta (9)

8. Grāsagrāsantare (10)

Some read ' $\overline{sya}$ d dvidoşavad' instead of 'syāddhi doşavad' (v. 303) meaning associated with two doşas during and after digestion. The reading 'syāttu doşavadanyathā' is preferable.<sup>1</sup>

Ck says-some read the one and half verses (v. 305-306) beginning with 'upakramānām' but they are called as unauthoritative.<sup>2</sup> It shows that even in the present edition one is redundant as in Ck's views it was only one and a half verses and not complete two.

At the end, Ck comments that some read the four (five?) verses beginning with ' $v\bar{y}adh\bar{n}\bar{a}m$ ' (v. 308) but they are not so popular.<sup>3</sup>

313-314. Though definite dose has not been mentioned here, medium one should be understood.<sup>4</sup>

315-320a. 'Dešasātmya' denotes the general suitability which consists of the use of things by the persons born in that land. 'Puruṣasātmya' is however, the suitability fixed specifically for the individuals by constant use.<sup>5</sup> Earlier the suitability has been described as contrary to qualities of the land but here, without consideration of contrariness or otherwise, it is based on constant practice.<sup>6</sup>

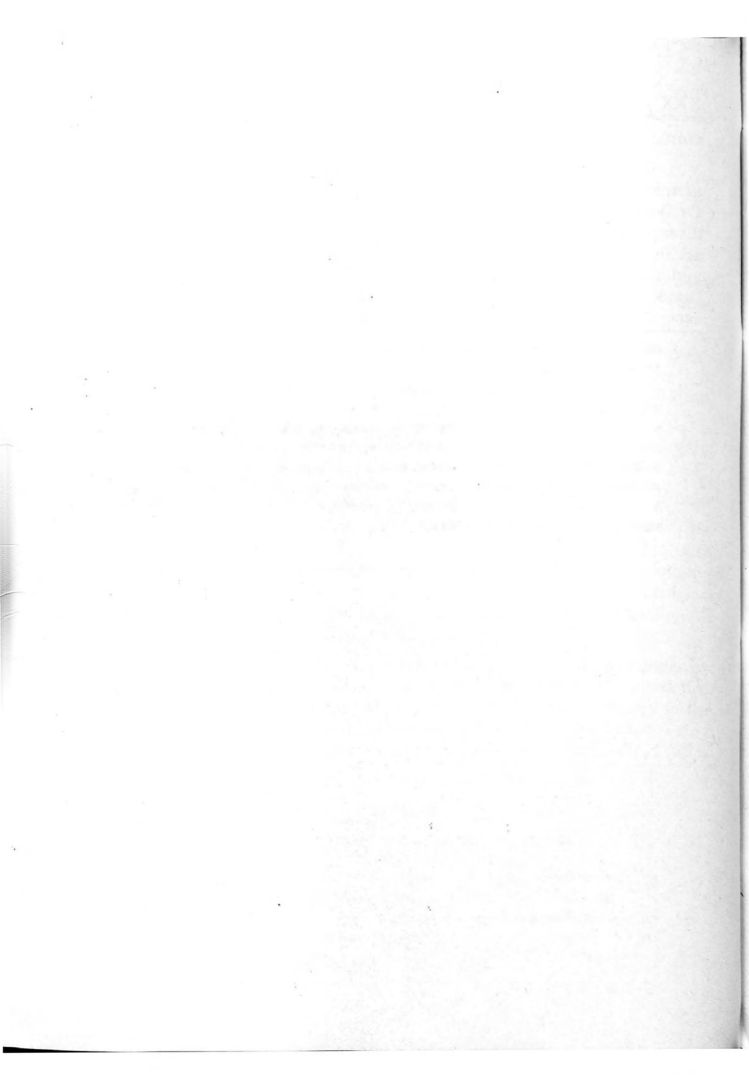
326-227a. Doşa, auşadha etc. are read as eleven in number in upakalpaniya chapter (su. 15) and twelve in vimāna and as such the present 'ten' is in contradiction with them. Thus the ten doşa, auşadha etc. mentioned by Drdhabala himself in the context of nirūha should be taken here in which the additional ones are included such as šarīra and prakrti in 'doşa' and āhāra in sātmya. Thew twelfth one vikāra read in

- "स्यादि दोषवदित्यत्र केचित् "(स्याद्) द्विदोषवत्" इति पठन्ति, तेन जीर्यति जीर्यमाणे च दोषद्वययुक्तं स्यादित्यर्थः । "स्यात्तु दोषवदन्यथा" इति पाठ आकरः । CK.
- 2. उपक्रमाणामित्यादिकं साध श्लोकं केवित् पठन्ति, तमनाषं वदन्ति । CK.
- 3. केचित् पठन्ति-व्याधीनामहोरात्रनियमादि (वयसादि ?) श्लोकचतुष्टयम् (पंचकम् ?) एतदपि नातिप्रसिद्धम् । CK.
- यद्यपि चेह भेषजस्य प्रमाणं श्रृंगग्राहिकया नोक्तं, तथापीह ......मध्यभेषजप्रमाणं ज्ञेयम् । CK.
- तेन देशसात्म्यशब्देनं तद्देशजातत्वेनैव पुरुर्धैर्यत् सेव्यते तत् साधारणं सात्म्यं गृह्यते। पुरुषसात्म्यग्रहणेन तु यत् प्रतिनियतपुरुषस्यैवाभ्यासात् सात्म्यतां याति तत् पुरुषप्रतिनियतं सात्म्यं गृह्यते। CK.
- यत्तु पूर्व......देशसात्म्यमुक्तं, तद्देशविपरीतगुणत्वेन तद्देशनिवासिनां पुरुषाणां सात्म्यमुक्तम्ः इदं तु देशविपरीतगुणं भवतु मा भवतु वा, तथापि तद्देशनिवासिनामभ्यासेन सात्म्यं तदिह सात्म्यमुच्यत इति विशेषः । CK.

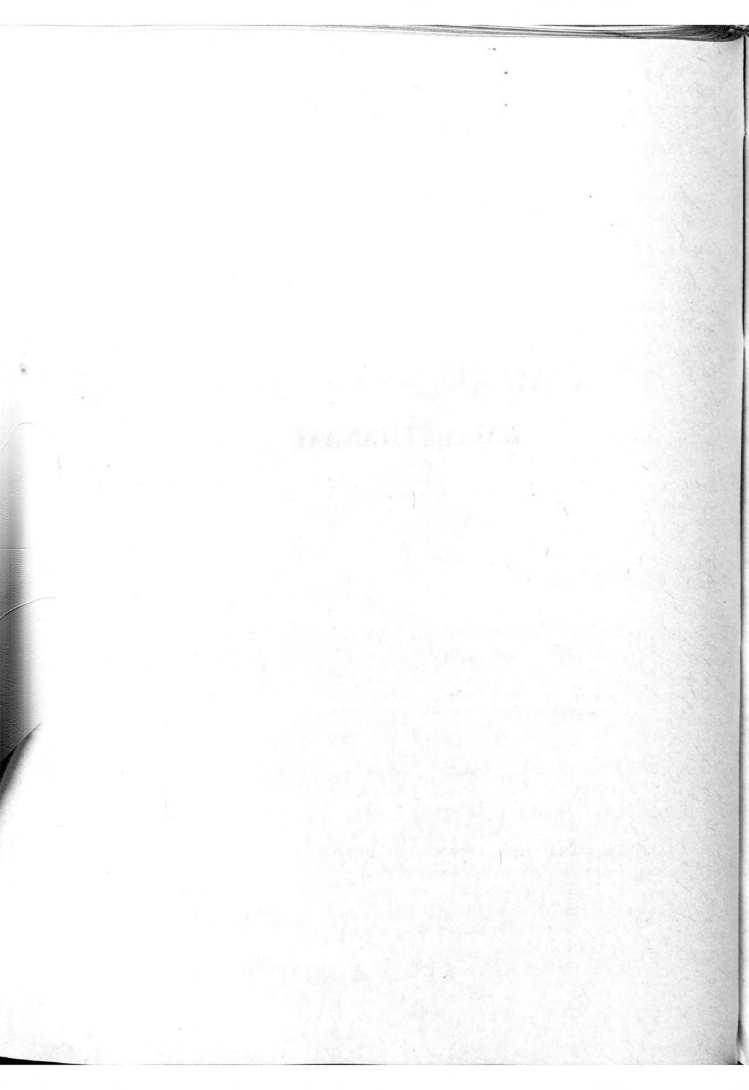
vimana is taken by 'dosa'. In this respect, Ck contradicts. Asadhavarman etc.1

331b-334a. Relish due to the specific nature of disease such as relish for earth in anaemia; relish due to opposite quality such as relish of uncted person in rough things. Or 'Vyādhi- vaidharmya' may be taken as one word meaning quality opposite to the disease such as desire for sour and pungent in kaphajvara. Others, however, interpret anorexia as of three types e.g. caused by greed, diminution of dosa and nature of disease and its treatment by pathya (wholesome diet), yoga (proper administration) and  $\bar{a}$ dya (food processed with drugs contrary to disease) respecively. This interpretation is not accepted by Ck.<sup>2</sup>

- दोषौषधादीनि उपकल्पनीये (सू० 1536) एकादश पठितानि, विमाने च द्वादश पठितानि तेन तद्ग्रहणेनेहोक्तं दशसंख्यत्वं व्याहन्यते, तेन दृढबलेनैव निरूहप्रस्तावे यानि दोषौषधादीनि दश निर्दिष्टानि" समीक्ष्य.....बलानि" (सि0303) इत्यनेन, तान्येवात्र दश गृह्यन्ते। एतद्दशक एवोपकल्पनीयोक्तैकादशकस्य परीक्ष्यस्य तथा विमानोक्तद्वादशकस्य चावरोधः। तथाहि-उपकल्पनीये एतद्दशत अन्ये प्रकृतिशरीराहारा उक्ताः। तत्र शरीरस्य प्रकृतेश्च देशशब्देन भूम्यातुरग्राहिणा ग्रहणम्।......आहारस्य तु सात्म्यग्रहणेनैव ग्रहणम्। विमाने च यो द्वादशो विकारः पठितः, स दोषग्रहणगृहीतः। एवं सर्वोपकल्पनीयाद्युक्तार्थोपग्रहो व्याख्येयः। यत्तु आषादवर्मप्रभृतिभिरतद्गुणबहुव्रीहिपक्षाश्रयेणोपकल्पनीयोक्तानामेव दशत्वं व्याख्यातमिह तद् ह्यशाब्दमसंगतं च। CK.
- 2. व्याधिमहिम्ना क्वचिदुचिर्भवति, यथा पाण्डुरोगे मृत्तिकायां, वैधर्म्यांच्च रुचिर्भवति, यथा स्निग्धस्य रुक्षे, मधुरस्य चाम्ले। .....किंवा व्याधिवैधर्म्यादित्येक एव हेतु:, अत्रोदाहरणं यथा-श्लेष्मज्वरेऽम्लकटुकेच्छुता।.....अन्यैस्तु लौल्यादिदोषजा त्रिविधाऽत्रारुचिरुच्यते-तत्र लौल्यजायामरुचौ पथ्योपचार:, दोषक्षयजायामरुचौ योगेनेति सम्यग्योगेनोपचार:, व्याधिवैधर्म्यजायां चाद्यमदनीयं व्याधिप्रत्यनीकप्रयोगैरुपकल्पयेदिति व्याख्यातम्। पूर्वमेव तु व्याख्यानमाद्रियामहे। CK.



# CARAKA-SAMHITĀ kalpasthanam



#### CHAPTER I

1-2. 'Kalpa' is that which is processed.<sup>1</sup> In that sense pharmaceutical preparations are called 'kalpa'. This sthana (section) is called 'kalpasthana' as formulations of emetics and purgatives are described here.<sup>2</sup>

3. The word 'sukhopabhoga (gya)' is interpreted as 'intake for happiness (health)' and not 'pleasant to take' as in the latter case kovidāra etc. would not be taken.<sup>3</sup> Commenting on 'anyairdravyaiḥ' Jejjta has classified dravyas in three groups-(i) mūladravya (basic drug) (2) pradhāna dravya (chief drug) and (3) guṇabhūta dravyas (secondary substances).<sup>4</sup> The processing has three objects- (1) guṇotkarṣa (potentiation) (2) bheda (variation) and (3) vibhāga (division).<sup>5</sup> Elaborating it further Ck says that 'bheda' means variation in use while 'vibhāga' is division of drugs.<sup>6</sup>

Jejjata has initiated discussion whether the drug on processing with other drug leaves its natural properties or not. In the former case the use of madana etc. would be meaningless and in the latter one the processing would be useless. The answer is that the drug does not leave its natural properties but there is only modification in them by processing.<sup>7</sup>

The word 'kriyāvidhi' is interpreted by Jejjata alternatively as 'cikitsā' (management) while Ck interprets it as 'pharmaceutical processing'.<sup>8</sup>

4. 'Urdhvabhāga' means 'that which expels dosa upwards through mouth'. Similarly, 'adhobhāga' means 'that which expels dosa downwards through rectum'.<sup>9</sup>

- तच्च नैवं परिग्राह्यं "सुखमुपभुज्यते" इति किन्तु "सुखायोपभुज्यते" इति । .u.
  अत्र सुखायोपभोगो येषां ते सुखोपभोगाः, न तदात्वसुख उपभोगो येषां ते सुखोपभोगाः, तथाहि तदात्वेऽ सुखोपभोगाना कोविदारादीनामग्रहणं स्यात् । CK.
- ततश्च गुणभूताः सुरादयः, प्रधानभूतानि कोविदारादीनि, मदनादीनि च मूलद्रव्याणि । ม.
- गुणोत्कर्षार्थ, भेदार्थ,.....विभागार्थम् । ม.
- 6. भेदार्थमिति......द्वव्यप्रयोगभेदार्थं,.....विभागार्थमिति......दव्यविभागार्थम् । CK
- 7. इदमिदानीं चिन्त्यते-किं कल्पतद्रव्यं द्रव्यान्तेरण स्वभावं जहाति न वा ? यदि त्यजति नियतद्रव्यं मदनादि निष्प्रयोजनमथ न जहाति तथापि विकल्पो निरर्थक इति। अत्रोच्यते-नैव स्वभावं त्यजति, कल्पितमथ च संयोगसंस्काराभ्यां (परिवर्तितगुणं) दृश्यते, अजहत्स्वार्थत्वाद् द्रव्याणाम्। ม.
- ऊर्घ्वं मुखेन दोषनिर्हरणं भजत इत्यूर्ध्वभागम् । अधो गुदेन दोषनिर्हरणं भजत इत्यधोभागम् । CK.

<sup>1.</sup> कल्पनाच्च कल्पाः । JJ.

<sup>2.</sup> वमनविरेचनानां कल्पास्तिष्ठन्त्यस्मिन्निति कल्पस्थानम् । Ck.

'Dosa' generally here denotes 'impurity of body' (šarīramala). However, others take 'āma' also.<sup>1</sup> 'Širovirecana' does not come in this as it is given specific nomenclature. Likewise, nirūha also is excluded because the term 'virecana' is used here in restricted traditional sense.<sup>2</sup>

5. The word 'virya' here denotes 'prabhāva'.<sup>3</sup> The drugs reach the vessels all over the body through virya and not directly.<sup>4</sup> 'Anubhāva' (anutva) is the property of penetrating into minute channels. 'Pravanabhāva' (pravanatva) is 'inclination for movement towards koṣṭha<sup>5</sup> In spite of general nature of āgneya, vamana is more and virecana is less āgneya because of its composition with water and earth.<sup>6</sup>

It is not correct to say that when emetics etc. exert their action due to prabhāva, statement of reason 'agnivāyvātmakatvāt' is not at all necessary because prabhāva is said as inexplicable and does not require any reason for its action as this is only explanation of the action of prabhāva and not independent reason as all the drugs having composition with agni and vāyu (such as kaṭurasadravya) do not have emetic action. Similar is the explanation about the purgative drugs.<sup>7</sup>

6. As there are variations with regard to place, time, properties and processing of drugs and persons, it is not possible to prescribe one drug which might be universally applicable. Moreover, the drug may not be available everywhere or at every place. Hence a number of formulations of several drugs madana etc. are described. The physician may select one out of them which is suitable for the case.<sup>8</sup> In 'deha'etc. the

- एवं च शिरोविरेचनेऽपि दोषहरणैकप्रसङ्गः, संज्ञान्तरेणास्कन्दितत्वान्नात्राभिनिवेशः । न च शरीरमलरेचनसामान्ये सत्यपि निस्हस्य विरेचनसंज्ञा, प्रायशः सर्वो व्यवहारो रुदित एव ।....सति प्रवृत्तिकारणसामान्ये यत्र विशेषे व्यावृत्तिः सा रुदिः । ॥ न चैवं सति वमनविरेचनवन्निरुह्रेऽपि विरेचनसंज्ञाप्रसक्तिरुद्भावनीया, यतः पंकजशब्दवदियं विरेचनसंज्ञा वमनविरेचनबोरपि योगस्द्या वर्तते । CK.
- 3. स्ववीर्येणेति स्वप्रभावेण। CK.
- 4. सकलदेहगतधमन्यनुसरणं च वीर्येण ज्ञेयम्, न साक्षात् । CK.
- अणुप्रवणभावादिति-अणुत्वात् प्रवणभावाच्यः प्रवणत्वमिह कोष्ठगमनोन्मुखत्वम् , अणुत्वं च अणुमार्गसंचारित्वम् । CK.
- सामान्ये. विशेषे च वमनद्रव्याणामाग्नेयत्वप्रतिपादनात् प्रकृष्टमाग्नेयत्वं भवति, विरेचनद्रव्याणां तु सामान्योक्ताग्नेयत्वसंबन्धाद् विशेषगुणकथनप्रस्तावे च सलिलपृथिव्यात्मकत्वाभिधानाद् वमनद्रव्यापेक्षयाऽपकृष्टमाग्नेयत्वं भवति । CK.
- 7. यच्चात्रोच्यते-वमनं यद्यूर्ध्वभागहरत्वप्रभावादूर्ध्वयति, तदाऽग्निवाय्वात्मकत्वादिति हेतुवर्णनं न युज्येत, यतः यत् सोपपत्तिकं कार्यं न भवति तत् प्रभावकृतमिति व्यपदिश्यते, उक्तं हि "प्रभावोऽचिन्त्य उच्यते" इति। तन्न, यतः प्रभावस्यैवेह वमनकार्ये वायवग्न्यात्मकनुणतया वाय्वग्न्यात्मकत्वं हेतुरुपदिश्यते, न तु वाय्वग्न्यात्मकत्वं स्वतन्त्रो वमनहेतुःः तथाहि सति यदन्यदपि वाय्वगन्यात्मकमूर्ध्वभागदोषहरत्वप्रभावरहितं, तदपि वमनकरं स्यात्, यथा कटुकरसे द्रव्ये तत् स्यात्। तस्मात् प्रभावगुणतयैव हेतुवर्णनम्। एवं विरेचनद्रव्येऽपि पूर्वपक्षसिद्धान्तावनुसर्तव्यौ। CK.
- 8. अस्थार्थः—यस्मान्नानाविधदेशकालसंभवाः, नानाविधास्वादाः, नानाविधवीर्याः, नानाविधविपाकाः, नानाविधप्रभावाश्च मदनफलादिका ओषध्यः, तथा तत्संस्कारकाः कोविदारादिका ओषध्यः उपलभ्यन्तेः पुरुषाश्च देहदोषप्रकृतिवयोबलाग्नि भक्तिसात्म्यरोगावस्थाभिन्नाः नानाविधाः दृश्यन्तेः तेन नैकं द्रव्यं सर्वस्मिन् देहदोषादौ यौगिकं, सर्वत्र काले वा प्राप्यते, सर्वत्र देशे वाः तस्माद् देहदोषादिना भेदवति पुरुषे बहून्येव द्रव्याणि बहुभिश्च प्रयोगैरुपकल्पितानि यथायोग्यतया यथाप्राप्ति च प्रयोक्तुं शक्यन्ते, अतो बहूनामेव मदनादिद्रव्याणां बहुप्रकारप्रयोगाणामुपन्यासो युक्त इति भावः । CK.

[ CH.

<sup>1.</sup> अन्ये त्वाममपि मन्यन्ते, दोषशब्देन व्याधिदोषशब्दयोर्द्रयोरपि व्याधिपर्यायत्वात् तस्य च व्याधित्वाद् द्विविधञ्चाममिति । JJ.

| KAL | PAST | THAN | NAM |
|-----|------|------|-----|
|     |      |      |     |

word 'adi' denotes sattva and ahara.1

I

The number six hundred is not restrictive. It is only for guidance to brilliant scholars to formulate more variations while it would serve as standard for the average physician.<sup>2</sup>

8. Some do not read here the description of  $j\bar{a}ngala$  etc. as it is already given in the chapter on janapadodhvansa and as such is unauthoritative. Those who do not read there should necessarily read it here.<sup>3</sup>

14. Here sneha and sveda are done for two or three days in a combined way while the patient is being anointed. The statement that the maximum limit for snehana is seven days relates to internal use and as such there is no conflict.

This application of sneha and sveda along with anointment is done beginning on the last day of the period of intake of sneha and thus, taking the resting period, two or three days are completed.<sup>4</sup>

21. In vartikriy $\overline{a}$  and leha etc. addition of honey is justified. Others, however, do not allow it as honey is contrary to cooking.<sup>5</sup>

- 1. आदिशब्देनेह सत्त्वाहारयोर्ग्रहणम् । CK.
- अधिकप्रयोगकल्पनासमर्थान्भिषजः प्रति एतत् षट्प्रयोगशतोपदर्शनं कर्तव्याधिकप्रयोगकल्पनामार्गोपदर्शकं, तेनापरेऽप्यत्र प्रयोगाः कल्पनीयाः.....षट्प्रयोगशताभिधानं मन्दवुद्भिसंव्यवहारार्थमिति भावः ICK.
- अत्र केचिज्जाङ्गलादिदेशलक्षणग्रन्थं न पठन्ति, तत्तु जनपदोद्ध्वंसनीये पठितमिति कृत्वेहानार्षं वदन्ति । यैस्तु जनपदोद्ध्वंसनीये जाङ्गलादिलक्षणं न यठ्यते, तैरत्र पठनीय एवायं ग्रन्थ: । CK.
- 4. द्र्यहं व्यहं वा स्नेहस्वेदोपपन्नमित्यनेन अभ्यंगे क्रियमाणे स्नेहसहचरितस्वेदोपपादनं द्र्यहं व्यहं वा विधीयतेः "व्यहावरं सप्तदिनं परं तु स्निग्धो नर: स्वेदयितव्य इष्ट:" इत्यनेन पानप्रयुज्यमानस्नेहस्य सप्तरात्रं त्रिरात्रं वा प्रकर्षं उच्यते इति न विरोध: । एतच्याभ्यंग-स्येदसहितस्नेहस्वेदकरणं पानस्नेहान्तदिवसमारभ्य क्रियते, तेन स्नेहपानविश्रामदिनेन समं द्र्यहत्र्यहपूरणमभ्यंगस्नेहसहितस्वेदप्रयोगस्य भवति । CK.
- 5. अत्रापि च तथा लोहादौ च सामान्योक्तेन मधुप्रक्षेपो युक्तः; तं चैके मधुनः पाकविरोधित्वान्नानुमन्यन्ते । CK.

231

#### **CHAPTER II**

1-2. Next, in order of being free from complications, comes jīmūta after madana. Other drugs described hereafter should be understood in the same way as the order of drugs has been fixed on this basis.<sup>1</sup>

4. 'Adya' in 'hikka' includes kasa etc. caused by dosa located in chest.<sup>2</sup>

1.मदनकल्पानन्तरमनपायित्वेनेक्ष्वाक्वादिद्रव्येभ्यः प्रधान्याज्जीमूतकस्य जीमूतकल्पोSभिधीयते । एवं यथा यथैषामनपायित्वप्रकर्षः, तथा तथा पूर्वनिवेशनं ज्ञेयम् । तेनापरवमनकल्पानामप्यध्यायसंबन्धोSत्रैवोक्तो ज्ञेयः । CK.

2. हिक्काद्येष्विति आद्यशब्देन कासादीनामुरोगतदोषजन्यानां ग्रहणम्। CK.

#### CHAPTER III

13-14a. Beginning with fifty seeds and increasing ten every day hundred should be completed. Thus six formulations take place. Others say that beginning with ten one should take upto fifty seeds according to dose. Here the difference in formulations will be from the decoction of madana etc.<sup>1</sup>

15b-19a. In place of 'caturthah phānitasya tu' some read 'trayastrikatukasya ca' and in that of 'pramathyām ca'others read 'manthancāpi'.<sup>2</sup>

In v.18, general character of 'leha' is given and as such it should be at other places too in connection with leha preparation.<sup>3</sup>

- पत्र्वाशदारभ्य दशकेन वृद्धैरिक्ष्वाकुबीजैः शतं पूरणीयम् । तेन षड्योगाः भवन्ति ।.....अन्ये तु दशबीजादारभ्य पंचाशद्बीजपर्यन्तं दोषाद्यपेक्षया पातव्यं, तत्र मदनादिकषायमेदादेव योगभेद इत्याहः । CK.
- "चतुर्थः फाणितस्य च" इत्यस्य स्थाने "त्रयस्त्रिकटुकस्य च" इति केवित् पठन्ति ।......" प्रमथ्यां च" इत्यस्य स्थाने केवित् "मन्थं चापि" इति पठन्ति । CK.
- 3. "यावत् स्यात्तन्तुमत्" इत्यादिना लेहपाकलक्षणमाहः एतच्च लक्षणं लेहान्तरेष्वपि पाचनीयेषु ज्ञेयम्। CK.

#### **CHAPTER IV**

7b-9a. In gulma too, emesis is indicated in certain conditions, thus here prescribing emesis in gulma is not contradictory.<sup>1</sup>

13-15a. In these leha formulations, powder of other drugs should be taken equal to dhamargava, honey and sugar should be added in such quantity which is necessary for preparation of leha.<sup>2</sup>

'Pittosmasahita' is interpreted as 'associated with the heat of pitta.' Others take by pittosma 'fever caused by the heat of pitta'.<sup>3</sup>

1. गुल्मिनां चावस्थायां वमनं हितमेव, तेनेह गुल्मविषयतया वमनोपदर्शनं न विरोधि। CK.

2. अत्र लेहेषु धामार्गवादितरद्रव्यवूर्णस्य समानत्वं,मधुशर्करयोश्च तावती मात्रा यावत्या लेहत्वाएत्तिर्भवति । CK.

3. पित्तोष्मसहिते कफे इति उद्यतोष्मगुणेन पित्तेन युक्ते कफेः अन्ये तु पित्तोष्मशब्देन पित्तोष्मणा कृतं ज्वरमाहुः । CK.

#### **CHAPTER V**

3-6. In spite of morphological differences between male and female plants of vatsaka, the properties and actions of both are similar.<sup>1</sup>

7-9a. Though honey and salt are added generally to all emetic formulations, here they are predominant because of its specific mention.<sup>2</sup>

 अत्र वत्सकस्त्रीपुरुषभेदेन यद्यपि गुणभेद: प्रयोगभेदो वा न प्रतिपादितः, तथापि स्त्रीरूपवत्सकेऽपुष्पप्रलत्वादि-विशिष्टलक्षणयुक्तेऽप्यविशेषेणोभाभ्यामेवामयनिवृत्तिः स्यादित्येतदर्थमुभयोर्रापे समानगुणता ज्ञातव्या । CK.

 क्षौद्रसैन्धवयोगो यद्यपि सर्ववमनेष्वेव सामान्येन विहितः, तथापीह "लवणक्षौद्रसंयुतम्" इति वचनादुत्कर्षो लवणसैन्धवयोरभिधीयते । CK.

#### **CHAPTER VI**

5a. 'Ksirādi' includes gruel prepared with milk, supernatant layer of milk and curd. They are taken as 'milk' because of being its products.<sup>1</sup>

5b-7. Some read 'rasam' in place of 'phalam' and interpret the formulation of leha with the nine decoctions. This is supported by Jatukarna.<sup>2</sup>

क्वीरादिशब्देन क्वीरकृतपेया-क्वीरसन्तानिका-दध्युत्तराणां ग्रहणम् । एते च संग्रहेऽक्वीररूपा अपि क्वीरविकारतया क्वीरशब्देनैव गृहीताः "क्वीरे द्वौ द्वौ" इति वचनेन । Ck.

एके नवकषायप्रयोगेषु शेषविधिप्रत्यायकं लेहं पठन्ति-"क्वाथयित्वा रसं तस्य पूत्वा लेहं निधापयेत् "इत्यादि, तच्च संगतार्थम् । उक्तं च जतुकर्णे... । CK.

#### **CHAPTER VII**

1-2. Trivit is the best among simple purgatives and assuch is described as the first drug among them.<sup>1</sup> Though trivit with reddish root is preferred, first place given to yama (in the title of the chapter) indicates its predominance in eliminating the dosa immediately.<sup>2</sup> The formulations mentioned in the chapter may be prepared with either reddish or blackish root or both according to dosa, physical strength etc.<sup>3</sup>

By 'trivrnmula' root of both types of trivrt is taken.4

5-6. In combination with vata-alleviating drugs it acquires this property while in that with drugs alleviating kapha and pitta, the same existing action is pronounced.<sup>5</sup>

7-9. 'Mukhyatara' means the 'better one' due to absence of complications in its purgative action.<sup>6</sup>

21b-32. Cooking of honey (v.24) is exceptional in the formulation.<sup>7</sup> The quantity of tvak, patra etc. should be one- fourth of that of trivit powder in order only to add pleasant odour.<sup>8</sup> In the fifth formulation (v.26-27), trivit powder should be added in the quantity of one-fourth of the leha.<sup>9</sup>

36. According to general rule, jaggery should be taken double in preparation of modaka.<sup>10</sup>

- विरेचनकल्पेषु वक्तव्येषु त्रिवृताया विरेचनद्रव्येषु सुखविरेचनतया प्रधानत्वात् त्रिवृत्कल्प एवाभिधीयते । CK.
- 2. यद्यपि चारुणमूलैव त्रिवृदत्रोत्कृष्टा वक्तव्या, तथाऽप्यध्यायसंज्ञायां श्यामाया अग्रे पाठेनाशुद्धो बहन्तृतया श्यामायाः प्रकर्ष दर्शयति । CK.
- 3. ये चात्र योगा वक्तव्यास्तेऽरुणया श्यामया वा उभाभ्यां वा दोषशरीरादिबलाबलमवेक्ष्य कर्त्तव्या: I CK.
- त्रिवृन्मूलशब्देन श्याममूलाया अरुणमूलायाश्च सामान्येन मूलं गृह्यते। CK.
- 5. वातापहौषधयोगेन वातहन्तुत्वमविद्यमानं भवति, कफपित्तहन्तुत्वं विद्यमानमधिकं भवतीति ज्ञेयम् । CK.
- 6. मुख्यतरमिति विरेचनक्रियायामेवाव्यापत्तिकरत्वाच्क्रेष्ठतरम् । CK.
- अत्र क्षौद्रपाको योगमहिम्ना । CK.
- त्रिवृच्चूर्णमात्रापादिकत्वं त्वक्पत्रादीनां, सौगन्ध्यमात्रप्रयोजनत्वात् । CK.
- अत्र त्रिवृच्चूर्णमनिर्टिष्टमानं, तच्च प्रक्षेपन्यायाल्लेहात् पादिकं कर्तव्यम् । CK.
- 10. "मोदके द्रिगुणो गुड:" इति वचनात् गुडशर्करां चूर्णाद् द्रिगुणामिच्छन्ति । CK.

37-39. Though this is read in the context of modaka, in fact, it is leha (the eighth one).<sup>1</sup>

This modaka is known as 'abhayādya' in some other texts.  $Muk\overline{u}$  laka etc. are taken double the quantity of one drug. Some, however, take double the total quantity of vyosa etc.<sup>3</sup> Honey is added that much which is sufficient for making 'modaka'.<sup>4</sup>

त्रिवृच्छाणा इत्यादिनेह मोदके च यद्यपि पठ्यते योगः, तथाऽप्यस्य लेहेनैव ग्रहणादयमष्टमो लेहो भवति। CK.

2 अयं मोदकस्तन्त्रान्तरे "अभयाद्य" इति ख्यातः । Ck.

3. अत्र मुकूलकादीनामेकैकद्रव्यापेक्षया द्रैगण्यादि भवति ।.....केचिदत्र व्योषादिमिलितचूर्णाद् दन्त्यादीनां द्रैगुण्यं वदन्ति । CK.

4. मध् च तावन्मात्रं यावता मोदको भवति । CK.

238

[CH.

### CHAPTER VIII

8-9a. The draksadi formulation is contra-indicated before the age of four years and after that of twelve years.<sup>1</sup>

अस्य प्रयोगस्य चतुर्वर्षादर्वागूर्ध्वं च द्वादशवर्षादवश्यतया यौगिकत्वं निषेधयति । CK.

1.

#### **CHAPTER IX**

3-5. The inner bark is hard, that is why it is left.<sup>1</sup> Scotayet'denotes its twenty one time processing (srāvaņa) in six times liquid medium as done in the context of madana.<sup>2</sup> 11b-13. The first leha (v.11b) should be prepared by cooking trivrt powder with jaggery in decoction of tilvaka.<sup>3</sup>

14-16. In trivrtādi formulation lodhra, being the main drug, should be taken in double quantity as Jatūkarņa has also said.<sup>4</sup>

1. तिल्वकस्यान्तर्यल्कलं कठिनं भवति, तदर्थं तद्वर्जनम् । CK.

2. श्वोतयेदिति ववनेन षड्गुणद्रवेणैकविंशतिवारान् आवयेदिति ज्ञेयम्, मदनफलकल्पे एवंभतस्यैव सावणस्य दृष्टत्वात् । CK.

3. तेनात्र तिल्वकक्वायेन गुडान्वितत्रियृच्चूर्णं पक्त्वा लेह: कर्तव्य: । CK.

4. अत्र त्रिवृदादिगृहीतलोधस्य प्रधानत्वाद् द्विगुणो भागो भवति । उक्तं हि जतूकर्णे..... । समभागत्वे तु लोघ्रप्रयोगत्वस्य केन विशेषः स्यात् । CK.

#### CHAPTER X

5-7a. Here 'madhumeha' denotes 'prameha' in general as vātika madhumeha is incurable and in that case prescribing purgative would be meaningless. That the word 'madhumeha' is used for 'prameha' in general is also said in the chapter on treatment of prameha.<sup>1</sup>

पाण्डुरोगेत्यादौ मधुमेहराब्देन प्रमेहा स्वौच्वते विज्ञिष्टस्तु वातिकमधुमेहोऽसाध्व स्व, तेन तं प्रति विरेचनोप्रदेशोऽनर्यक स्व स्वात्। मधुमेहशब्दश्व क्या प्रमेहमात्र स्व वर्तते तत् प्रतिपादितमेव प्रमेहविकित्सिते। CK.

5.

#### CHAPTER XI

6-8. Here though maireya etc. are not 'kaṣāya', they are said so because of their presence with majority of kaṣāyas. In this context, the word 'kaṣāya' is for 'kalka'<sup>1</sup> (paste).

17. In summarising verses, 'madya' means 'fermented liquors' in general and thus sauviraka etc. are covered.<sup>2</sup>

अत्र यद्यपि मैरेयैक्षवौ न कषायौ तथापि बहुकषायान्तर्गतत्वात् कषायावेव वक्तव्यौ ।.....कषायशब्देन कल्ककषायोऽभिप्रेतः । CK.
 "पञ्च मद्ये" इति वचने संग्रहगृहीतं, सौवीरकादीनां च मद्यशब्देनाभिधानमिहासुतसामान्याज् ज्ञेयम् । CK.

#### CHAPTER XII

4. Ck interprets 'sthira' as 'mature' and 'bahala' as 'having dense bark'. Commenting on 'šyāvatāmrāni', he says that roots of dantī and dravantī are blackish and coppery respectively.<sup>1</sup>

20-35. The sixth formulation beginning with 'palam' (v.27-29) is known as 'agastyamodaka' in other texts.<sup>2</sup> Commenting on v.34, Ck says that by combination of all these materials surā is produced and thereby madirā is made.<sup>3</sup>

45. The drugs and substances, even though of contrary virya, do not disturb or obstruct the action of the main drug and thus indirectly cooperate with it.<sup>4</sup>

48b-49a. Drug in smiall dose may become more potent on combination with drugs having similar virya. Similarly, drug in large dose may lose its action proportionately by addition of drugs having contrary virya. By subtracting the drugs having contrary virya a small drug may become potent. In the same way, by subtracting the drugs having similar virya a great one may be of little effect. Thus processing also effects it. Clinical management has also effect on it. For instance, in properly uncted patient even a little evacuative drug has pronounced effect. On the contrary, the great one also has little effect.<sup>5</sup>

51-53a. The first quarter of the v. 52 relates to purgatives and enema while the other quarter to emesis.6

64-65. 'Virecana' here denotes both emetic and prugative.<sup>1</sup>-Drdhasnehaguna' indicates that if properties of unction are not stabilised, drug should not be applied, instead unction should be given because in case of improper unction the evacuation too would not be properly effective.<sup>8</sup> There is also another reading švo bhūyah' in place

- 1. स्थिराणीति सारभूतानि, बहलानीति घनत्वक्कानि......श्यावताम्राणीति यथाक्रमेण दन्त्याःश्यावानि, द्रवन्त्यास्ताम्राणि । CK.
- 2. हरीतक्याश्च विंशतिरित्याकृतिमानेन । अयं योगस्तन्त्रान्तरे "अगस्त्यमोदक" इति ख्यातः । CK.
- 3. अत्र तयोर्दन्तीदवन्त्योश्चूर्णक्वायाभ्यां तथा माषाम्बुना किण्वकरणपूर्वकं या सुरा कृता तत्सुरोद्भवा मदिरा कर्तव्येति वाक्यार्थ: I CK.
- विरुद्धवीर्यमपीति विरेचनरूपकार्याप्रबाधकतया गुणभूतमित्यर्थः । यदि हि विरुद्धवीर्यंगुणभूतं न स्यात्तदा मदनादीनां कार्यं प्रतिहन्यात् ।......विपरीतस्य कार्याबाधनरूपं साहाय्यमभिधाय......। CK.
- 5. तत्राल्पमात्रस्य समानवीर्यसंयोगान् महार्थत्वं भवति, तथा विरुद्धवीर्यसंयोगात् प्रभूतमात्रस्यास्यल्पकर्मता कर्तव्याः ।.....विश्लेषादप्यस्य महार्थत्वं विरुद्धवीर्यविश्लेषाद् बोद्धव्यं, समाधिविश्लेषात्तु प्रभूतस्याल्पकर्मता ज्ञेया। एवं संस्कारादपि समानासमानगुणान् महार्थत्वमल्पकर्मता वा। युक्त्या अल्पस्यापि महार्थत्वं यथा स्निग्धेऽल्पमात्रं शोधनं बहुदोषहरणाय भवति, तद्धिपार्ययेण प्रभूतस्याल्पकर्मता उदाहरणीया। CK.
- 6. नातिग्लानिकरं पायाविति विरेचनस्य निस्डस्य च, हृदये न च स्क्करमिति तु वमनस्य लक्षणं ज्ञेयम्। CK.
- 7. विरेचनं वमनं विरेचनं च। CK.
- दृढस्नेहगुणमित्यनेन स्नेहलक्षणो गुणो देहे यदा दृढो नास्ति तदाऽस्य भेषजं न दातव्वं, किन्तु स्नेह एव तावत् कर्तव्यः । (असम्यक्रिस्नोंधे हि पुनरपि क्रियमाणं विरेवनंमसम्यग्प्रयोगायैव भवति । CK.

of 'švobhute'.5, 'Bhojya' means the edibles which promote expulsion of faeces.2

66. Food should be such as helps digestion like gruel. 'Antarapana' is intake of decoction.<sup>3</sup> Those who read 'pramanatah' instead of 'apramanatah' interprete the role of the above in pacifying the dosa covering kostha in spite of proper evacuation.<sup>4</sup>

67. Mild drug is administered because by use of strong drug there may be excessive action and loss of strength of the patient.<sup>5</sup>

79-80. Some interpret 'basti' here as 'snehabasti and say that niruha is not desirable in this case because it aggravates vata and use of purgative is denied after niruha but, Ck's opinion, 'basti' denotes both niruha and snehabasti. Niruha is, as a rule vata-eliminating but it aggravates vata when it is used constantly alone without snehabasti. As regards denial of purgative after niruha, it is a general rule but in certain cases there may be exception. Moreover, here purgative would be given only after a week of niruha and as such there is no any anomaly.<sup>6</sup>

81-82. Incompatible food etc. are called as 'doşa' because they cause doşa<sup>7</sup> (abnormality).

87-98a. Measure of pala etc. mentioned by Sušruta is half of that mentioned by Drdhabala here. Sušruta takes 'māṣa' comprised of five raktikās (whereas Drdhabala takes it as of ten raktikās). It is said that Drdhabala's measure is māgadha while Sušruta accepts kālinga māna. Jatūkarņa takes 'māṣa' as of five raktikās.<sup>8</sup>

98-99. Here the double quantity of liquid is mentioned without any specification. However, on the basis of other texts, this is to be done only beginning from kudava.<sup>9</sup>

- मृदु भेषजं देयं, तीक्ष्णेन हि बलधंशोऽतियोगश्च स्यात् । CK.
- 6. "बर्सित पुरा दत्वा" इत्यत्र बस्तिशब्देन स्नेहबस्तिमिच्छन्ति, निरूहस्तु, वातकोपकतया तथा निरूहानन्तरं विरेचनस्य निषिद्धत्वादिह नेष्यते.....इतिः किन्तु बस्तिशब्देन निरूहः स्नेहबस्तिश्च गृह्यते, निरूहस्य यद् वातकर्तृत्वमुक्तं तदेकस्यैव स्नेहबस्तिरहित-स्याभ्यासात्, उत्सर्गतस्तु वातहन्तृत्वं "बस्तिर्वातहराणाम्" इत्यनेनैवोक्तम्। निरूहानन्तरं विरेचननिषेधस्त्वौत्सर्गिकः, तेन विशेषविधिना तस्यापवादो युज्यत एवः किञ्च, इह बस्त्यनन्तरं यद् विरेचनं विधीयते तच्च बस्तिदानादूध्वं सप्ताहानन्तरमेव भविष्यतीति न कश्चिद् विरोधः। CK.
- 7. विरुद्धाध्यशनादयश्च दोषजनकतया दोषशब्देनोच्यन्ते । CK.
- 8. एवं दृढबलोक्तमानादर्धेन सुश्रुतपलादिमानं भवतिः एवं सुश्रुतेऽपि पंचरक्तिकमाषो भवति । दृढबलमानं मागर्ध, सुश्रुतमानं कालिंगमिति ब्रुवते । जतुकर्णे तु षड्गुञ्जको माषक उक्त: । CK.
- अत्र यद्यपि सामान्येनैव द्रवस्य द्रैगुण्यमुक्तं, तथापि तन्त्रान्तरदर्शनात् कुडवादावेव द्रवस्य द्रैगुण्यम् । Ck.

श्वोभूते....किंवा "श्वो भूयः" इति पाठः । CK.

<sup>2.</sup> भोज्यैरिति अनुलोमनैः । CK.

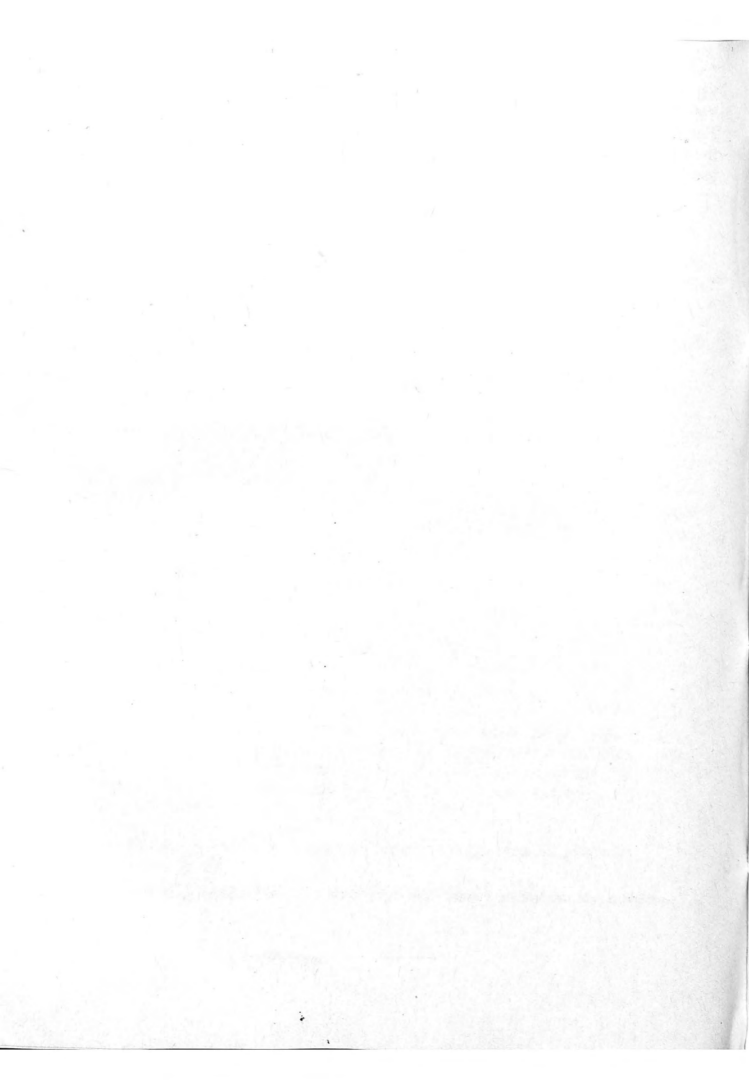
तत्र भोजनं पाचनं यवाग्वादिभोजनम्, अन्तरपानं कषायपानम् । CK.

ये तु"प्रमाणतः" इति पठन्ति, ते सम्यक्शुद्रावपि कोष्ठोपलेपकदोषप्रशमनार्थं भोजनान्तरंपानं व्याख्यानयन्ति । CK.

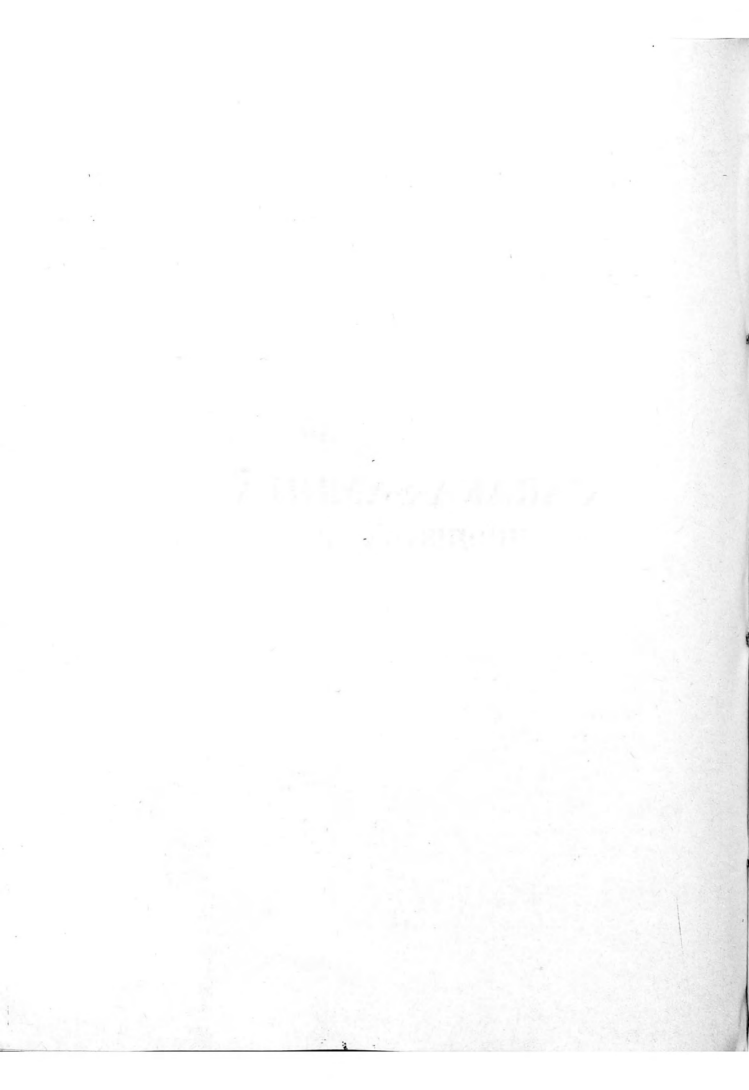
The double quantity in case of fresh drugs is also admissible only in these cases where the drug is used in both fresh and dry forms. This is not allowed in case where drug is used only in fresh state.<sup>1</sup>

आर्द्रद्रैगुण्यं च तस्यैव भवति यस्य द्रव्यस्य शुष्कस्य चार्द्रस्य चोपयोगः संभवति, यच्च नित्यमार्द्रभेवोपयुज्यते न तत्र द्रैगुण्यम् ICK.

#### XII



## CARAKA-SAMHITĀ siddhisthānam



#### CHAPTER I

1-2. The section dealing with siddhi (success) is termed as 'siddhisthāna'. The word 'siddhi' denotes success in application of drugs for emesis etc. and complications arisen due to their improper use. Thus because of describing the means of such success it is called as 'siddhisthāna'. Or by formal identity of cause and effect the emesis etc. Themselves being the means of success are denoted by the word 'siddhi'. This interpretation would not encroach upon cikitsāsthāna etc. as it is used in restrictive sense.<sup>1</sup>

6b-7a. The word 'kalpanā' is meant here for processing of auxilliary items of pancakarma such as sneha and sveda.<sup>2</sup>

The person becomes adjusted to unction in a week and as such it does no good to the body thereafter. Hence, if it is to be done thereafter, it should be done in higher dose. According to tradition, if the patient is not uncted by a week, he should be given higher dose after some interval.<sup>3</sup>

This distinction in period is made in view of the softness or hardness of bowels. In the latter unction is completed if given in proper dose, otherwise not.<sup>4</sup>

In some texts, the period of unction is mentioned as three, six and nine days but Caraka does not agree to that above a week or it may be explained on the basis of a higher dose.<sup>5</sup>

Some say that for immediate unction one day is also sufficient. There is no mentioned about medium bowel, for that a period of five days should be taken.<sup>6</sup>

- सिद्धेरभिधायकं स्थानं सिद्धिस्थानम् । सिद्धिशब्देन चेह वमनादीनां वमनाद्यसम्यग्योगजन्यानां व्यापदां भेषजस्य साध्यतास्पा सिद्धिरुच्यते, एवंभूतसिद्धिकारणाभिधायकतया चैतत् सिद्धिस्थानमुच्यतेः किंवा, कार्यकारणस्रोरभेदोपचारात् सिद्धिशब्देनेह सिद्धिकारणान्येव वमनादीन्युच्यन्ते ।.....न चैवं सिद्धिस्थानसंज्ञाव्युत्पत्या चिकित्सास्थानादीनामपि सिद्धिस्थानसंज्ञाप्रसक्तिरुद्भावनीया, यत इयं संज्ञाऽत्रैव योगस्द्या वर्तते, नान्यत्र । CK.
- कल्पनाशब्देनेह पंचकर्माङ्गकल्पनोच्यते, तेन पंचकर्माङ्गस्नेहस्वेदप्रयोगमेव प्रागाह । CK
- तेन यावन्मात्रस्नेष्ठप्रयोगेण सप्तदिनोपयुक्तेन स्नेहनं घृत्तं, सा मात्रा सात्म्यीभूतैव, अधिकमात्रा या सात्म्यतां न गता सा सप्तरात्रात् परेणापि कर्तव्यैव। वैद्यास्तु सप्तरात्रादस्निग्धे पुरुषे किंचिद् विश्रामं कृत्वा पुनरधिकमात्रया स्नेहं प्रयुञ्जते। CK.
- पतच्च त्र्यहस्नेहनं सप्तरात्रस्नेहनं च मृदुकूरकोष्ठविषयभेदेन। ....कूरकोष्ठः सप्तरात्रेणैव स्निह्वति, परं कूरकोष्ठतामपेक्ष्य कृतया स्नेहमात्रया स्निह्यति, यदा तु हीनमात्रा प्रयुज्यते, तदा सप्तरात्रेणापि न स्निह्वति, । CK.
- यत्तु तन्त्रान्तरे "त्रिषट्कनवरात्रेण स्नेहपानं विधीयते" इत्यनेन सप्तरात्रादूर्ध्वमपि स्नेहनं विहितं, तदाचार्यानभिमतमेवः किंवा, सप्तरात्रादूर्ध्वमसात्म्यीभृताधिकमात्राप्रयोगाभिप्रायेण तदवर्णनीयम् । CK.
- अत्र च.....सद्यः स्नेहप्रयोगेणैकदिनेनापि स्नेहनमनुजानीत इति बुवते । मध्यकोष्ठान्तरं प्रति स्नेहनप्रकर्षकालो यद्यपि नोक्तः, तथापि मध्यविधया पञ्चदिनेन मध्यकोष्ठस्य स्नेहनं ज्ञेयम् । CK.

Others say that in case of soft bowels, unction should not be continued after three days. In fact, if necessary, it may be continued even thereafter for completion of unction.<sup>1</sup>

8b-9a. This prescribed diet is taken for three days in case of purgative and for one day in that of emetics.<sup>2</sup>

10b-11a. 'Snigdhāya' denotes that the patient should be anointed on the day of emesis as unction by intake has already been said. Others, however, interpret simply as 'having acquired the properties of unction'.<sup>3</sup>

13-15a. Here 'prastha' is taken as thirteen and half palas as said in another text that in context of emesis, purgation and blood-letting, prastha consists of thirteen and half palas.<sup>4</sup>

When the frequency of urges four, measure of expelled dosa one prastha, end with appearance of pitta as sign of proper emesis are present-it should be understood as inferior type of purification. Similarly, ten urges, two prasthas of expelled dosa and end with kapha as sign of proper purgation indicate the inferior type of purgation.<sup>5</sup> In the same way, ending with pitta and kapha should be taken as sign of proper emesis and purgation respectively in case of medium and superior types too.<sup>6</sup>

Thus the view that there are four types of purification, in emesis and purgation such as those relating to end, urges, measure and signs is not acceptable to us. In fact, there is only one purification relating to sign which is indicated by the end (with kapha or pitta). In this way, the discussion put forth by Asadhavarman is also unfounded.<sup>7</sup> The

- यत्तु कैश्चित् "मृदुकोष्ठं प्रति त्र्यहादूष्ट्वं न स्नेहनं कर्तव्यं सात्म्यीभावादिति चार्थो लभ्यते" इति व्याख्यायते, तन्न नः प्रीणातिः यतः सात्म्यीभावः सप्तदिननिर्वर्त्यतयैवाचार्येणोक्तः, तेनात्यल्पमात्राप्रयुक्तेन स्नेहेन त्र्यहाद् यदि न स्निह्यति मृदुकोष्ठस्तदाऽधिकदिनान्यपि तत्र स्नेहः कर्तव्यः । CK.
- एतद् विरेचनार्यं प्रतिभोजनं त्र्यहं ज्ञेयम्, वमनार्थं तु प्रतिभोजनमेकाहमेव । CK.
- स्निग्धाय देवं वमनमिति-वमनपानदिनेऽभ्यङ्गेन स्निग्धाय वमनं देयमित्यर्थः, पानजनितस्नेहस्तु पूर्वमेवोक्तत्वान्न पुनरभिधानमर्हतिः अन्ये तु ''उपजातस्नेहगुणाय''इति वदन्ति । Ck.
- 4. अत्र च प्रस्यशब्देन सार्धत्रयोदशपलान्युच्यन्ते, उक्तं हि तन्त्रान्तरे-"वमने च विरेके तथा शोणितमोक्षणे। सार्धत्रयोदशपलं प्रस्यमाह्मनीषिणः।।" इति। CK.
- वदा चतुर्मिर्वेगैः प्रस्थमाने दोषे गते पित्तान्तत्वं सम्यग्वमनशुद्धिजलक्षणमुपलम्यते तदा जघन्या शुद्धिः, यदा च विरेके दशभिर्वेगैः द्विप्रस्थमानदोषगमने कफान्तत्वं विरेचनसम्यग्योगलक्षणमुपलम्यते तदा विरेचनस्य जधन्या शुद्धिर्भवति । CK.
- 6. एवं मध्यप्रवरशुद्धावपि वमने पित्तान्तत्वं, विरेचने कफान्तत्वं सम्यग्योगलक्षणं ज्ञेयम् । CK.
- 7. तेन यदुच्यते-आन्तिकी, वैगिकी, मानिकी, लैङ्गिकी चेति चतुर्विधा शुद्धिरिहोच्यते वमनविरेचनयोः, तदस्माकमसंमतमेव। किन्तु लैङ्गिकी चैका शुद्धिः, तत्र च पित्तान्तत्वं...लिंङ्गं वमने, विरेचने च कफान्तत्वं...लिंङगं ज्ञैयम्। तेन यदत्र आषादवर्मणा......इत्यादिनाक्षिप्तं तदनभ्युपगमनिरस्तमेव। CK.

[ CH.

main criteria of purification is proper elimination of dosa, the number of urges etc. are immaterial.<sup>1</sup>

The mention of ending with  $v\overline{a}yu$  among the singns of proper elimination is only indicative of ending with kapha or pitta as when these are eliminated completely  $v\overline{a}yu$  moves in the vacant space.<sup>2</sup>

15b-16a. The word 'kramāt' shows that any disturbance in the order would not lead to the signs of proper performance. For instance, if pitta comes before kapha, it would not be purification, it would be, in real sense, only when pitta situated in lower portion of  $\overline{a}m\overline{a}$ 'saya comes out in emesis which takes place only after kapha goes out.<sup>3</sup> The same explanation is in relation to purgation.<sup>4</sup>

17b-18a. Ck takes 'urjah' as qualifying the word 'agnih' meaning 'potent'.5

20-22a. Of the two options, intake of ghee is prescribed if purgation is to be done on ninth day after emesis and if enema is to be given after purgation, unctuous enema is given on the ninth day § Intake of ghee on the ninth day after emesis is not mentioned earlier and as such is mentioned after purgation coinciding with unctuous enema, thus it should not be taken as auxiliary to niruha.<sup>7</sup>

The ninth day should be counted from the day of purification.<sup>8</sup> The intake of meat-juice after gruel etc. in the treatment by uttarabasti is designed, at the end of all the procedures, for recouping the normal diet and not after emesis and purgation, thus allowing intake of ghee and unctuous enema on the ninth day even without taking meat-juice.<sup>9</sup> The statement of Bhadrašaunaka, in this connection, relates to earlier

- जघन्यादिशुद्धिलक्षणेऽपि यद्वेगेन जघन्यादिशुद्धिलक्षणाभिधानं, तत् प्रायोभावितया ज्ञेयम्। दोषमानभेदेन जघन्यादिमानभेदः पारमार्थिकः । CK.
- तत्र च यदनिलागमनमन्ते वक्तव्यं तत् पित्तान्तस्य कफान्तस्य च सूचकतया ज्ञेयं, निःशेषकृते ह्याशयगते पित्ते कफे च वायुः केवलः सरति । CK.
- 3. क्रमादित्यनेन वचनेन यथोक्तक्रमलंघनेन कफाद्यागमनं न सम्यग्योगलक्षणमिति दर्शयतिः यतः कफादूघ्वं गतं यदा पित्त भवति तदा तु पित्तागमनेऽपि सति न शुद्धिः, किंतु यदैवामाशयाधोभागगतं पित्तं वमनमानयति तदैव शुद्धिः, तत् पित्तानयनं कफानयनानन्तरमेव भवति। CK.
- 4. एवं सम्यक्कृतविरेचनलक्षणेऽपि क्रमादितिपदस्यार्थोऽत्र व्याख्येयः । CK.
- 5. उर्जोऽग्निरिति पदुरग्निः । CK.
- अत्र विकल्पत्स्ये यदि वमनानन्तरं विरेचनं कर्तव्यं तदा नवमेऽहि्न सर्पिःपानम्, अथ विरेचनानन्तरं यदि बस्तिर्देयस्तदाऽनुवासनं नवमेऽहि्न देवमिति व्यवस्था ICK.
- वमनानन्तरं नवमदिवसे सर्पिःपानं पूर्वं नोक्तं तेनेदानीं विरेचनानन्तरकर्तव्यनिस्हांगानुवासनसमानकालतया सर्पिःपानमपि दर्शितं, तेन न निस्हाङ्गता सर्पिःपानस्य कल्पनीया । CK.
- 8. नवमश्च दिवसोऽत्र शोधनदिनमारम्यैव ज्ञेयः । CK.
- उत्तरबस्तिचिकित्सिते च वः पेवादिकमानन्तरं रससंसर्जनकम उक्तः, स सर्वकर्मावसाने प्रकृतिमोजनगमनार्थं कर्तव्यः, न वमनविरेचनकर्मपरिसमाप्तावेवः तेनेहाकृतरससंसर्गस्यैव नवमे दिने सर्पिःपानमनुवासनं चोपपन्नम् । CK.

I

unctuous enema or particular disease and as such is not conflicting. There are a number of interpretations by commentators which are already refuted by others.<sup>1</sup>

Sudation, though not explicitly mentioned, should be understood as it is a prepartory measure of pañcakarma.<sup>2</sup>

Commenting on 'nisi' Ck says that it should not be given in night during winter and spring. Others, however, take evening by it.<sup>3</sup>

The word 'anuvāsanārha' indicates that if there is presence of  $\overline{a}$  ma or agni is mild, unctuous enema should not be given on the same day <sup>4</sup>

22b-23a. 'Šīta' denotes šišira as well as vasanta.<sup>5</sup>. 'Divā' means 'day approaching night and 'rātrau' means 'night close to day'.<sup>6</sup>

23b-24. In v. 24a, reading accepted by Ck seems to be 'paratastryahe va'. He also refers to others' reading as 'parato dvyahe va'. In the latter case, they explain that the unctuous enema should be given in two, three and five days in condition of severe vata, medium (not severe) vata and predominance of kapha-pitta respectively.<sup>7</sup> Concluding Ck says that the reading 'dvyahe va tryahe va' is appropriate. Here approach of the second or third day is meant and not completion.<sup>8</sup>

25. Though anuvāsana is not prescribed in kapha and pitta, it is given if they are associated with vāta.<sup>9</sup> Application of basti in odd numbers works by prabhāva. Some, however, say that the even numbers coming in between are also included.<sup>10</sup>

27-28. Enema, by elimination of impurities, checks ageing and pacifies all the disorders.<sup>11</sup>

- यत्तु भदशौनके.....इत्युक्तं, तत् प्रागनुवासनविषयं रोगविशेषविषयं वेति नैतद् विरुद्धं भवति । बहूनि चात्र व्याख्यानानि टीकाकृतामङ्गिरि-सैन्धव-जेज्जटेश्वरसेनादीनां सन्तिः अन्यैस्तु तद्व्याख्यानानि दोषोद्धारादेव निरस्तानि । CK.
- 2 स्वेदस्त्वत्र पञ्चकर्मपूर्वतया विहितोऽनुक्तोऽप्यायात्येव । CK.
- 3. निशीत्यनेन निरुहानन्तरं तद्दिने क्रियमाणमनुवासनं निश्येव कर्तव्यमिति दर्शयति, न शीते वसन्ते च सद्योनिरूदस्य रात्रावेवानुवासनं न देयमिति। अन्ये तु निशीत्यनेन तदहरेव निरूदाय सायमनुवासनं देयमिति दर्शयति, तेन यथावक्ष्यमाणविभागेन रात्रौ दिवा वा देयमित्याहुः । CK.
- अनुवासनाई इति वचनेन यदि सामता मन्दो वा पावको भवति, तदा तदहरनुवासनं न देयमिति सूचयति। CK.
- 5. शीतशब्देन शिशिरहेमन्तयोरपि ग्रहणम् । CK.
- दिवेति निशासमीपे दिवाभागे, रात्रावपि च दिनसमीपायां रात्रौ । CK.
- 7. अन्ये तु पठन्ति यत्-"परतो द्र्यहे वा व्यहेऽनुवास्योऽहनि पंचमे वा" इति । अत्र तु द्र्यहेऽनुवासनमति प्रबलवातस्य, अनतिवृद्धवातस्य व्यहे, पंचमे तु , वृद्धकफपित्तस्येति व्यवस्था । CK.
- 8. तेन "द्र्यहे वा त्र्यहे वा" इति पाठः साधुः । द्र्यहशब्देन चात्र दिनद्रयसंबन्धमात्रमुच्यते, न द्र्यहपूरणं,....एवं त्र्यहेऽपि । CK.
- 9. कफपित्तयोश्च यद्यप्यनुवासनं न विहितं, तथापि वातानुगतकफपित्तविषयतयैतद् बोद्धव्यम्। CK.
- अयुग्मदानं प्रभावादेवात्रोपकारीति महर्षिवचनाद् बोद्धव्यम् । विष्मसंख्योपादानं तु मध्यविधवाऽपि द्वहचतुरहादिग्राहकं भवति, तेनोत्तरत्र वक्ष्यमाणसंख्यानुवासनं न विरोधीति ब्रूते i CK
- 11. वयःस्थापनत्वं वास्य स्रोतःशुद्धिकरत्वात् ।.....दोषसंशोधनद्वारा सर्वगदापहत्वमुच्यते । CK.

29-31. Some, taking 'taila' generally for 'sneha' (fatty substance), prescribe ghee also but rightly oil should be taken as it is the chief vata-allevaiting while ghee is not so.<sup>1</sup>

Some read v. 29b differently.<sup>2</sup> In anuvāsana, cooked oil should be used.<sup>3</sup> Oil, by its specific nature, distroys vāta.<sup>4</sup>

38-40a. As vayu itself combines and disjoins dosas, dhatus and malas, it also plays main role in causation of diseases produced by combination of dosas and dusyas.<sup>5</sup>

40b-41a. 'Sneha' here means 'sara'6 (essance=virya).

41b-42a. Some read 'amayalaghavani' in stead of 'asayalaghavani'.

47-49a. Though karmabasti etc. are not used in texts. they are technical terms and described for the use of experts-and as such the view of some that they are unauthoritative is not valid. Moreover, they are also seen in others texts.<sup>7</sup>

49b-50a. 'Vatadikanam' is also read as 'vatadhikanam'. In the former reading, 'adi' denotes also kapha and pitta.<sup>8</sup>

50b-53a. The order of širovirecana is defined here as a part of pancakarma where all the five karmas are performed but in particular cases only širovirecana can be given.<sup>9</sup>

57b-59a. Here 'roga' is for 'dosa <sup>10</sup> Thus diseases should be treated after considering the mutual coverings and involvement of dhatus.<sup>11</sup>

- .....तैलशब्देन स्नेहोपलक्षणेन केचिद् घृतमपि ग्राहयन्ति, किन्तु तैलमेवात्र वातहरप्रधानतया ब्रूते इति युक्तं पश्यामः......अप्रधानत्वान्नात्र घृतमनुमन्यते । CK.
- "नान्वासनात् किञ्चिदिहास्ति कर्म" इति केचित् पठन्ति । CK.
- 3. तैलं चानुवासने पक्वमेव ज्ञेयम्। CK.
- अत्र तैलानिलयोर्विपरीतगुण्योर्मेलके द्रव्यप्रभावात्तैलमेव वातं हन्ति । CK.
- यस्माद् वायुरेव दोषमलधातूनां संयोगविभागौ करोति तेन दोषदूष्यविण्मलमेलकरूपनिखिलव्याधिकरणे वायुरेव प्रधानं भवतीति भावः । CK.
- संस्नेह्य कांयमिति वीर्यरूपेण सारेण कार्य व्याप्य,.....स्नेहशब्देन च सारोऽभिधीयते। CK.
- 7. एते च कर्मादयो यद्यपि शास्त्रप्रदेशेषु न व्यवहियन्ते,तयापि तद्विद्यव्यवहारार्थमेवेयं कर्मादिसंज्ञा, यथा यमकमहाच्छपानादिसंज्ञा, तेन कर्मादिसंज्ञायाः शास्त्रे व्यवहारादर्शनात् कर्मादिप्रतिपादको ग्रन्थोऽनार्ष इति यदुच्यते, तन्निरस्तम् । कर्मादिसंज्ञा च तन्त्रान्तरेऽप्यस्ति । CK.
- 8. अन्न ये "वातादिकानां "इति पठन्ति, तेषामादिशब्देन पित्तकफयोरपि ग्रहणम् । CK.
- पतच्च पंचकर्मसंपादनीयनृविषयत्वं शुद्धिपूर्वकत्वं शिरोविरेचनस्येहोच्यते, तेन वमनादिनाऽशुद्धेऽपि शिरोविरेचनैकसंपाद्ये पुरुषेऽयं क्रमो रूयः । CK.
- 10. रोगशब्देनात्र दोषोऽभिप्रेतः । CK.
- 11 एवं च दोषाणां परस्परावरोधान् तथा धातुसंमूर्व्छनविशेषांश्चावगम्यैव व्याधौ प्रपञ्चोऽनुसरणीयः । CK.

I

#### CHAPTER II

1-2. The chapter is so named (pañcakarmiyā siddhi) as it deals with the informations about indications and contra-indications of pañcakarma.<sup>1</sup>

8-9. 'Samvrtakostha' means 'that having kostha belittled by vayu'. Some interpret it as 'that having kostha filled with vayu'.<sup>2</sup> 'Pranoparodha' is 'cessation of breath (death); some take it as loss of strength.<sup>3</sup>

10. 'The rest are fit for emesis'-after this statement again explicit mention of pinasa etc. shows their particular indication for the same. In case of purgation too, such mention should be explained in the same way.<sup>4</sup> The example of the breaking away of the bandh in the field refers to the same already mentioned earlier (in su. 20).<sup>5</sup>

11-12. 'Muktanala' means 'non-closing of anus' (due to non-functioning of sphincters).

14-15. 'Madhumeha' denotes all the types of prameha<sup>7</sup>. In baddhodara etc. niruha basti is contraindicated in condition of flatulence and as such its prescription generally in baddhodara does not go contrary to it. Others explain that in the chapter on udararoga niruha is prescribed in condition of constipation and thus its contraindication generally in baddhodara is not conflicting.<sup>8</sup>

Niruha is not given after meals but in case of anuvasana it is just reverse. If anuvasana is given in empty stomach it moves upwards.<sup>9</sup>

2. संवृतकोष्ठ: वायुनाल्पीकृतकोष्ठ:, वायुव्याप्तकोष्ठ इत्येके । CK.

- प्रधानतममित्यनेन महारोगाध्याये "केदारसेतुभेदे" (सू० 20) इत्यादिनैकदेशेनोक्तं प्राधान्यख्यापकं ग्रन्थं ग्राहयति। CK.
- 6. मुक्तनालः असंवृतगुदः । CK.
- मधुमेहशब्देन सर्वप्रमेहग्रहणम् । CK.
- बद्धोदरादावाध्मातानां बस्तिर्निषिध्यते, तेन "स्निग्धस्य बद्धोदरिणे"....इति ग्रन्थेन निरूहविधानमविरुद्धं भवतिः अन्ये तु-उदराध्याय एव "बद्धोदरिणे" इत्यादिना इत्यनेन सविबन्धोदरविषयं निरुहं वर्णयन्ति, तेनात्र सामान्येन बद्धोदरे निरुहनिषेधो न विरुद्धः । CK.
- अननुवासनविषयोपदर्शने अनास्याप्येषु भुक्तभक्तः पठितः, तद्व्युदासार्थमभुक्तभक्तोपादानम्, अनुवासनमभुक्तस्यानावृतत्वादूध्वै याति, न तु निरुह इति विशेषः । अनुवासनं तु स्नेहस्य सूक्ष्मतया विसरणशीलं सायं दीयते, तेन तावत्कालमभोजनाटकून्यशरीरस्योध्वै याति । CK.

पंचकर्मप्रवृत्तिनिवृत्तिविषयज्ञानार्थमधिकृत्य कृता सिद्धिः पंचकर्मीया सिद्धिः । CK.

<sup>3.</sup> प्राणोपरोधः मरणं, बलक्षय इत्यन्ये । CK.

 <sup>&</sup>quot;शेषास्तु वम्याः" इत्यभिधायापि पीनसादीन् पुनर्वमनविषयतया दर्शयन् तेषु विशेषेण वमनस्य यौगिकतां दर्शयति । एवमुत्तरत्रापि पुनर्विरेचनादिविषयोपदर्शने व्याख्येयम् । CK.

| П | SIDDHISTHANAM | 255 |
|---|---------------|-----|
|   |               |     |

20-21. If snuffing is applied in cold or bad weather it may cause foetid nose, the same performed in summer or rainy season may cause head diseases. Others, however, take by 'anrtudurdina' as cloudy weather in seasons other than the rainy one.<sup>1</sup>

22.'Pinasa' is mature (chronic) coryza. In acute one snuffing is contraindicated. Thus there is no conflict.<sup>2</sup> 'Apatantraka' is only a type of 'apatānaka' in which consciousness is lost.<sup>3</sup>

Indication of snuffing in vātika disorder here is because of its potency for destroying kapha and vāta located in the particular site<sup>4</sup> (head).

 अनृतौ दुर्दिने चेत्यादौ शीतदोषानित्यनेन शीतकाले दीयमानस्य दुर्दिने च कृतस्य पूतिनासाकर्तृत्वं, ग्रीष्मवर्षाकृतस्य तु शिरोरोगकर्तृत्वम् । अन्ये तु-अनृतुदुर्दिनमित्यनेन अवार्षिकं दुर्दिनमाहुः । CK.

2. पीनसोऽत्र पक्वप्रतिश्याय:, तरुणे च प्रतिश्याये शिरोविरेकनिषेध इति न विरोध: । CK.

3. अपतन्त्रक अपतानकभेद एव निःसंज्ञः । CK.

वातविकारेऽप्यत्र (शिरो) विरेचनं स्थानसंबन्धागत-श्लेष्मवातहन्तृत्वेनैवोपपन्नम् । CK.

## CHAPTER III

6. Dosa etc. to be examined include such items mentioned earlier in concerned chapters.<sup>1</sup>

7. Some read 'trikarnikani' instead of 'sukarnikani'.2

8-10a. The nozzle should be six fingers long for one to six years of age, eight fingers for twelve years of age and twelve fingers for twenty years of age. Thus there is no variation in this measure before six and after twenty years but there is increase after six years at the rate of one-third finger every year and after twelve years at the rate of half finger every year. Sušruta has said about variations in the measure of the nozzle which should be ignored as it does not conflict much with the above.<sup>3</sup>

12b-13a. The bright fortnight is regarded as auspicious for all works. Harita, however, takes opposite view. He says that demons and disease arise in dark fortnight and as such they should be tackled then itself.<sup>4</sup>

13b-20a. Each component of triphalā and pañcamūlī also should be taken in the quantity of one pala.<sup>5</sup> 'Yuktyā' in the context of honey and salt (v.15) denotes that their quantity is not fixed, it should be decided according to constitution of the patient. The quantity of meat-juice, milk and cow's urine etc. should be decided in the same way.<sup>61</sup> By association sudation is also understood by anointment.<sup>7</sup> (v.17).

- अत्र दोषादयो ये दश परीक्षणीयाः प्रोक्तास्तेष्वेव उपकल्पनीयोक्तदोषभेषजाद्येकादशकस्य तथा रोगभिषग्जितीयोक्त-दशपरीक्ष्यस्यावरोधो व्याख्येयः,अनुक्तावरोधश्चायं योनिव्यापत्तिक एवास्माभिरुक्तोऽनुसरणीयः । CK.
- 2. "त्रिकर्णिकानि" इति केचित् पठन्ति । CK.
- 3. तत्र षडङ्गुलमेकवर्षात् प्रभृति यावत् षड्वर्षं, द्वादशवर्षस्याष्टागुलं नेत्रं भवति, विंशतिवर्षस्य द्वादशाङ्गुलं नेत्रं भवति। अत्र व्युत्कमाभिधानेन षड्वर्षादवांग् विंशतिवर्षादूध्वं च नेत्रमानविकल्पो नास्ति, षड्वर्षादूध्वं नेत्रमानविकल्पोऽस्तीति दर्शयतिः तेन षड्वर्षादूध्वं प्रत्यब्दमङ्गुलतृतीयभागवृद्धिर्भवति, द्वादशादूध्वं प्रत्यब्दमर्धाङ्गुलवृद्धिः, एवमुक्तमानपूरणं भवतिः । सुश्रुते नेत्रमानभेद उक्तः, स नातिविरोधकारितया उपेक्षणीय एव । CK.
- शुक्लपक्षे इति शुक्लपक्षस्य सर्वारम्भेषु प्रशस्तत्वात्। हारीतेन तु कृष्णपक्ष एवात्र विहित्र । उक्तं हि-.....कृष्णेऽसुराश्च सर्वरोगाश्चः तस्माद् रोगचिकित्सा कृष्णे सदैव कर्तव्या। Ck.
- 5. पलोन्मितत्वमिह त्रिफलापञ्चमूल्योरपि प्रतिद्रव्यम् । CK.
- 'युक्त्या मधुसैन्धवे च' इत्यनेन मधुसैन्धवयोः प्रकृत्याद्यपेक्षयाऽनियतं मानं दर्शयति । चकारो पांसरसक्षीरगोमूत्रमदीनां चानियतं मानं दर्शयति । एषां च मानव्यवस्थामये कषायमानप्रस्तावे दर्शयिष्यामः । CK.
- 7. तैलाक्तगात्रमिति अभ्यङ्गसाहचर्यात् स्वेदोऽपि ज्ञेयः, तेनाभ्यक्तस्विन्नमित्यर्थः । CK.

23b-24a. 'purvam hi dadyāt' etc. is taken as unauthoritative by some but on the authority of other texts it shoud be read.<sup>1</sup>

26b. Though, as a general rule, basti eliminates dosa only located in pakvāšaya, it also acts so in location of pitta etc. by application of particular basti.<sup>2</sup> The first and the second basti also destroy pitta and kapha but the pitta-eliminating and kapha-eliminating action of the second and the third respectively is due to association of the location ans as such they have been mentioned so.<sup>3</sup>

Though basti is not a treatment of choice in pitta and kapha, it is beneficial if they cover vata or are associated by it.<sup>4</sup>

27-30a. Due to absence of  $\overline{a}$ ma, the dietetic regimen of gruel etc. is not desired here as in case of purgation.<sup>5</sup>

30b-31a. Even in small quantity of niruha, decoction and sneha should be added in the prescribed proportion. The quantity of other components such as honey, paste and salt is not fixed as it is decided according to constitution. Thus by adding them in requisite quantity the measure of twelve prasta should be completed.<sup>6</sup>

On the authority of Jatūkarna, kalka (paste) is taken in quantity of two palas everywhere. Salt and honey are taken in quantity of one karsa and two prastas respectively. The portion remaining after mixing decoction, sneha, kalka, honey and salt is fulfilled by addition ( $\bar{a}v\bar{a}pa$ ) of liquids like meat-juice, milk, cow-urine etc. according to dosa.<sup>7</sup>

35b-45. Ck interprets 'purvapeşya' as 'paste mentioned in baladi taila' "Trisneha' means 'snehas except majja'."

- 'पूर्व हि दद्यात्' इति ग्रन्थं केचिदनार्षमाहु:, तन्त्रान्तरेषु त्वस्यार्थस्य दृष्टत्वाद् युक्त स्वायं पाठः । उच्यते हि सुभुते...... । CK.
- यद्यपि व बस्तिः पक्वाशयगतमेव दोषं जयतीत्युक्तं, तथापि पित्तादिस्थानेऽपि विशेषबस्तिविधिसामर्थ्याद् दोषहरणमुच्यते । तेन, उत्सर्गतस्तदगतदोषहरणं विशिष्टविधानेन व स्थानान्तरगतदोषहरणं भवति । अयमर्थो जतुकर्णेऽप्युच्यते......... । CK.
- 3. अत्र द्वितीय: पित्तमपकर्षति, तृतीय: कफमपकर्षतीत्युच्यतेः तथापि प्रथमद्वितीययोरपि पित्तकफापहत्वमस्त्येव, परं द्वितीयेन पित्तापहरणं, तृतीयेन च कफापहरणं स्थानप्रत्यासत्त्या क्रियत इति कृत्वा द्वितीयः पित्तं हरति, तृतीयः कफं हरतीति चोक्तम् । CK.
- 4. पित्तकफयोश्च यद्यपि सुखं चिकित्सितं बस्तिर्न भवति, तथापि वातावरके वातानुबन्धे वा प्रित्ते कफे चैतद् बस्तिदानं ज्ञेथम् । CK.
- 5. पेयादिकमस्त्वत्र न क्रियते, विरेचनवदिहामस्याभावात् । अत एव सुश्रुते पेयादिकमं त्यक्त्वा रसादिकम उक्तः । CK.
- एषा स्नेहमात्रा हीनमात्रेऽपि निरुहे क्वायस्नेहवोरूक्तमात्रानुसारेण योजनीया, शेषाणां तु मधुकल्कसैन्धवानामिह मात्रानियमो नोक्तः, तेषामपि प्रकृत्यादिभेदेनानियतत्वात् । तेन मध्वादीनां प्रकृत्याद्यनुसारेण प्रसुतमानेन द्वादशप्रसुतत्वं पूरणीयम् । CK.
- 7. तत्र जतूकर्णप्रत्ययात् सर्वत्र कल्कस्य पलद्भ्यं भवति..... सैन्धवं तु कर्षप्रमाणमस्ति, बतः सुश्रुते-"सैन्धवार्ध्वं समादाय मधुनः प्रसृतद्भ्यम्".....तेनानया दिशा सैन्धवमधुकल्पना। यथोक्तकषायस्नेहकल्कमधुसैन्धवापूरितांशपूरणं चावापेनैव कर्तव्यम्। आवापश्चात्रानुक्तोऽप्युत्तरत्र वक्ष्यमाणो वातादिभेदेन मांसरसक्षीरगोमूत्रादिको ज्ञेयः। CK.
- 8. सपूर्वपेष्य इति बलाद्युक्तकल्कः । CK.
- त्रिस्नेहयुक्त इत्यनेन मञ्जपरित्यागं सर्वबस्तिसिद्धं स्मारयति । CK.

46-55. 'Sušīta' is beneficial in pitta. This should be understood in case of other pitta-alleviating bastis.<sup>1</sup>

56-64. Though in kosātakādi formulaion (v.56), due to ten prasra of decoction and other items the quantity becomes large, the components should be added in such a way that the total quantity does not exceed twelve  $\text{prasrtas.}^2$ 

70-71. Ck takes bilvataila, jīvanīyataila and madanataila as described in ch. 4 in Vs. 4-7, 9- 12 and 13-16 respectively.<sup>3</sup>

- 1. सुशीतत्वमिहौत्सर्गिकं मृदुकोष्ठेष्वधिकं पित्तहितत्वात् । अनया च दिशाऽपरपित्तहरबस्तावपि शीतत्वं ज्ञेयम् । CK.
- 2. अत्र क्वाथदशप्रसृतेन तथा कल्केन क्षौद्रादिना च यद्यपि मानमधिकं भवति , तथाऽप्येवमेव द्रव्यसंयोगं कृत्वा द्वादशप्रसृत एव बस्तिदेंय:, तदधिकमानस्य निषिद्धत्वात् । Ck.
- 3. तेन स्नेहव्यापत्सिद्धौ.....मदनतैलं ज्ञेयम्। CK.

#### **CHAPTER IV**

4-7. This formulation is known as 'bilvataila' as bilva is one of the components of dašam $\overline{u}$ la<sup>1</sup> (but it is not clear why bilva is given so much importance).

9-12. This yamaka (oil and ghee mixed together) is known as 'jivaniya'.<sup>2</sup>

13-17. Saindhavādi formulation is called as 'madana-taila'.<sup>3</sup>Ck takes bilvādya gaņa as 'dašamūla' while generally it denotes brhat pañcamūla as taken by GD. Dašamūla should be given as decoction and paste here.<sup>4</sup>

By 'kaphahara' the drugs mentioned in the preceding chapter or trikatu, pañcakola etc. should be taken.<sup>5</sup>

25. These complications arise due to faulty application of unctuous enema. Those arising due to defficient and excessive application are already described earlier. Their treatment is also reapplication of unctuous enema and eliminative enema respectively.<sup>6</sup>

29-31. 'Rāsnā-taila' is the same as described in the chapter on vātavyādhi.<sup>7</sup> (Ci. 28).

36-37. Here 'varti' means 'phalavarti'. Some read it as 'basti'.<sup>8</sup> Here again by 'bil**y**adi' dašamula has been taken by Ck while GD takes Brhatpancamula.<sup>9</sup>

46-47. The digestive fire digests the uncting substance covering the pakvāšaya by its outgoing heat. Though agni residing in jaṭhara ( $\overline{a}m\overline{a}$ šaya) has no direct contact here, the function is performed by its mixed parts. 'Prāyaḥ' indicates the completion of digestion in five days also and as such in case of those with poor digestion unctuous

9. बिल्वादीनि दशमूलानि। CK.

बिल्वादिपंचमूलक्वाथसिद्धैः । GD.

<sup>1.</sup> एतद् दशमूलस्थितबिल्वेन बिल्वतैलमिति वदन्ति । CK.

<sup>2.</sup> एतद् यमकं पूर्वाध्याये जीवनीयसंज्ञया व्यपदिष्टम् । CK.

<sup>3.</sup> एतच्च मदनतैलमिति ख्यातम् । CK.

बिल्वाद्यो गण: दशमूलं, दशमूलं चात्र क्वायकल्काभ्यामपि देयम् । CK. बिल्वादिगणेन ब्रहत्पंचमुलेन । GD.

<sup>5.</sup> कफहरैरिति पूर्वाध्यायोक्तकफहरभेषजैः, किंवा त्रिकटुकपंचकोलादिभिः । CK.

एताश्च व्यापट: मिथ्यायोगेन स्नेहस्य क्रियमाणा उच्यन्ते ......अनुवासनायोगातियोगजन्याश्च व्यापद: कल्पनासिद्धावेवोक्ताःः तद्भेषजं चातिस्नेहिते शोधनबस्तिः, अस्नेहिते पनः स्नेहबस्तिदानमेव ज्ञेयम्। CK.

<sup>7.</sup> रास्नातैलं "रास्नासहसनिर्युहे" इत्यादिना विहितं वातव्याधावुक्तम् । CK.

<sup>8.</sup> स्नेहं विडावृतमित्यादौ वर्तिभिरिति फलवर्तिभिः, केचित्तु "बस्तिभिः" इति पठन्ति । CK.

enema has been prescribed in five days.1

52-54. 'Hrasva' (small) means the dose which is digested in half a day. In other text, the three doses of sneha have been fixed on the basis of weight such as six, three and one and half palas in high, medium and lowest measures. Sušruta has also said about this. Thus matrabasti comes as in quantity of one and half palas. The basti in quantity of six palas is snehabasti while that of three palas is anuvasana.<sup>2</sup>

- त्र्यहात् स्नेहं पचतीति पक्वाशयोपलेपकं स्नेहं बहिर्निःसृतेनोष्मणा पचति। यद्यप्यत्राग्निनोर्ध्वस्थितेन तादृशः संबन्धः स्नेहस्य नास्ति, तथापि जाठरस्यैव विमिश्रितैरवयवैस्तत्पाको वक्तव्यः। प्रायःशब्देन पंचाहपाकमपि दर्शयति, तेन पंचाहदानमप्यनुवासने मन्दागिन प्रति प्रागुक्तं ज्ञेयम्। CK.
- हस्वाया इति अर्धाहःपरिणमनीयायाः ।....तन्त्रान्तरे-स्नेहमात्रात्रयं प्रमाणैरेवोक्तं, यथा- "षट्पली तु भवेज्ज्येष्ठा मध्यमा त्रिपली भवेत् । कनीयसी सार्धपला त्रिधा मात्राऽनुवासने । ।, इति । सुश्रुतेनापि बस्तिप्रमाणमुक्तं.... । अनेन व सार्धपलमानो मात्राबस्तिरुक्तो भवति, तत्र हि षट्पलः स्नेहबस्तिरुक्तः, अनुवासनं तु त्रिपलम् । CK.

[ CH.

## CHAPTER V

1-3. The defects of nozzle and enema-pouch and also the complications arisen due to improper application of enema are described in this chapter. In relation to nozzle and enema-pouch, the success depends on avoiding these defects.<sup>1</sup>

9-10a. These have been mentioned earlier (in ch.3), still they are repeated here from the view of the treatment of complications, if arisen due to carelessness.<sup>2</sup>

13-15a. Here again 'bilwādi' (v.14) has been interpreted by Ck as 'dašamūla' and (brhat) pancamūla by GD.<sup>3</sup>

- नेत्रगता तथा बस्तिपुटकगता च व्यापत् तथा नेत्रासम्यक्प्रणिधानजन्याश्च या व्यापदस्तासां सिद्धिःः तेन नेत्रबस्तिव्यापत्सिद्धिः दुष्टनेत्रबस्तिपुटकयोश्च व्यापत्सिद्धिः तथोः सदोषत्वेन ज्ञात्वा परिवर्जनम् । CK.
- एते चानुच्छ्वासनादयो यद्यपि पूर्वमेव निषिद्धाः....तथापि प्रमादात्तथा प्रयोगे सति जातव्यापदां चिकित्साभिधानार्थमस्मिन् प्रकरणे पुनरुक्ताः । CK.
- बिल्वादि दशमूलम् । CK. बिल्वादि पंचमूलम् । GD.

#### **CHAPTER VI**

1-2. Basti is the chief of all the five karmas as also stated earlier (in ch.1). Here emesis and purgation are treated in order to control the possible complications.<sup>1</sup>

5-6. Thus there are two orders of seasons-one having pravrt and the other having sisira. The former is followed in evacuative therapy while the latter in normal condition and origin of rasas. Accordingly, this has been mentioned earlier (in Su. 7 and Vi.8) But the order having pravrt is formulated only with the purpose of evacuation and as such is not real.<sup>2</sup>

The view of others according to which this is explained on geographical division e.g. north and south coast of Ganga is also not intended here as it relates to the specific purpose of evacuation and not the natural division.<sup>3</sup>

This prescribed time of evacuation should be known for general disorders, in case of emergency, something special is done even in other seasons.<sup>4</sup>

9. In too uncted person, the unctuous purgative, due to excessive lubrication, goes out forcefully without eliminating the dosa which displaced from their positions re-enter the channels. To eliminate this, rough purgative should be administered.<sup>5</sup>

29-30. In case of emesis and purgation there is no mithyayoga (faulty application) but only ayoga (deficient or no application) and atiyoga (excessive application). Expulsion of dosas may be in four ways-excessive, defective, absent or deficient, the latter three are, essentially, ayoga.<sup>6</sup>

- तेन बस्तिव्यापत्सिद्ध्यभिधानेन बस्तेरिह कर्मभ्यः प्राधान्यमपि द्योतितं, बस्तिप्राधान्यं "तस्माटिचकित्सार्धमिति ......(सि०अ० 9)
  इत्यनेनोक्तम् । अत्र चानागतव्यापटिचकित्सार्थत्वाद्वमनविरेचनयोः सम्यग्विध्यभिधानम् । CK.
- 2. शोधने कर्तव्येऽयं यथोक्तः प्रावृडादिऋतुविभागो भवति, स्वस्थवत्तौ रसोत्पत्तौ वा तस्याशितीयोक्त एव वर्षांशरद्वेमन्तशिशिरवसन्तग्रीष्मरूपः ऋतुकमो भवति । .... एतदुक्तसंशोधनाइगर्तुक्रमविभागेनैव चरकसंस्कारे**ऽ**पि वेगान्धारणीये....तथा रोगभिषग्जितीये च शिशिरं पारित्यज्य प्रावृडादिनैव ऋतुक्रमः संशोधनाङ्गतयोक्तः तेन रसबलोत्पादचिन्तायां च शिशिरादिकमो भवति, संशोधनव्यवस्थायां तु प्रावृडादिरिति प्रावृडादिकमोऽयं संशोधनानुकूलतयाऽऽचार्येण स्वस्थवत्तानुष्ठानेष् कल्पितो न पारमार्थिकः । CK.
- ये तु प्रावृडादिकमं गङ्गायाः दक्षिणे कूले, उत्तरेऽपि शिशिरादिकमं वदन्ति, तन्मते 'शोधनं प्रति' इति ग्रन्थोऽनुपपन्नः । तेन "भूयो वर्षति पर्जन्यः".....इत्यादिना ग्रन्थेन यदि नाम देशभेदेनापि ऋतुकमः पारमार्थिकोऽभिधीयते, तथापि नासावाचार्यस्येहाभिमतः । CK.
- अयं च शोधनकालोपदेशोऽनात्ययिके व्याधौ ज्ञेयः, आत्ययिके तु.....अत्युष्णेऽपि काले संशोधनप्रवृतिर्भवत्येव । CK.
- अतिस्निग्धस्य स्नेहविरेचनं स्नेहप्रकर्षादतिवेगं गच्छन् प्रचलितानपि दोषान् निहन्तुं न शक्नोति, दोषास्तु तेन विरेचनेन स्वस्थानात् प्रच्याविताः भूयः स्रोतःसु लीयन्ते, तत्प्रतिषेधार्थं रूक्षं विरेचनं सम्यग्योगकारकं दद्यादित्ययमाशयः । CK.
- 6. यद्यपि चार्योगातियोगमिय्यायोगास्तत्र तत्र कारणत्वेनोक्ताः, तथापीह वमनविरेचनयोर्मिय्यायोगं नेच्छन्ति। यतो दोषाणां चतुर्विधैव प्रवृत्तिर्भवति यत्-अतिप्रवृत्तिः, असम्यक्प्रवृत्तिर्वा,अप्रवृत्तिः, अल्पप्रवृत्तिर्वा।/तंत्राप्यप्रवृत्यल्पप्रवृत्ती अयोगगृहीते एवः वाप्रि चात्र प्रातिलोम्येन प्रवृत्तिः, सापि दोषस्यापेक्षितस्याप्रवर्तकत्वादयोगगृहीतैव। CK.

38-39, 'Anava' means 'of deteriorated potency due to long period of storage.'1

45-57. This pathogenic material fits into the excess of purgation and is only inferrable in that of emesis or the word 'atitikina' may apply to emesis as well being as cause of excess. Elimination of faeces, pitta and kapha may be understood respectively in purgation and emesis.<sup>2</sup>

'Vațādi' means 'vața, udumbara' ašvattha, plakșa and kapitana' the five trees of pancakașāya group.3

58-60. These disturbances, being complications, do not necessarily arise in excessive or deficient expulsion.<sup>4</sup>

61-63. 'pitam gatvā gudam' etc. is pertinent for the cutting pain caused by excessive purgation and can't denote the same arisen due to excessive emesis. But as in upakalpaniya chapter (Su.15) these are stated in relation to both emesis and purgation, the cutting pain, though not said, should be understood on this basis. Thus all the disturbances, flatulence etc., are explained in relation to emesis and purgation-thus say some.<sup>5</sup>

64-67. By 'ksārāmla' (v.64) the cāngerī etc. formulation prescribed in atisāra should be taken. 'Laghu' means 'small dose.'<sup>6</sup>

68-70. Pacification is done in case of slight disorder while emesis in that of excessive and when dose is directed upwards.<sup>7</sup>

78-84. The test for vital blood and raktapitta is done for selection of treatment. In raktapitta the treatment would be to pacify it while in case of vital blood, that prescribed here should be adopted.<sup>8</sup>

- वटादीनां न्यग्रोधोदुम्बराश्वत्थप्लक्षकपीतनानाम् । CK. वटादीनां पंचकषायवृक्षाणाम् । GD.
- एताश्च व्यापदो नावश्यमतियोगायोगयोर्भवन्ति, उपद्रवभूतत्वात् । CK.
- 5. "पीतं गत्वा गुदम्" इत्यादिविरेचनातियोगजन्यपरिकर्तिकायां संगतं, न वमनातियोगजन्यपरिकर्तिकायाम् । उपकल्पनीये च साक्षाद्-वमनायोगातियोगजन्यतयैवाध्मानादय उक्ताः, तेनानुक्तोऽपि वमनव्यापत्तौ परिकर्तोऽनेनोदाहरणेन कल्पनीयः । .....तदनया दिशा आध्मानादीनि वमनविरेचनयोरयोगातियोगजन्यतया व्याख्यातानीत्येके । CK.
- क्षाराम्लं लघु शस्यत इति अतिसारे यदुक्तं- 'चाइगेरीकोलदध्यम्लनागरक्षारसंयुतम् । घृतं' (चि० अ० 19) इतिः लघुमात्रं च शस्यत इति ज्ञेयम् । CK.
- 7. अल्पदोपे शमनं, बहुदोषे उर्ध्वगतदोषे तु वमनमिति व्यवस्था। CK.
- 8. परीक्षा च चिकिन्साभेदार्थमेवः रक्तपित्ते रक्तपित्तहरी क्रिया, जीवशोणितं तु दृष्ट्वा 'तृष्णा मूर्व्हामदार्तस्य' इत्यादिनोक्ता कर्तव्या। CK.

<sup>1.</sup> अनवमिति जीर्णतया मन्दवीर्यम्। CK.

इयं च सामग्री विरेचनातियोगस्यैव घटते, यतो मृदुकोष्ठे बुभुशिते च विट्रीपत्तकफहरणकमेण च सैवातियुज्यते, वमनातियोगसामग्री चानेनोदाहरणेनोन्नेयाः किंवा, अतितीक्ष्णमिति पदेनैव वमनस्याप्यतितीक्ष्णत्व मतियोगकारणमुक्तं, विट्रीपत्तकफहरणं यथायोग्यतया क्रमेण विरेचने वमने च बोद्धव्यम्। CK.

90-91. Though flatulence etc. are also 'upadrava', because of their mention by different term ( $vy\overline{a}pad$ ),  $\overline{su}la$  (colic pain) etc. only are said here as such.  $\overline{Su}la$  etc. are, though predominant, called as 'upadrava' because they arise after the performance (of emesis etc.). Or these complications may be taken as relating to deficient performance.<sup>1</sup>

 यद्यप्याध्मानाददेः (Sप्यमी उपद्ववा एव, तथापि तेषां संज्ञान्तरेणैव गृहीतत्वाट्कूलादय एव उप्रदवशब्दाभिहिताः । शूलादयश्चामी प्रधानान्युत्तरकालभावित्वादनुपद्रवरूपा अप्युपद्रवशब्देनोच्यते ।....र्किवा, अयोगाख्यस्य व्यधेरमी उपद्रवा इति ज्ञेयम् । CK.

#### CHAPTER VII

1-2. Here the word 'basti' is meant for niruha.1

3-6. Some read 'nātiyogāt klamādhmāne' (v.5) and 'dašaitā vyāpado' (v.6) but the readings mentioned here 'nātisyogau' and 'dvādaša vyāpado' are flawles? The word 'rūpa' (v.6) includes 'hetu' as well.<sup>3</sup>

7-11. Here 'guru' (v.7) means 'hard' or 'full with faeces.'<sup>4</sup> The hot 'pramathy $\overline{a}$ s' refer to those mentioned under the treatment of diarrhoea. 'Pramathy $\overline{a}$ ' is the technical term of Ayurveda denoting digestive decoction.<sup>5</sup>

15-20. Here 'dosa' means pitta and kapha associated with  $\overline{a}$ ma and covering the passage. Others take by it only kapha and interpret 'd $\overline{a}$ ha' as an associate of klama.<sup>6</sup> Appetising ks $\overline{a}$ ras (v.19) refer to those mentioned under the treatment of grahan etc.<sup>7</sup> 'D $\overline{a}$ 'sam $\overline{u}$ likam' means 'that mentioned in siddhisth $\overline{a}$ na ch. 3 (v.35) or 'of da $\overline{s}$ am $\overline{u}$ la decoction.'<sup>8</sup>

21-26. 'šyāmāphalādibhiḥ' (v.23) denotes 'šyāmā etc. nine drugs and madanaphala etc. six drugs mentioned in kalpasthāna.<sup>9</sup> Bilvādi' means bilvamūla etc. (v. 11), GD takes bilvādi pancamūla.<sup>10</sup>

27-29. Though in hiccough enema is *contra-indicated*, here in particular hiccough unctuous enema is beneficial.<sup>11</sup>

- 1. अत्र बस्तिशब्दो निरुह एव वर्तते, तद्व्यापदामेवात्र वक्तव्यत्वात् । CK.
- केचित् "नातियोगात् क्लमाध्माने" इत्यादि, तथा" दशैता व्यापदो बस्तेः" इत्यादि पठन्ति। तत्र पूर्वाध्यायोक्तव्याख्यानादर्थो नेयः, किन्तु पूर्व एव पाठो निर्व्युहः। CK.
- 3. आसामित्यादौ रूपशब्देनैव प्रति प्रति वक्षमाणहेतुविशेषोऽवरुद्धो ज्ञेयः, येन हेतुरपि हि व्यासगमकतया रूपमेव। CK.
- 4. गुरुकोष्ठे इति कूरकोष्ठे मलपूर्णकोष्ठे वा। CK.
- उष्णायाः प्रमध्याया इति अतीसारोक्तप्रमध्यानां या प्रमध्या उष्णा तस्याः प्रयोगः । प्रमध्येति पाचनकषायस्यायुर्वेदसमयसिद्धसंज्ञेति प्रतिपादितमेवातीसारे । CK.
- दोषशब्देन चात्र पित्तकफावामसहितौ मार्गावरकावुच्येते .....ये तु दोषशब्देनेह कफमात्रं ग्राहयन्ति, तन्मते सदाहत्वं क्लमस्याप्युपपन्नम् । CK.
- 7. "क्षारांश्च दीपनान्" इति ग्रहणीचिकित्साद्युक्तान् । CK.
- 8. दाशमूलिकमिति "द्रिपंचमूलस्य रसोऽम्लयुक्तः" (सि०अ० 3) इत्यादिनोक्तं, किंवा, दशमूलक्वायकृतम्। Ck.
- 9. श्यामादिभिर्नवभिः फलादिभिश्च षड्भिः कल्पस्थानोक्तैः । CK.
- बिल्वदिभिश्च निरुह इति "बिल्वमूलत्रिवृद्दारुयवकोलकुलत्थवान्" इत्यादिनोक्तः । CK. बिल्वादिपंचमूलक्वाथेन । GD.
- 11. हिक्कायां च यद्यपि.....बस्तिर्निषिद्धः, तथापीह विशिष्टहिक्कायामनुवासनस्य हितत्वात्....अनुवासनमनवद्यम् । CK.

30-31. Vata-alleviating as dašamula etc.1

32-39. Some read 'yāvat prāņoparodhāddhi' (v.36) in place of 'prāņodānanirodhāddhi.'<sup>2</sup>

40-42. 'Šodhaniya' means 'combined with evacuative drugs like trivrt etc.' and 'ānulomika' means 'added with anulomana substances such as milk and sugarcane juice.<sup>3</sup> Vrtti' means 'dietary regimen.<sup>4</sup>

43-46. Some read 'ūrdhvam mūrdhni vidhāvati' in stead of 'ūrdhvam mūrdhni vihanyate

(v.44). By 'asya virecayet,' 'sirah' is understood or 'anu virecayet'<sup>5</sup> is the alternative reading.<sup>6</sup> 'Tiksnanulomika' relates to food or enema.<sup>7</sup>

64. Such potency is only in basti and not in digestive remedies and as such the latter are not able to overcome the dosa instantaneously.<sup>8</sup>

- 1. वातघ्नैरिति दशमूलादिभिः । CK.
- 2. केचित्तु "यावत् प्राणोपरोधाद्वि" इति पठन्ति । CK.
- 8. शोधनीयानिति त्रिवृदादिशोधनद्रव्ययुक्तान्, आनुलोमिकानिति अनुलोमनक्षीरेक्षुरसयुक्तान् । CK.
- 4. वृत्तिमिति पेयादिक्रमम्। CK.
- 7. ये तु "ऊर्ध्व विधावति" इति पठन्ति, तन्मते उपर्युपरि धावतीत्यर्थः । CK.
- 6. "अत्य विरेचयेत्" इत्यत्र "शिर:"इति शेष:, 'अनुविरेचयेत्"इति वा पाठ: । CK.
- 7. तीक्ष्णानलोमिकेऽन्ने भुक्ते सति अनुवासयेदिति योज्यम् ; किवा, तीक्ष्णानुलोमिकेनैवानुवासनं साध्यमित्यर्थः । CK.
- 8. एवंभूतवीर्यं बस्तावेव, तेन पाचनादिप्रयोगाणां न बस्तिवत्तदहरेव सकलदेहगतदोषविजेतृत्वं भवति । CK.

#### CHAPTER VIII

1-2. This chapter deals with the formulations in measure of prasta and so the title 'prastayogiya'.<sup>1</sup>

4-6. The enema should consist of only those substances which are mentioned here and not other paste etc. as in general enema. The rule is that where the substances are specified in definite measures, the general rule would not be applied. The latter would apply where the mention of substances is partial. Salt is not to be discarded.<sup>2</sup> 'Bilvadi' is again dašamula according to Ck and brhat pancamula according to GD.<sup>3</sup>

8-9a. Though here the measure of paste is not mentioned, it should be given in the proportion as generally advocated e.g. two palas is twelve prasta, which would be, in five prastas, one pala less in one-sixth. This should be followed in other places too.<sup>4</sup>

13-14. 'Surāsava' means 'āsava made with surā.'5

15. 'Sweet' means 'made of drugs like draksa etc.' 'Pratyasthapana' is that which is given as directed to asthapana.'

18. 'Kulmasa' is edible consisting of semi-boiled barley etc.8

20. 'Ama' denotes here 'food essence immature due to poor digestive fire and covering the bowels.<sup>9</sup>

21. Others take six complications arisen due to faulty application of enema, but our interpretation is correct.<sup>10</sup>

23. 'Antarapana' means 'digestive'.11

 अत्र च ययोक्तैरेव द्रव्यैर्बस्तिर्देयः, तेन नेतरबस्तिन्यायेनानुक्तकल्कादिकल्पना। यत्र नियतमानद्रव्यविभागेन बस्त्यभिधानं, तत्र सामान्यबस्तिद्रव्यमानानवकाशः, यत्र त्वेकदेशक्यनं, तत्र निरुहयोगितयोक्तद्रव्यमानाधिकारः । सैन्धवप्रवेशस्त्वत्याज्य एव । Ck.

बिल्वादिमूलं दशमूलम् । CK.
 बिल्वादिपंचमूलक्वाथस्य । GD.

- सर्षपकल्कित इत्यत्र यद्यपि कल्कमानं नोक्तं, तथापि द्वादशप्रसृते निरुहे द्विपलकल्कस्य विहितत्वादिह पंचप्रसृते तदनुसारात् षड्भागोनं पत्तं भवति । एवमन्यत्राप्यनुक्तमानकल्कव्यवस्या । CK.
- 5. सुराकृत आसवः सुरासवः CK
- 6. स्वादु दाश्वादिद्रव्यवृतम्। CK.
- 7. आस्थापनं लक्ष्यीकृत्य दीयत इति प्रत्यास्थापनम् । CK.
- कुल्माषा इति अर्धस्विन्नयवादिमयाः भक्ष्याः । CK.
- आमशब्देनेहाग्निदौर्बल्यादविपक्वाहाररस एव कोष्ठोपलेपक आमो गृह्यते, यदुक्तमन्यत्र-"आमाशयस्थः कायाग्नेदौर्बल्यादविपाचितः । आद्य आहारधातुर्थः स आम इति संज्ञितः । ।" इति । CK.
- अन्ये त बस्तिविधंशजाः षट्संख्याः भवन्तीति वदन्ति, पूर्वव्याख्यानमेव साधु। CK.
- 11. अन्तरपानं पाचनमाहु: I CK.

प्रसृतोपलश्चिता ये योगाः तानधिकृत्य कृता सिद्धिः । CK.

# CHAPTER IX

3. The word ' $\overline{sa}kh\overline{a}$ ' here denotes extremities (hands and legs) and not dhatus (rakta etc.) as they are present in trunk also.<sup>1</sup> Extremities are dependent on trunk because of the following facts-(1) on affection of trunk extremities are also affected. (2) Extremities are nourished by rasa etc. formed in trunk. Moreover, the vital organs situated in trunk cause instantaneous death on injury and not so those in extremities. Thus the trunk is more important.<sup>2</sup> Though other vital organs like temples etc. are also said as particular seats of prana, they are not sustainers of the body so as heart etc. and as such the latter are more important. Others, however, include other seats of prana in heart etc. but this view is ignored as it is baseless.<sup>3</sup>

4-5. 'Prāṇa and apāna' are 'inspiration and expiration.' Some, however, take them as specific types of vāta-prāṇa and apāna. In that case the existence of apāna in hṛdaya is justified on the basis of inevitable concomittance.<sup>4</sup> Srotas as such are not 'marma' or by 'srotomarma, 'sirāmarma' may be taken or srotas connected with and nourishing vital organs may be taken as marmas.<sup>5</sup>

'Šyāmādi' means šyāmā etc. nine purgative drugs.<sup>6</sup> 'Bilvādi' is brhat paņcamūla or the formulation beginning with bilvamūla (Si.ch.7).<sup>7</sup>Some take 'pitadārusiddhataila' as 'oil extracted from pine heart-wood'.<sup>8</sup>

12-15. 'Vayu' (v.15) means 'that associated with kapha.' Some take apatantraka and apatanaka as one while others describe apatantraka as of two types-one caused by

- शाखाशब्देन चेह शाखेव शाखेति कृत्वा बाहुद्रयं जंघाद्र्यं चोंच्यते, नेह शाखाशब्देन रक्तादिधातूनां ग्रहणम् , रक्तादिधातूनां स्कन्धेऽपि विद्यमानत्वात् । CK.
- स्कन्धाश्रितत्वं च शाखानां स्कन्धोपघातेन तदुपघातात्, तथा स्कन्धनिष्पन्नेनैव रसादिना तत्पोषणात् । किंच, स्कन्धाश्रितान्येव मर्माणि सद्यःप्राणहराणि, न शाखाश्रयाणि, तेन च स्कन्धस्य प्राधान्यम् । CK.
- यद्यपि च मर्मान्तराण्यपि विशेषेण प्राणाश्रयाण्युक्तानि... तथापि शंखादीनि न शरीराश्रयभूतानि यथा हृदयादीनि, तेन प्राणायतनत्वे समानेऽप्युक्तशरीराश्रयत्वविशेषादिह हृदयादीनामेव प्राधान्यमुच्यते। किञ्च, प्राणाश्रयत्वमपि यथा हृदयादीनां न तथा शंखादीनाम्।...... अन्ये तु शंखादिप्राणाश्रयाणां हृदयादिष्वेव सामीप्यादन्तर्भावं दर्शयन्ति तच्चामूलत्वादुपेश्वितम्। CK.
- प्राणापानाविति उच्छ्वासनिःश्वासौ, केचित्तु प्राणापानौ यथोक्तावेव वातौ प्राहुः । तत्रापानो यद्यपि मेदूओण्याद्याश्रय एवेत्याहुः, तथापि •हृदयाव्यतिरिक्तानुविधायित्वाद्धृदयाश्रित इत्युच्यते । CK.
- तन्मूलैरिति तत्संबद्धैर्मर्भसंज्ञकैः, नहि स्रोतसां, मर्मत्वमस्तिः किंवा स्रोतोमर्मशब्देन सिरामर्मणां ग्रहणंः किंवा, मर्मसंबद्धानि मर्मपोषकाणि वा स्रोतांसि मर्मसंज्ञकानि स्रोतांसि । CK.
- 6. श्यामादिभिरित "श्यामात्रिवृत्....द्रवन्तीनाम्" (वि०अ० ८) इत्यादिना प्रागुक्त: श्यामादि: | CK.
- 7. बिल्वादिरिति बृहत्पंचमूलं, किंवा, "बिल्वमूल...कुलत्थवान्" (सि०अ० 7) इत्यनेनोक्तो बिल्वादिर्ज्ञेयः । CK.
- 8. केचित्तु सरलसाराकृष्टतैलं पीतदारुसिद्धतैलमाहु: 1 CK.
- 9. वायुनेनि कफयुक्तेन। CK.

24a. 'Vataghna' here means 'dašamula'. Jatukarna writes it as 'šophaghna'.1

36.42. 'Ikṣvādi', according to Ck, is 'šarapañcamūla' except šara.<sup>2</sup> GD takes by it ikṣu, kāṇḍekṣu, ikṣuraka, vasuka and ušīra.<sup>3</sup> He also reads the following half differently as 'kvātheṣu cāmṛtādīnām navāriṣṭāh pṛthak pṛthak.'

वातघ्नं दशमूलं......अत्र जतूकर्ण:-.....शोफघ्नं च दशमूलमेव। CK.

2. इक्ष्वादीनामिति तृणपंचमूलपठितानां शरवर्जितानामिक्षुकुशकाशशालिमूलानाम् । CK.

इक्ष्वादीनामिक्षुकाण्डेक्षुक्षुरकवसुकोशीराणाम् । GD.

CARAKA-SAMHITA

vata and the other by kapha-the former is apatanaka and the latter apatantraka. Sušruta has also described apatantraka in the same way under vatavyadhi.<sup>1</sup>

21-24. 'These verses are read by some'-this statement of Ck shows that he does not accept them as authentic.<sup>2</sup>

27-28. Red and yellow colour arise due to pitta, white colour is due to kapha, kapha and pitta cause their respective symptoms while  $v\overline{a}yu$  is present in all.<sup>3</sup> Here aggravation of  $v\overline{a}yu$  is caused by covering (with kapha and pitta) and as such  $v\overline{a}yu$  is pacified by treatment of kapha and pitta.<sup>4</sup>

32-49a. The 'krcchra' described here (v.32) is different from 'm $\overline{u}$ trakrcchra' as the former has different symptoms.<sup>5</sup>

50b-57. 'Uttarabasti' is so called as it is applied from upper passage or it possesses superior qualities.<sup>6</sup>

62-65a. 'Garbhasana' is uterus. Others interpret it as vagina.<sup>7</sup>

74-78. Superior dose is that which digests in a day and night.<sup>8</sup> 'Jirna ghrta' means 'ghee ten years old.'<sup>9</sup> Some take 'upanāha' as a type of širobasti which is also known as 'māstiska' as described in other texts.<sup>10</sup>

79-83. The specific syndroma of sūryāvarta arises due to 'vikrtiviṣamasamavāya' of doṣa and dūṣya and as such no other diseases simulates this. Pain increases by sun-heat and not fire-heat is also due to specific nature of the disease.<sup>11</sup>

84-87. Anantavāta is known as 'anyatovāta' in other texts.<sup>12</sup>

89-92. Sušruta, leaving dhuma, has described five types of snuffing. Here

- एके तमपतानकमेवापतन्त्रकमाहु: । अत्र जतूकर्ण:......इति । किंवा अपतन्त्रकं द्विविधं वर्णयन्ति-वातात् कफाच्चः तत्र "निःसंज्ञः सोऽपतन्त्रकः" इत्यनेन कफज उच्यतेः " वायुना दारुणं प्राहु:" इत्यनेन वायुना जनितमपतन्त्रकमेवापतानकमाहु: ।...तयैव सुश्रुते वातव्याधावपतन्त्रकः पठितः । CK.
- 2. मधुरस्निग्धेत्यादिना तन्द्रालक्षणं विकित्सितं च केचित् पठन्ति । CK.
- 3. रक्तपीतवर्णता पित्तेन, श्वेतवर्णता कफेन, कफपित्तलक्षणता कफपित्ताभ्यां, वायुस्तु सर्वानुगत एव। CK.
- 4. अत्र वायोरावरणकृत एव कोपः, तेन पित्तकफयोरेव चिकित्सोक्ता...वायोस्त्वावरणजयादेव जयो भवतीति भावः । CK.
- एतल्लक्षणान्तरयुक्तमेव कृच्छ्रं, मूत्रकृच्छ्रमितोऽन्यदेव, भिन्नलक्षणत्वात् । CK.
- 6. उत्तरबस्तिसंज्ञा उत्तरमार्गदीयमानतया, किंवा, श्रेष्ठगुणतया उत्तरबस्तिः । CK.
- 7. गर्भासना गर्भशय्या गर्भाशय इत्यर्थः, अन्ये त योनिमाहुः । CK.
- 8. उत्तमा च मात्रा अहोरात्रपरिणमनीया। CK.
- 9. जीण दशवर्षस्थितं घृतम् । CK.
- 10. उपनाहं केविच्छिरोबस्तिभेदमाहु:, यो मस्तिष्क उचयतेः तन्त्रान्तरे हि मास्तिष्क उपनाह: शिरोबस्तिप्रकार उक्तः । CK.
- 11. एतच्च सूर्यावर्तस्य रूपं दोषदूष्ययोर्विकृतिविषगसमवायाद् भवति, तेन नान्यविकार एवंभूतो भवति । तथा वेदना सूर्यतापे एवास्य वधति नागिनतापे, इत्येतदपि प्रभावंकृतमेव ज्ञेयम् । CK.
- 12. अनन्तवातमेनं तन्त्रान्तरे अन्यतोवातमाहुः । CK.

270

CH.

'širovirecana is included in navana'.1

IX

The pacifying action of avapida, is included in stambhana. 'Avapida' is so called as paste etc. are applied after pressing.<sup>2</sup> By 'šamanādika', general, unctuous and evacuative types of smoking applied through nose are taken. Smoking through mouth is not 'nasya'.<sup>3</sup> 'Šamana' and 'tarpaṇa' include stambhana and snehana respectively. Other types described elsewhere are also included in these.<sup>4</sup>

93-96a. Persons fit for smoking are mentioned in sutrasthana and those fit for blowing are the patients of abhinyasa, apasmara etc. whose passages are to be evacuated.<sup>5</sup>

96b-98a. 'Phaladi' is interpreted by Ck as seven types of širovirecana according to the part of plants used as mentioned in rogabhisagjitiya chapter.<sup>6</sup>

98b-110. In summer before sunrise and in winter in noon, this is the arrangement. 7

111-115. Ghee and milk are prescribed to the pregnant women for pacification of vata and nourishment of foetus.<sup>8</sup>

116-117. This relates to pratimarša but others take the two functions-snehana and šodhana-of all the snuffing in general.<sup>9</sup> The pratimarša which is taken in small dose and is not thrown out is suitable for all times but the same in higher dose is otherwise.<sup>10</sup>

- 2. . संशमनमप्यवपीडस्य कर्मेव्छन्ति, तच्च स्तम्भने एवान्तर्भावनीयम् । अवपीड्य यत्र कल्कादीनि दीयन्ते इत्यवपीडः । CK.
- शमनादिक इत्यत्र शमनशब्देन प्रायोगिकं गृह्णाति, तेन प्रायोगिकरनैहिकवैरेचनिकधूमानां नासादीयमानानामिह ग्रहणं, मुखपेयस्तु धूमो न नस्यम् । CK.
- शमनेन स्तम्भनस्यापि ग्रहणं, तर्पणे स्नेहनस्यावरोधः, अन्ये ये केचित् प्रभेदास्तन्त्रान्तरे प्रतिपादितास्तेऽप्यत्रैवान्तर्भवन्ति । CK.
- तत्र धूमयोग्याः सूत्रस्थाने प्रतिपादिताः । ध्मापनयोग्यास्तु....येSभिन्यासापस्मारादयः शोधनीयस्रोतस उक्तास्ते ज्ञेयाः । CK.
- फलादिभेषजमिति रोगभिग्जितीयोक्तं फलपत्रमूलकन्दपुष्पनिर्यासत्वग्भेदात् सप्तविधमुक्तं शिरोविरेचनद्रव्यम् । CK.
- ग्रीष्मे प्राक्सूर्ये, शीते तु मध्यसूर्ये इति व्यवस्था। CK.
- 8. घृतं क्षीरमिति गर्मिण्या वातजयार्थं गर्भपुष्टये च। CK.
- प्रतिमर्शस्य नावनसंपाद्योभयकर्मदर्शनार्थं नावनकर्म प्रागुक्तमनूद्यते......अन्ये सर्वनस्तः कर्मणामेवैतत् कर्मद्रयमनूद्यते । CK.
- 10. अयं प्रतिमर्शः स्वल्पस्नेहप्रमाणोऽनुच्छिङ्घनश्च सार्वकालिको ज्ञेयः, यस्तु भूरिस्नेहमात्रो नासौ सार्वकालिकः । CK.

271

· Internet and state and state of the other web cash

#### CHAPTER X

4-6. Here bala etc. the mains ones are mentioned in which all the entities to be examined are included. It has already been discussed in ch.3.<sup>1</sup>

6-8a. Here 'vireka' denotes both emesis and purgation. Or it may denote only purgation as it is similar to enema in eliminating the dosa situated in pakvāšaya whereas emesis is quite different in this respect and as such is not mentioned.<sup>2</sup>

13-14. Though addition of honey in enema is already known from the general rule stated earlier, here its mention indicates its indispensability and higher quantity.<sup>3</sup> The substance which is not antagonistic to  $dh\bar{a}tus$  e.g. to the constitution of the patient should be applied.<sup>4</sup>

Water is not added directly in enemas but is used in grinding the pastes or it may be added on the authority of this statement. Or 'jala' here may denote simply 'liquid' and thus include sour liquids etc. of which being the source of rasa is justified by its liquid nature.

Others, however, restrict the use of hot water in curnabasti only as mentioned in other texts.<sup>5</sup>

15-17. The use of decoction in anuvāsana is for processing of sneha only. Addition of drugs like šatāhvā etc. is also done in this.<sup>6</sup>

18-24. The word 'vyadhi' also denotes dosa.7

37-38a. The four nyagrodhādi drugs are those of the group 'kṣirivrkṣapañcaka' (five laticiferous trees) except the fith one.<sup>8</sup> One of the reasons for leaving the fifth component may be its controvarsial nature. It is pāriṣa or vetasa or madhūka according to different views.

- अत्र च बलादौ यथा प्रधानमिह गृहीते सर्वपरीक्षावरोधो व्याख्येयः; "परीक्ष्य दोषौषध" (सि०अ०3) इत्यादिनोक्तोऽयमर्थः पुनः प्रकरणवशादुच्यते। CK.
- विरेकशब्देन वमनविरेकावपि ग्राह्यौः किंवा, वमनं बस्तिना सममत्यन्तभिन्नविषयत्वादेव नोदाहृतं, विरेकस्तु पक्वाशयस्थेऽपि दोषे बस्तिविषये भवतीति कृत्वा विरेकमेव प्रति बस्तेः प्राधान्यमिहोव्यते । CK.
- मध्रप्रक्षेपो बस्तौ पूर्वोक्तसामान्यविधानलब्धोऽप्यधिकमात्रया प्रक्षेपार्थमवश्यप्रक्षेपार्थं चेहोव्यते । CK.
- 4. अविरोधाद्धातूनामिति पूर्वेण संबध्यते, तेन यस्मिन् संस्कारे अम्लादिषु मध्ये यद्धातुविरोधि न भवति तद्देयं, यत्तु धातुविरोधि भवति न तद्देयं: व्याधितप्रकृत्यविरुद्धं यद् यस्य भवति तत्तस्य देयमित्यर्थ: I CK.
- 5. एतच्च जलं बस्तिषु साक्षात् प्रक्षेपादर्शनात् कल्कादिपेषणे विनियोज्यंः किंवा, अत्र तद्वचनप्रामाण्यादेव ज्ञेयंः किंवा, जलशब्दोऽयं द्ववोपलक्षणः, तैनाम्लादिद्रवदानस्यैवेयमुपपत्तिः । रसयोनित्वं द्रवसंबन्धादेवाम्लादीनामुपपन्नम् । अन्ये तु जलमुष्णं प्रतिनियतमेव चूर्णबस्तावेवेच्छन्तिः, चूर्णबस्तिश्व यः केवलद्रविण दीयतेः तन्त्रान्तरेऽप्युक्तं, यथा...इति । CK.
- 6. अनुवासने कपाययोगः स्नेहसाधनार्थमेव, आवापस्त्वनुवासनेऽपि शताह्वादीनां कर्त्तव्य एवं...इति । CK.
- 7. व्याधिशब्दो दांपेऽपि वर्तनीयः । I CK.
- 8. न्यग्रोधाद्याश्वत्वारः न्यग्रोधोदुम्बराश्वत्यप्लक्षाः । CK.

#### CHAPTER XI

3-14. History, as a component part of the compendium, is given in the text to show its authenticity.<sup>1</sup>

Jimuta, though in kalpasthana is mentioned as pitta-eliminating, is mainly destroyer of both kapha and pitta on the basis of this statement.<sup>2</sup>

15-18. 'Sarvakarmagunakrt' means 'that which performs the function, elimination of dosa etc. of all the remedial measures emesis etc. or that which exerts all the action and provides all the properties.'<sup>3</sup>

- इतिहासश्च संहिताधर्मतया ग्रन्थे पूज्यतोपदर्शनार्थं च क्रियते । Ck.
- 2. कल्पे जीमूतके यद्यपि पित्तदोषहरत्वमुक्तं, तथापीह वचनात् कफपित्तहरत्वमस्य प्राधान्यादुन्नीयते । Ck.

 सर्वकर्मगुणकृदिति सर्वकर्मणां वमनादीनां गुणं दोषहरणादिकं करोतीति सर्वकर्मगुणकृतुः किंवा, सर्वकर्माणि लंघनबृंहणादीनि, गुणांश्च बलाग्न्यादीन् करोति। CK.

> UNIVERSITÄT HAMBURG Instaut für Kultur und Geschichte Indiens und Tibets Neue Rabenstraße 3, 20354 Hamburg

# **CHAPTER XII**

1-2. This chapter deals with successful application of superior types of basti and as such is titled as 'uttarabastisiddhi.'1

3-5. 'Vamanādi' means pañcakarma except anuvāsana but the dietary regimen of liquid gruel etc. is not applicable to non-unctuous enema and snuffing.<sup>2</sup>

5-8. 'Rasottarena' means that gruel etc. followed by meat-soup or gruel in between emesis and purgation and meat-soup in non- unctuous enema as loss of digestion is little there<sup>3</sup> or the regular use of rasas following gruels etc.<sup>4</sup>

This orderly use of rasas is meant for resuming normal diet and replenishing strength after evacuation and following the course of gruel etc. Others, however, say that these rasas are to be applied during the course of gruel itself in way of processing.<sup>5</sup>

At first sour and sweet are used for pacifying  $v\overline{a}$ ta situated in pakv $\overline{a}$ saya, sour and salt to stimulate the digestive fire situated above, then sour and bitter to pacify pitta followed, in the end, by kas $\overline{a}$ ya and katu to pacify kapha situated upwards.<sup>6</sup>

Here too, the two rasas, opposite to each other, are mixed and used. These four pairs of rasas are applied in course of gruel etc.<sup>7</sup>

Snigdha-rūkṣa are mentioned only as sample and as such pairs like guru-laghu etc. are also to be understood or by kaṣāyakaṭukau etc. use of dual rasas is mentioned while by 'anyonyapratyanīkānām' alternate use of opposite single rasas is meant.<sup>8</sup>

- 4. किंवा, रसाभ्यासकम उत्तरकालं युस्मिन् तेन पेयादिना रसोत्तरेण । Ck.
- पेयाक्रमोत्तरकालं यदा विरेचनादिकर्मातरं न कर्तव्यं तदा संशोधनमूलशरीरस्य प्रकृतिमोजनार्थं बलाप्ययनार्थं चायं रसाभ्यासक्रमो ज्ञेयः, अन्ये तु पेयादिक्रमे एव रससंस्कारार्थं स्निग्धाम्लसिद्धादिक्रमं वर्णयन्ति । CK.
- अत्र चाम्लस्वद् प्रथमं पक्वाशयस्थितवातप्रशमनायोपयुज्येते, तथाऽम्ललवणौ तद्र्ध्वस्थिताग्निसंधुक्षणार्थं, ततः पित्त्प्रशमनार्थं स्वादुतिकतौ, ततः पित्तोध्वंस्थितकफप्रशमनार्थं कषायकदुकौ, इत्येषः क्रमः । CK.
- 7. अत्रापि च यौ रसौ प्रत्यनीकभूतौ तावेव मिश्रितावुपयुज्येते । एषां चतुर्णां रसयुग्मानामुपयोगः पेयादिकमे एव । CK.
- 8. स्निग्धरुक्षौ चात्रोदाहरणार्थमुपात्तौ, तेन गुरुलघ्वादियुग्मरसव्यत्यासाभ्यासोऽप्यत्र बोद्धव्यः । किंवा, "कषायकटुकौ ततः" इत्यनेन यग्मरसाभ्यास उपदर्शितः, अन्योन्यप्रतीकानामित्यादिना तु प्रत्येकं प्रत्यनीकानामन्योन्यव्यत्यासेनाभ्यास उच्यते । CK.

उत्तराणां श्रेष्ठानां बस्तीनां सिद्धिरुत्तरबस्तिसिद्धिः । CK.

वमनादिभिरिति वमनविरेचननिरूहशिरोविरेचनै:, किन्तु निरूहशिरोविरेचनयोर्न सर्वं वक्ष्यमाणं पेयादि संबध्यते, तेनायं क्रम एतयोर्न भवति । Ck.

रसोत्तरेणोपचरेदित्यत्र रसः मांसरसरूप उत्तरे यस्मिन् तेन पेयादिना रसोत्तरेण क्रमेणः किंवा, वमनविरेचनयोरन्तरे पेयादिना क्रमेणोपचरेत्, निरूहे तु रसोत्तरेणेति व्यवस्था। तत्र च निरूहे स्तोकाग्निमान्द्यापेक्षया रसादिरेव क्रमो भवतीति प्रतिपादितमेव प्राक्। CK.

9. 'Asansarga' means with unobstructed urges or movements.1

16-17. The non-unctuous enemas described earlier are not to be given in all times but these can be applied at any time. They are called 'yapana' as they sustain life for a long period.<sup>2</sup>

18. These are known as 'mādhutailika' because honey and oil are their main components.<sup>3</sup> Some do not read 'dvipañcamūli' etc. as it causes excess in number and is already read under 'bastisūtrīya siddhi'.<sup>4</sup> (ch. 3)

36-41a. 'Tantrebhyah' indicates texts of Sušruta, Videha etc.<sup>5</sup> The ideas in addition to those of Caraka are given here on collecting them by way of 'uncha' and 'šila', the former meaning collection of small grains by sweeping the ground while the latter meaning collecting of remnant material. It shows that the essence of texts has already been composed by Caraka while Drdhabala has completed it by adding the remaining portion.<sup>6</sup>

Defects of treatise as mentioned in vimanasthana, (ch. 8)<sup>7</sup>

41-45a. In these verses, tantrayuktis have been enumerated. There is no description of these in the text and perhaps in view of this, Ck has explained them in his comm:—

1. Adhikarana-It means the object for which the author proceeds. Thus it presents the scope of the treatise. For instance, Ayurveda is formulated by seers to tackle the diseases and as such 'diseases' are the adhikarana'.<sup>8</sup>

2. Yoga-It denotes the rational combination of individual words. For instance, establishing the rationality of 'the foetus originating from mother, by logical devices.<sup>9</sup>

- 1. असंसर्ग इति असक्तवेगः, किंवा, निरासंग" इति पाठः, निरासङ्गः प्रतिनियतविषयापराहतः सर्वचेष्टाक्षमः । CK.
- पूर्वनिरुहाणामसार्वकालिकत्वं दर्शयतिः एतेषां च सर्वस्मिन् काले दानमविरुद्धम् । आभ्युषो यापनं दीर्घकालानुवर्तनं कुर्वन्तीति यापनाः बस्तयः । CK.
- 3. मधुतैलप्रधानत्वान् माधुतैलिका ज्ञेयाः । CK.
- 4. द्रिपञ्चमूलीत्यादिकं केविन्न पठन्ति, स व संख्यातिरेकाद्बस्तिसूत्रीयसिद्धिपठितत्वाच्चेह न पठनीय इति व वदन्ति । CK.
- 5. तन्त्रेभ्यः सुश्रुतविदेहादितन्त्रेभ्यः । CK.
- विशेषस्य चरकोक्तार्थादतिरिक्तरूपस्य उच्छशिलरूप उच्चयो विशेषोच्छशिलोच्चयः,.....तत्र भूमिपतितानामणूनां धान्यादिबीजानां शोधन्या संहरणमुच्छः प्रविरलस्य तु कणिशादिरूपतया पतितस्य चयनं शिलः । एतेन तन्त्रेषु यत् सारभूतं तच्चरकाचार्यैः संगृहीतं, मया तु उर्वरितं परिशिष्टं कृत्वा पूरितमिति दर्शयति । Ck.
- 7. तन्त्रदोषाश्चतुर्दश.......इत्यादिना रोगभिषग्जितीयोक्तास्तैर्वर्जितम् । CK.
- अधिकरणं नाम यमर्थमधिकृत्य प्रवर्तते कर्ता, यथा "विघ्नमूता यदा रोगाः" इत्यादि । अत्र रोगादिकमधिकृत्यायुर्वेदो महर्षिभिः कृत "रोगाः" इत्यधिकरणम् । CK.

तत् सर्वस्य दीर्घञ्जीविताधिकरणमेवं सर्वत्र । GD.

 थोगो नाम योजना व्यस्तानां पदानामेकीकरणम् । उदाहरणं तावद् यथा-प्रतिज्ञाहेतूदाहरणोपनयनिगमनानि, तत्र प्रतिज्ञा मातृजश्चायं गर्भ:, हेतु:- मातरमन्तरेण गर्भानुपत्ते:, दृष्टान्त:-कूटागार:, उपनय:-यथा नानाद्रव्यसमुदायात् कूटागारस्तथा गर्भनिर्वर्तनं, तस्मान् मातृजश्चायमित्येषां प्रतिज्ञायोग: । एवमन्येSपि योगार्था व्याख्येया: । CK. Sušruta takes it in the sense of joining of words so as to make the sentence compact.1

3. Hetvartha-It is extension of argument or proposition such as the statement that constant use of similar properties leads to increase of dhatus comes in the context of vata but is also applied in case of rasa etc.<sup>2</sup>

4. Padārtha-It means import of word or words such as by the word 'dravya' five mahābhūtas and consciousness are taken and the words 'āyus' and 'veda' combined denote the treatise dealing with life.<sup>3</sup>

Sušruta says that the meanings of words are innumerable and as such the relevant one should be accepted.<sup>4</sup>

5. Pradeša-Partial statement of the topic which can't be wholly exposed because of extensiveness is known as 'pradeša' such as anupana is described partially with reference to those which are commonly used.<sup>5</sup>

According to Sušruta, pradeša is establishing the present case on the basis of the past one. For instance, the surgeon would extract the foreign body of Yajñadatta as he did of Devadatta.<sup>6</sup> GD has given some instance which is not clear.

6. Uddeša-is the concise statement as by 'hetu, linga and ausadha' the scope of entire A yurveda is placed.<sup>7</sup>

7. Nirdeša-is the detailed exposition of what is concisely proposed earlier such as elaboration of hetu, linga and auşadha.<sup>8</sup>

- हेत्वर्थो नाम यदन्यत्राभिहितमन्यत्रोपपद्यते, यथा- "समानगुणाभ्यासो हि धातूनां वृद्धिकारणाम्" इति वातमधिकृत्योक्तं....तेन यथा वायोस्तथा रसादीनामपि समानगुणाभ्यासो वृद्धिकारणमिति गम्यते । CK.
- 3. पदार्थो नाम पदस्य पदयोः पदानां वाऽर्थः पदार्थः । तत्र द्रव्यामिति पदेन खादयश्चेतनाषष्ठा उच्यन्ते, पदयोरर्थो नाम यथा-" आयुषो वेदः" इति पदयोरायुर्बोधकं तन्त्रमित्यर्थः । एवं पदानामप्यर्थ उदाहार्यः । CK.
- 4. अपरिमिताश्च पदार्थाः......तत्र योऽर्थः पूर्वापरयोगसिद्धो भवति स ग्रहीतव्यः । SS.U.65.10
- 5. प्रदेशो नाम यद् बहुत्वादर्थस्य कार्त्स्न्येनाभिधातुमशक्यमेकदेशेनाभिधीयते, यथा 'अनुपानैकदेशोऽयमुक्तः प्रायोपयोगिकः' (सू० अ० २७) इत्यादि । CK.
- 6. प्रकृतस्यातिकान्तेन साधनं प्रदेशः-यथा देवदत्तस्यानेन शल्यमुद्धृतं तथा यज्ञदत्तस्याप्ययमुद्धरिष्यतीति । SS.U.65.16
- उद्देशो नाम संक्षेपाभिधानं, यथा "हेतुर्लिगौषधज्ञानं" (सू०उ० 1) अनेन सर्वायुर्वेदाभिधेयोद्देश: ) CK उद्देश्यो नाम तन्त्रयुक्तिः सा,यत्समासकथनम्ः यथा-सामान्यश्च विशेषश्च गुणान् द्रव्याणि कर्म च। समवायञ्च तज्ज्ञात्वा तत्रोक्तं विधिमास्थिताः । । इति । । GD.

समासवचनमुद्देशः, यथा शल्यमिति। SS.U.65.12

 तर्देशो नाम संख्येयोक्तस्य विवरणम्, यथा हेर्तुलिंगौपधस्य पुनः प्रपञ्चनं 'सर्वदा सर्वभावानां" इत्यादिना "इत्युक्तं कारणं" इत्यन्तेन कारणप्रपंचनमित्यादि । Ck.

निर्देशो नाम.....यद् विस्तरेणोव्यते, यथा "खादीन्यात्मा मनः कालो दिशश्च द्रव्यसंग्रहः" इत्येवमादि । GD.

विस्तरववनं निर्देश:, यथा शारीरमागन्तुकं चेति। SS.U.65.13.

[ CH.

<sup>1.</sup> येन वाक्यं युज्यते स योग: 1 SS.U. 65.9.

8. Vākyašesa-It is fitting of the word not mentioned for brevity. For instance, 'asti' is understood in 'pravrttiheturbhāvānām' and māmsa' in 'jāngalajaih rasaih'.<sup>1</sup>

Sušruta says the same thing in different words. According to him,  $v\overline{a}kya\overline{s}esa$  is the word with which unmentioned the sentence closes.<sup>2</sup> GD. follows Sušruta but has given another example.<sup>3</sup>

9. Prayojana-is the object for which one proceeds.<sup>4</sup>

10. Upadeša-is authoritative instruction such as 'sneha should be applied first and then sveda'.<sup>5</sup>

11. Apadeša-is adducement of reasons.6

12. Atideša-After describing certain facts it is said that this may be applied to other cases which are not mentioned here. It is known as atideša. For example, concluding the code of conduct, it is said that whatever is honourable conduct, though not mentioned here, would be taken as approved.<sup>7</sup>

Example given by GD<sup>8</sup> is again not clear. Sušruta, however, takes it as establishing future incident on the basis of the present one.<sup>9</sup>

- वाक्यशेषो नाम यल्लाघवार्थमाचार्येण वाक्येषु पदमकृतं गम्यमानतया पूर्यते, "प्रवृत्तिहेतुर्भावानां" (सू०अ० 16) इत्यत्र "अस्ति" इति पदं पूर्यते, तथा "जाङ्गलजैः रसैः" इत्यत्र मांसशब्दः पूर्यते । वाक्येषु चैत एव पदाः शेषाः क्रियन्ते, येऽनिवेशिता अपि प्रतीयन्ते । Ck.
- येन पदेनानुक्तेन वाक्यं समाप्यते स वाक्यशेष: । यथा शिरःपाणिपादपार्श्वपृष्ठोदरोरसामित्युक्ते पुरूषग्रहणं विनाऽपि गम्यते पुरुषस्येति । SS.U.65.19.
- 3. यथा-"अथापरे त्रयो वृक्षा.....कर्म पृथक् पृथक् । ।" इत्यत्र श्रण्विति पदमनुक्तं वाक्यशेषः । GD.
- प्रयोजनं नाम यदर्थं कामयमानः प्रवर्तते, यथा "धातुसाम्यक्रिया चोक्ता तन्त्रस्यास्य प्रयोजनम् , । Ck.
  प्रयोजनं नाम......यदर्थमारभ्यन्त आरम्भा इति विमाने स्वयमुक्तमुदाहृतञ्च तत्रैव । नेदं सुश्रुते तन्त्रयुक्तिषूक्तम् । GD.
- उपदेशो नामाप्तानुशासनं, यथा- "स्नेहमग्रे प्रयुञ्जीत ततः स्वेदमनन्तरम्" (सू०अ०१३) इत्यादि । CK.
  उपदेशो नाम ......इदमेवमिदं नैवमिति यदुच्यते । GD.
  एवमित्युपदेशः, यया-"तथा न जागृयादात्रौ दिवास्वप्नं च वर्जयेत्" इति । SS.U 65.14
- 6. अपदेशों नाम यत् प्रतिज्ञातार्थसाधनाय हेतुवचनं, यथा-"वाताज्जलं जलाद्देशं देशात् कालं स्वभावतः । विद्याद् दुष्परिहार्यत्वात्" ( वि॰ अ० ३ ) इत्यादि, तत्र प्रतिज्ञातार्थस्य हेतुवचनं—दुष्परिहार्यत्वादिति । CK. अपदेशों नाम......कारणेनानेनेदमिति यदुच्यते, यथा-"अथ प्रवयसां शुक्रं प्रायशः धीयते नृणाम् । रसादीनां संक्षयाच्च
  - तथैवावृष्यसेवनात् । । इति । GD.

अनेन कारणेनेत्यपदेश: । यथाऽपदिश्यते" मधुर: श्लेष्माणमभिवर्धयतीति । SS.U. 65.15

- अतिदेशो नाम यत् किंचिदेव प्रकाश्यार्थमनुक्तार्थसाधनायैव एवमन्यदपि प्रत्येतव्यमिति परिभाष्यते, यथा- "यट्वान्यदपि किंचित् स्यादनुक्तमिह पूजितम् । वृत्तं तदपि चात्रेयं: सदैवाभ्यनुमन्यते । ।" (सु०अ०८) इति । CK.
- 8. यथा "सद्वाक्यैश्व शमं याति ज्वरः क्रोधंसमुद्भवः" इति । GD.
- 9. प्रकृतस्यानागतस्य साधनमतिदंशः । यथा-यतोऽस्य वायुस्ध्र्वमुत्तिष्ठते तेनोदावर्ती स्यादिति । SS.U.65.17.

13. Arthapatti-is implication of the unmentioned by indication of the mentioned. For instance, prohibition of taking curd in night implies that it is to be taken in day.<sup>1</sup>

14. Nirnaya-is the conclusive establishment of a discussed idea such as after discussing the quadruped form therapeutics it is concluded that the same is capable for recovery if applied properly.<sup>2</sup>

Sušruta takes it as reply to an objection or question.<sup>3</sup> GD follows Sušruta.<sup>4</sup>

15. Prasanga-is restatement of earlier mentioned facts by way of contextual relevance.<sup>5</sup>

GD has given example of 'purusa' which is described in Sūtra. ch. 1 and again stated in Sārīra ch. 1.6

16. Ekānta-is statement of fact categorically such as innate disease originates from bodily dosa, trivit is purgative and so on.<sup>7</sup> Dalhana interprets 'avadhārana' as 'without alternative or regularly'.<sup>8</sup> GD says it, in other words, as 'contradiction of absence of the fact, such as absence of pungency etc. is contradicted in every plant of citraka.<sup>9</sup>

17. Anekanta-is just opposite to the above in which no alternative side is stated

| 1. | अर्थापत्तिर्नाम यदकीर्तितमर्थादापद्यते सोऽर्थापत्तिःः यथा नक्तं दधिभोजननिषेधः, अर्थादि्दवा भुञ्जीतेत्यापद्यते । CK.                     |  |  |  |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|    | अर्थापत्तिर्नामयत्रैकेनार्थेनोक्तेन परस्यार्थस्यानुक्तस्य सिद्धिः, यथा नायं सन्तर्पणसाध्यो व्याधिरित्युक्ते                             |  |  |  |
|    | भवत्यर्थप्राप्तिरपत्र्पणसाध्योऽयमिति । GD.                                                                                              |  |  |  |
|    | यदकीर्तितमर्थादापद्यते साऽर्थापत्तिः,क्था-ओदनं भक्ष्ये इत्युक्तेऽर्थादापन्नं भवति नायं पिपासुर्यवागूमिति । SS.U.65.20                   |  |  |  |
| 2. | निर्णयो नाम विचारितस्यार्थस्य व्यवस्थापनंः यथा चतुष्पादभेषजत्वादि विचारं कृत्वाऽभिधीयते-"यदुक्तं षोडशकलंआरोग्याय"<br>(सू०अ०१०) इति। CK. |  |  |  |
| 3. | तस्योत्तरं निर्णयः, यथा-शरीरं प्रपीड्य पश्चादधो गत्वा वसामेदोमज्जानुविद्वं मूत्रं विसृजति वातः, एवमसाध्या वातजा इति।                    |  |  |  |
|    | SS.U.65.26                                                                                                                              |  |  |  |
| 4. | निर्णयो नामयत्पूर्वपक्षस्योत्तरवचनम् । यथा-कतिधापुरुषीये-निष्क्रियस्य क्रिया तस्यजायते ?"-तस्योतत्तरम्-"अचेतनं                          |  |  |  |
|    | क्रियावच्चअन्यस्य तन्त्रकः ।।" इति। GD.                                                                                                 |  |  |  |
| 5. | प्रसंगो नाम पूर्वाभिहितस्यार्थस्य प्रकरणागतत्वादिना पुनरभिधानं, यथा-"तत्रातिप्रभावतांअतियोगः" एवमाद्यभिधाय, पुनः                        |  |  |  |
|    | "अत्युग्रशब्दश्रवणात्सर्वशो न च" (शाoअo1) इत्यादिना पूर्वोक्त एवार्थोSभिधीयते। CK.                                                      |  |  |  |
|    | प्रकरणान्तरेण समा(प)नं प्रसंगः । यद्वा प्रकरणान्तरितो योऽर्थोऽसकृदुक्तः समाप्यते स प्रसंगः । यथा पञ्चमहाभूतशरीरिसमवायः                  |  |  |  |
|    | पुरुषस्तस्मिन् क्रिया सोऽधिष्ठानमिति वेदोत्पत्तावभिधाय, भूतचिन्तायां पुनरुक्तं-यतोऽभिहितं पञ्चमहाभूतशरीरिसमवायः पुरुष इति,              |  |  |  |
|    | स खल्वेष कर्मपुरुषश्चिकित्साधिकृतः इति। SS.U.65.22                                                                                      |  |  |  |
| 6. | यथा-"सत्वमात्मा शरीरं चतच्चाधिकरणं स्मृतम् । ।, इति प्रथमाध्यायेऽभिधाय पुनः कतिधापुरुषीये प्रोक्तं                                      |  |  |  |
| •. | "चेतनाधातुरप्येकःचतुर्विंशतिकः स्मृतः । । इति GD,                                                                                       |  |  |  |
| 7. | एकान्तो नाम यदवधारणेनोव्यते, यथा-निजः शारीरदोषोत्थः, त्रिवृद् विरेचयतीत्यादि । CK.                                                      |  |  |  |
|    | सर्वत्र यदवधारणेनोच्यते स एकान्तः, यथा त्रिवुदिवरेचयति, मदनफलं वामयति (एव)। SS.U.65.23.                                                 |  |  |  |

- 8. अवधारणेन अविकल्पेन, नियमेनेत्यर्थ: I Dalhana on the above.
- अवधारणं विधेयायोगव्यवच्छेदः, यथा......सर्वस्मिन्नेव चित्रके कटुकत्वाद्ययोगव्यवच्छेदः । GD.

SIDDHISTHANAM

decisively.<sup>1</sup> Susruta takes it as difference of opinion about some fact.<sup>2</sup> GD has followed Sušruta.<sup>3</sup>

18. Apavarga-is the state of exception.<sup>4</sup> GD follows Sušruta but has given a different example.<sup>5</sup>

19. Viparyaya-is the statement of contradictory.<sup>6</sup> Sušruta takes it as implication of the contrary.<sup>7</sup> The difference between 'arth $\overline{a}$ patti' and 'viparyaya' is that in the former the similar is implied whereas in the latter the contrary one.<sup>8</sup>

20. Purvapaksa-is statement putting objection to the proposed idea. For example, if one says-'all fish should not be taken with milk, the other puts objection that 'no, this is not so, cilacima can be taken'.<sup>9</sup>

According to Sušruta, purvapaksa is question with objection such as why are the four vataja types of premeha incurable  $?^{10}$ 

GD also follows this.<sup>11</sup>

21. Vidhāna-is systematic description of facts. Some interpret it as statement of things in serial order such as enumeration of dhātus rasa etc. in order of their origin.<sup>12</sup> Evidently, this refers to Sušruta's view<sup>13</sup>GD follows this.<sup>14</sup>

- अनेकान्तो नाम अन्यतरपक्षावधारणं, यथा-"ये ह्यातुरा; केवलाद्भेषजादृते ग्रियन्ते, न च ते सर्व एव भेषजोपपन्नाः समुत्तिष्ठेरन्" इत्यादि । CK.
- 2. स्वयित्तथा क्वचिदन्यथेति यः सोSनेकान्तः, यथा केचिदाचार्याः ब्रुवते द्रव्यं प्रधानं, केचिद्रसं, केचिद् वीर्यं, केचिद् विपाकमिति।

SS.U.65.24

- नैकान्तिकं नाम......क्वचित् सजातीये तथा क्वचिदन्यथेति। यथा-सन्ति ह्येके प्रत्यक्षपराः परोक्षत्वात् पुनर्भवस्य नास्तिक्यमाश्रिताः, सन्ति चापरे आगमप्रत्ययादेव पुनर्भवमिच्छन्तीति। GD.
- अपवर्गो नाम साकल्येनोट्दिष्ट्रस्यैकदेशापकर्षणं, यथा-"न पर्युषितान्नमाददीतान्यत्र मांसहरितकशुष्कशाकफलभक्ष्येभ्यः" (सू०अ०८) इति। CK. अभिव्याप्यापकर्षणमपवर्गः । यथा अस्वेद्याः विषोपसृष्टाः, अन्यत्र कीटविषादिति । SS.U.65.18
- सर्वमम्लं पित्तकरमन्यत्र दाडिमामलकात् । GD.
- यद् यत्राभिहितं तस्य प्रातिलोग्यं विपर्ययः । यथा कृशाल्पप्राणमीरवो दुश्चिकित्स्या इत्युक्ते विपरीतं गृह्यते दृढादयः सुचिकित्स्या इति । SS.U.65.21
- 8. विपर्ययेण विपरीतमेव गम्यते, अर्थापत्या अविपरीत एवार्थः प्रतीयत इत्यनयोर्मेदः । Dalhana on the above.
- पूर्वपक्षो नाम प्रतिज्ञातार्थसन्दूषकं वाक्यं, यथा "मत्स्यान्न पयसाऽभ्यवहरेत्" इति प्रतिज्ञातस्यार्थस्य "सर्वानेव मत्स्यान्न पयासाऽभ्यवहरेदन्यत्र विलविमात्" (सू०अ० २६) इति । CK.
- 10 आक्षेपपूर्वकः प्रश्नः पूर्वपक्षः । यथा-कथं वातनिमित्ताश्चत्वारः प्रमेहा असाध्या भवन्तीति । SS.U.65.25
- 11. पूर्वपक्षो नाम....यः आक्षेपपूर्वकः प्रश्नः, यथा "निष्कियस्य क्रिया तस्य भगवन् विद्यते कथम्"इति I GD.
- विधानं नाम सूत्रकारश्च विधाय वर्णयति, यथा-मलायनानि बाध्यन्ते....संगोत्सर्गादतीव च" (सू०अ०७) इति। केचित्तु प्रकरणानुपूर्व्याऽर्थाभिधानं विधानमांहु:, यथा रस....शुकाणामुत्पादक्रमानुरोधेनाभिधानम् । CK.
- 13. प्रकरणानुपूर्व्याऽभिहितं विधानम् । यथा संविधमर्माण्वेकादश प्रकरणानुपूर्व्याऽभिहितानि । SS.U.65.29
- 14. विधानं नाम......यत् प्रकरणानुपूर्व्याऽभिधीयतेः, यथा-"उच्चैर्भाष्यं रथक्षोभः......मैथुनम्। इत्यष्टमहादोषाणां प्रकरणानुपूर्व्या लिंगं भेषजं चोक्तमिति विधानम्। GD.

XII

279

| 280            | CARAKA-SAMHITA | [CH. |
|----------------|----------------|------|
| 1.1277 - W.S.P |                |      |

22-Anumata-is acceptance to a view by not contradicting it.<sup>1</sup> Sušruta also has the same view but with a slight difference that according to him such acceptance is not open but under certain compulsion <sup>2</sup>

23. Vyākhyāna-is explanation of a fact not known to all.<sup>3</sup> Sušruta interprets it as statement of additional fact. <sup>4</sup>GD follows it. <sup>5</sup>

24. Sanšaya-is statement of the condition of doubt where there is inability to decide on the two alternatives.<sup>6</sup>

25. Atītāvekṣaṇa-is statement in reference to the past such as the hut and the cot prescribed in fever refers to those mentioned earlier in the context of sudation.<sup>7</sup> Sušruta calls it 'atikrāntāvekṣaṇa.<sup>8</sup> GD follows it.<sup>9</sup>

26. Anagataveksana-is statement in reference to future.<sup>10</sup>

27. Svasanjnā-denotes technical terms used in a particular branch of knowledge such as jentāka, holāka etc. in Ayurveda.<sup>11</sup>Sušruta, in different words, says that svasamjnā is that which is not general with the other branches of knowledge such as 'mithuna', combination of honey and ghee, is not taken in the same sense in other branches of knowledge.<sup>12</sup>As the word 'mithuna' is not so common, Dalhana has given

- अनुमतं नाम एकीयमतस्यानिवारणेनानुमननं, यथा गर्भशल्यस्य जरायु प्रपातनं कर्म संशमनमित्येके (शा०अ०८) इत्याद्येकीयमतं प्रतिपाद्याप्रतिषेधादनुमन्यते। CK.
- परमतमप्रतिषिद्धमनुमतम् । यथा-अन्यो ब्रूयात्-सप्त रसा इति, तच्वाप्रतिषेधादनुमन्यतें कथंचिंदिति । SS.U.65.28. अनुमतं नाम.....यत् परमतमप्रतिषिध्योच्यतेः यथा "तत्रातीन्द्रियं पुनर्मनः सत्वसंज्ञकं चेत इत्याहुरेके । GD.
- व्याख्यानं नाम यत् सर्वबुद्ध्यविषयं व्याक्रियतेः यथा "प्रथमे मासि संमूर्छितः.....भवत्यव्यक्तविग्रहः" (शा०अ०४) इत्यादिना Sस्मदाद्यविदितार्थव्याकरणम् । CK.
- तन्त्रेऽतिशयोपवर्णतं व्याख्यानम् । यथा-इह पञ्चविंशतिकः पुरुषो व्याख्यायते, अन्येष्वायुर्वेदतन्त्रेषु भूतादिप्रभृत्यारभ्य चिन्ता । SS.U.65.33
- व्याख्यानं नाम......यदतिशयेन वर्णनम्ः यथा " ततस्तु धातुमेदेन चतुर्विंशतिक: स्मृतः" इति । GD.
- 6. संशयो नाम विशेषाकांक्षानिर्धारितोभयविषयज्ञानंः यथा "मातरं पितरं चैके मन्यन्ते जन्मकारणम् । स्वभावं परनिर्माणं यदृच्छां चापरे जनाः । ।" (सू०अ०११) इत्यादिनोक्तः संशयः । CK. उभयहेतुदर्शनं संशयः:, यथा तलहृदयाभिघातः प्राणहरः, पाणिपादच्छेदनमप्राणहरमिति । SS.U.65.32

संशयो नाम यदुभयहेतुदर्शनम् । GD.

- 7. अतीतावेक्षणं नाम यदतीतमेवोव्यते, यथा "सा कुटी तच्च शयनं ज्वरं प्तंशमयत्यपि'' (चि०अ०३) इत्यन्न स्वेदाध्यायविहितकुट्यादिकमवेक्षते | Ck.
- 8. यत्पूर्वमुक्तं तदतिकान्तावेक्षणम्, यथा-चिकित्सितेषु ब्रूयात्-श्लोकस्थाने यदीरितमिति। SS.U.65.31
- 9. अतीतावेक्षणं नाम.....यत् पूर्वमुक्तं तदवेक्षणम् । GD.
- अनागतावेक्षणं नाम यदनागतं विधि प्रमाणीकृत्यार्थसाधनम् + यथा-"अथवा तिक्तसर्पिषः" इत्याद्यनागतावेक्षणेनोच्यते । CK.
  एवं वक्ष्यतीत्यनागतावेक्षणम् । यथा श्लोकस्थाने ब्रूयात्-विकित्सितेषु वक्ष्यामीति । SS.U.65.30
  अनागतावेक्षणं नाम.....यदेवं वक्ष्यतीत्यवेक्ष्यतेः यथा षड्विरेचनशतानि यदुक्तं तदिष्ठ संग्रहेणोदाहृत्य विस्तरेण कल्योपनिपद्यनृव्याख्यास्यामः । GD.
- 11. स्वसंज्ञा नाम या तन्त्रकारैर्व्यवहारार्थं संज्ञा क्रियतेः यथा जेन्ताक-होलाकादिका संज्ञा। Ck.
- 12. अन्यशास्त्रासामान्या स्वसंज्ञाः यथा मिथुनमिति मधुसर्पिषोबहणमिति लोकप्रसिद्धमुदाहरणं वा। SS.U.65.34

another example of 'mahāsneha'.<sup>4</sup> Some, after this, read something more and propose 'udāharaṇa' as one of the tantrayuktis but as it is not enumerated in the prefatory list and may lead to excess in number, it should not be accepted.<sup>2</sup> GDfollows Sušruta but places own example.<sup>3</sup>

28. Uhya-is the statement that what is not mentioned in the text should be deducted with own intellect.<sup>4</sup>

29. Samuccaya-is the statement of facts collected together with 'ca'.5

30. Nidaršana-is statement of example so that all, learned and unlearned alike, may comprehend the fact.<sup>6</sup> Dalhana, distinguishing between hetvartha and nidaršana, says that the former serves only as example whereas the latter helps establishing the fact.<sup>7</sup> But this explanation is not at all convincing. To my view, hetvartha emphasises on the causation whereas nidaršana makes the point clear by general illustration.

31. Nirvacana-is the statement of illustration comprehensible to the learned.Or it denotes derivative definition.<sup>8</sup> Difference between nidaršana and nirvacana is that the former is comprehensible generally to all-learned and unlearned-whereas the latter is only for the learned.<sup>9</sup>

According to Sušruta, it is the positive statement<sup>10</sup>GD follows it.<sup>11</sup>

1. यथा चतुर्षु स्नेहेषु महास्नेहसंज्ञा। Dalhana on above.

- अतः परं केचिदधीयते....ते तूदाहरणमपि तन्त्रयुक्तिष्विच्छन्तिः तन्न युक्तं, उद्देशसूत्रे उदाहरणाख्यतन्त्रयुक्तेरनुक्तेः, संख्याधिक्यप्रसक्तेश्च । Ibid.
- स्वसंज्ञा नाम....या न शास्त्रान्तरसामान्या संज्ञाः यथा असात्म्येन्द्रियार्थसंयोगः, प्रज्ञापराधः परिणामश्चेत्येतत्तन्त्रकृता संज्ञा नान्यत्रास्ति । GD.
- उन्ह्यं नाम यदनिबद्धं ग्रन्थे प्रज्ञया तर्क्यत्वेनोपदेक्ष्यतेः यथा-"परिसंख्यातमपि यद् यद् द्रव्यमयौगिकं मन्येत तत्तदपकर्षयेत् (वि०अ० ८) इति । CK.

यदनिर्दिष्टं बुद्ध्याऽवगम्यते तदूह्यम्ः यथा-"अभिहितमन्नपानविधौ......दवसाधर्म्यात् । SS.U.65.40 ऊह्यं नाम......यदनिर्दिष्टं तद्बुद्विमता यन्निर्दिश्यते । GD.

- समुच्चयो नाम यदिदं चेदं चेति कृत्वा विधीयतेः यथा "वर्णश्च स्वरश्च" (\$0 30 1) इत्यादि | CK.
  इदं चेदं चेति समुच्चय: | यथा-मांसवर्गे एणहरिणादयो लावतित्तिरिशारंगाश्य प्रधानानीति | SS.U.65.38 समुच्चयो नाम....यदिदमिदञ्चेत्युच्यते | GD.
- 6. निदर्शनं नाम मूर्खविदुषां बुद्धिसाम्यविषयो दृष्टान्तः यथा "विज्ञातममृतं यथा" (सू०आ०1) इत्यादि । CK. दृष्टान्तव्यक्तिर्निदर्शनम् । यथा-अग्निर्वायुना सहितः कक्षे वृद्धिं गच्छति तथा वातपित्तकफदुष्टो व्रण इति । SS.U.65.36 निदर्शनं नाम.....यत्र दृष्टान्तेनार्थप्रसाधनम् । GD.
- 7. दृष्टान्तेनार्थः प्रसाध्यते यत्र तन्निदर्शनमिति। अए एव च निदर्शनात्हेत्वर्थो भिद्यते, हेत्वर्थस्य दृष्टान्तमात्रत्वात्। Dalhana on SS.op.cit.
- हिर्वचनं नाम पण्डितबुद्धिगम्यो दृष्टान्तः यथा "...... ज्ञायते नित्यगस्येव कालस्यात्ययकारणम्" (सू०अ०१६) इति। किंवा, निर्वचनं निरुक्तिः थया-"विविधं सर्पति यतो विसर्पस्तेन संज्ञितः" (चि०अ०२१) इत्यादि । CK.
- 9. निदर्शननिर्वचनयोरयं विशेष:- यन्निदर्शनं मूर्खविदुषां बुद्धिसाम्यविषयम्, निर्वचनं तु पण्डितबुद्धिवेद्यमेव। CK.
- निश्चितं वचनं निर्वचनम् । यथा-आयुर्विद्यतेऽस्मिन्ननेन वा आयुर्विन्दतीत्यायुर्वेदः । SS.U.65.35
- 11. निर्वचनं नाम.....यन्निश्चितमुच्यते । GD.

XII

32. Niyoga-is the positive instruction which has to be followed essentially.1

33. Vikalpa-is the statement of alternatives-such as udaka (watery extract) of šara or kuša.<sup>2</sup>

34. Pratyutsāra-is refutation of other's view with arguments.<sup>3</sup> GD reads it as pratyuccāra' and defines as 'repetition of earlier statement'.<sup>4</sup> This is absent in SS.

35. Uddhāra-is establishment of one's point after refuting other's view.<sup>5</sup> GD interprets it in a different way. He says that it is clarification of some fact by giving concrete illustrations.<sup>6</sup> This is also not found in SS.

36. Sambhava-is the statement of the source or site of origin such as piplu etc. originate in face.<sup>7</sup>

These are the thirty six tantrayuktis. Sušruta has described only thirty two while Bhattāra Haricandra has enumerated forty. These additional four-pariprašna, vyākarana, vyutkrāntābhindhāna and hetu-should be included within the thirty six.<sup>8</sup>

Ck adds—vyākhyā is of fifteen types, kalpanā is of seven types, arthāšraya is of twenty one types and tācchīlya is of seventeen types. The defects of treatise are fourteen. Here they are not mentioned as they are described in the uttaratantra.<sup>9</sup> These

नियोगो नाम अवश्यानुष्ठेयतया विधानंः यथा-"न त्वया स्वेदमुच्छापरीतेनापि पिण्डिकैषा विमोक्तव्या" (सू०अ०१४) इत्यादि। CK. 1. इदमेव कर्तव्यमिति नियोग: । यथा पथ्यमेव भोक्तव्यमिति । SS.U.65.37 सन्नियोगो नाम....यदिदमेव कार्य नेदं कार्यमित्येवं प्रेरणम् । GD. विकल्पः पाक्षिकाभिधानं, यथा-"सारोदकं वाऽथ कुशोदकं वा" (चि०अ० 6) इत्यादि। CK. 2. इदं वेदं वेति विकल्पः । यथा-रसौदनः सघुता यवागूर्वा (भवत्विति) SS.U. 65.39 विकल्पो नाम......यन्न वेति विशेषेण कल्प्यते। GD. प्रत्युत्सारो नाम उपपत्त्या परमतनिवारणं, यथा-"वार्योविद;प्राह-"रसजानि तु भूतानि रसजा व्याधयः स्मृताः"(सू०अ० २५)इत्यादि, 3. हिरण्याक्षो निषेधयति-"न हयात्मा रसजः स्मृतः"इत्यादि ICK. प्रत्यच्चारो नाम....यत पूर्वमुच्चरितं पुनस्तयैवोच्चार्यते। यथा-षडिवरेचनशतानि भवन्तीति यतु पूर्वमुक्तं तत् प्रत्यच्चार्यते. 4. यथा-विरेचनशतानीति यद्वतमिति । GD. उद्धारो नाम परपक्षदूषणं कृत्वा स्वपक्षोद्धरणंः यथा-"येषामेव हि भावानां संपत् सञ्जनयेन्नरम्। तेषामेव हि भावानां विपद् 5. व्याधीनुदीरयेत्। ।" (सू०अ०२५) इत्यादिना स्वपक्षोद्धरणम्। CK. उद्धारो नाम......यद्पदिष्टार्थमनुसुत्योद्धार्थते। यथा-कटुतिक्तकषायातिरूक्षसन्दृष्टभोजनैरित्युक्तवा मरिचादिकटू-निम्बादितिक्त-6. हरीतक्यादिकषाया इत्येवमादिद्रव्यमुद्धार्यते । GD. सम्भवो नाम यद् यस्मिन्नुपपद्यते स तस्य सम्भवः; यथा मुखे पिप्लुव्यंगनीलिकादयः सम्भवन्तीत्यादि । Ck. 7. सम्भवो नाम....यो यतः सम्भवति स तस्य सम्भव इति प्रागभिहितम् । यथा-दोषा व्याधीनां सम्भवः । GD. त्वन्याश्चतस्रस्तन्त्रयुक्तयः परिप्रश्न-व्याकरण-व्युत्क्रान्ताभिधान-हेत्वाख्या भटटारहरिचन्द्रेण व्याहताः । ताश्च 8. तन्त्रेऽपठितत्वादेतास्वेवान्तर्भावनीयाः । तत्र परिप्रश्न उद्देशेऽन्तर्भवति, व्याकरणं तु व्याख्याने, व्यत्कान्ताभिधानं निर्देशप्रभेदः, हेतशब्देन यानि प्रत्यक्षादीनि प्रामाणान्युक्तानि तानि हेतावन्तर्भवन्ति। CK. व्याख्या पंचदशपकारा, सप्तविधा कल्पना, एकविंशतिरर्थाश्रयाः, सप्तदश ताच्छील्यानि, चतुर्दश च तन्त्रदोषाः भवन्ति । तदुत्तरतन्त्रे 9. प्रतिपादितत्वान्नेह विलिखिता आवार्येण। CK.

have been detailed by Bhattara Haricandra in his commentary Carakanyasa on Cs.<sup>1</sup>Thus it is clear that Ck, for this comm., has based on that of Bhattara.

50. It refers to the uttaratantra which deals with the exposition of tantrayuktis but this is regarded as unauthoritative by elders as the existence of the uttaratantra itself in the Agnivešatantra is not authentic.<sup>2</sup> It indicates that in certain traditions or mss. the uttaratantra existed dealing with tantrayuktis and other allied matters.

52-55. Ck comments-'the three verses beginning with the verse 52 are read by some but it is irrelevant.<sup>3</sup>

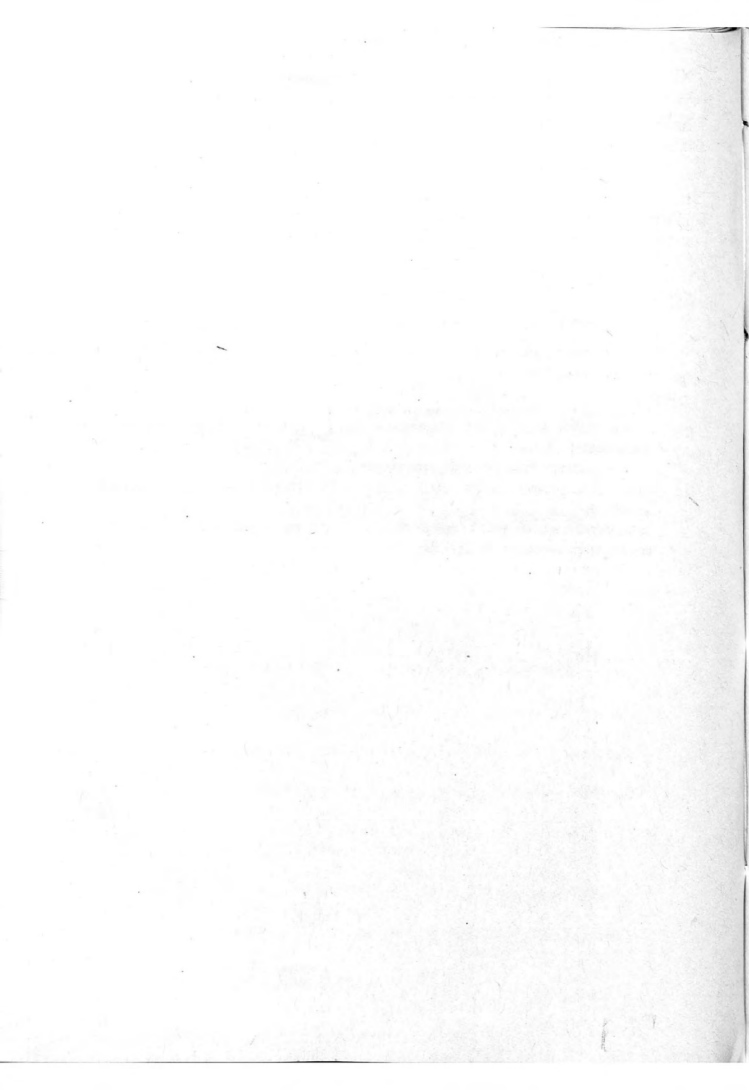
At the end Ck gives self-introduction.<sup>4</sup>

GD reads v. 53 and 54 differently.<sup>5</sup> V. 54 is absent. The last line of the v. 55 is given after the colophon.

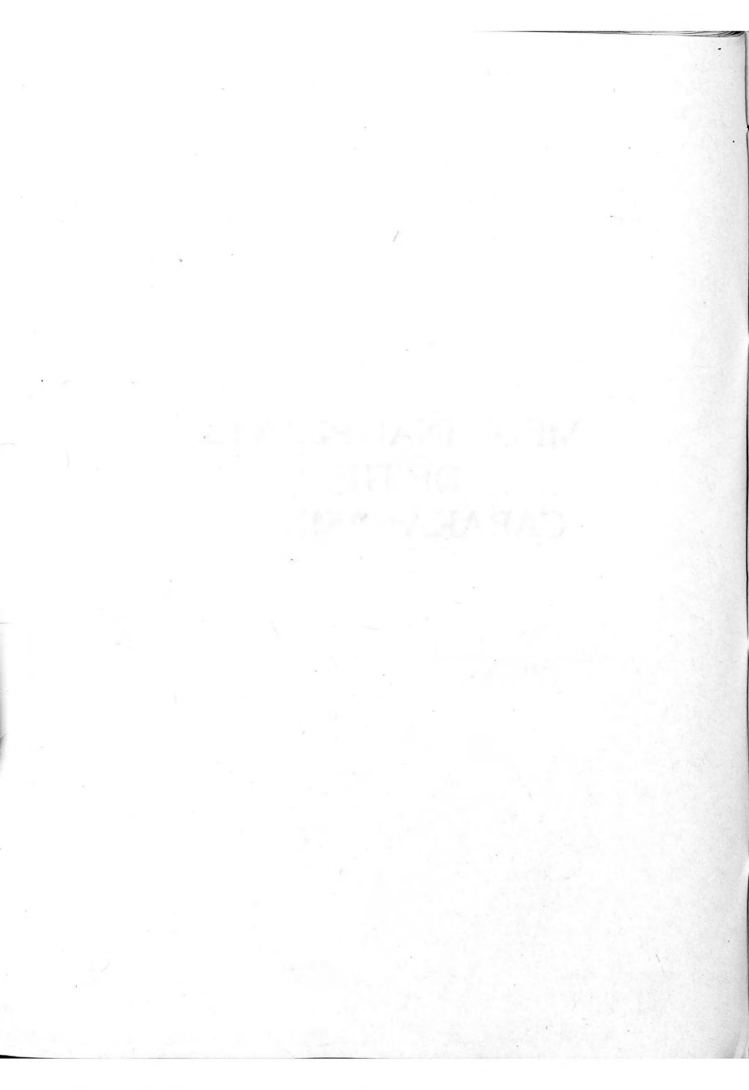
1 See Ms.No.D 13092, Descriptive catalogue of Mss., Vol.XXIII, G.O.M.L., Madras.

- तस्मादेता इत्यादिकं श्लोकमुत्तरे तन्त्रे तन्त्र्युक्तिव्याकरणे प्रतिपादकं पठन्ति, तं चानार्षं वृद्धा वदन्ति, अग्निवेशतन्त्रे उत्तरतन्त्रस्यैवानार्षत्वात् । CK.
- 3 यस्य द्वादशसाहस्रीत्यादिश्लोकत्रयं केवित् पठन्ति, तच्चाप्रस्तुतमिति । CK.
- गौडाधिनाथरसक्त्यधिकारिपात्र-नारायणस्य तनयः सुनयोऽन्तरङ्गात्। भानोरनु प्रथितलोधवलीकुलीनः, श्रीचक्रपाणिरिह कर्तृपदाधिकारी।। Ck.
- उर्ध्वबाहुर्विरौत्येवं न च कश्चिद् वृणोति में। ग्रन्थादर्यं चिकित्साञ्च स किमर्थं न बुध्यते।। चिकित्सितं वहिनवेश स्वस्थातुरहितं प्रति। यदिहास्ति तदन्यत्र यन्नेहास्ति न तत् क्वचित्।। GD.

XII



# MEDICINAL PLANTS OF THE CARAKA-SAMHITĀ



Aksipīdaka Ck reads 'aksapīdaka' and interprets it as a type of white-yellow legume GD takes aksipīdaka in the sense of pressed juice which is applied in eye.

Akṣipīdaka is read as one of the synonyms of šankhinī (CS. ka. 11.3). On the basis of Ck's comm, it has been identified by BS as Ctenolepis ceraformis Naud. which is called in some places as 'ānkhaphūṭāmaṇi'. I have identified it as Evodia meliaefolia Benth which is known as 'ānkhijhorā' in Orissa. Its bark contains berberine and as may be more useful like dāruharidrā (Berberis aristata DC.) in eye diseases. This may be taken a plant different from šankhinī though DB has read them as synonymous.

Aksiva Jejjata reads as 'ksiba' and interprets it as nipa which is quite well known. Some, however, take it as tumburu.

Ck interprets it as abdaka (mustaka) or šobhānjana. The latter interpretation is accepted by GD as well as JN. GD, at one place, mentions it as 'ranjanavrkṣa' which is not clear.

DL takes it as mahanimba which has also 'aksiva' as a synonym in DN and RN.

Aksoda-JN has totally adopted the DL's comm. on this.

Agnimukhi- It is interpreted as 'langalika' (langaliya) by Ck and JN while GD takes it as bhallataka which does not seem to be correct because bhallataka is denoted by agnimukha and not agnimukhi.

Ankalodya-It is interpreted by both Ck and GD as 'tuber of the smaller variety of utpala (hrasvotpala)'. JN, however, takes it as lotus seeds (padma-bija). It may be noted that 'puskara-bija' (if padma is to be taken by 'puskara') has already been described separately. I take it as the ancient name of makhanna (Euryale ferox Salisb.).

Ankot ha-JN rightly takes it as the plant known commonly but GD interprets it as 'a type of akharota' which does not appeal.

Ajakama-Both Ck and JN interpret it as a type of šāla(šāla-bheda) while GD takes it as a type of asana perhaps on the confusion in the identity of šāla and asana. Till recently asana (bijaka-Pterocarpus marsupium Roxb.) was identified in certain quarters as Terminalia tomentosa W.&A. which is taken also as šāla-bheda.

Ajagandhā-JJ's comm. is not clear. Ck has interpreted it as ajamodā, phokāndī or vana-yavānī. If phokāndī is taken as vana- yavānī (as GD has interpreted), then only two plants are left in the field. GD, in addition, has taken it as yavānī in many places. He has also used the word 'kṣetrayamānī' which may denote the cultivated type of yavānī instead of vanayavānī. JN has also interpreted it as three different plants-ajomodā, vanayavāni and yavāni.

Perhaps bobayika of DL is the same as phokandi of Ck and GD. It shows that the commentators were not at all sure about the identity of ajagandha.

Ajamodā-Ck has interepted it as 'ugragandhā' in C.<sup>1</sup> GD has identified it with yamāni, vanayamānī and kṣetrayamānī. JN has followed GD but informs that this is the substance which is popularly known as 'rāndhuanī, in Bengal. Rāndhūnī is Carum roxburghianum Benth.<sup>2</sup>

Ck was definite about its identity though it is not clear what plant he meant by ugragandha or ajagandha but the other both commentators are quite confused. JN has at least indicated its Bengali name which helps its identification but, at the same time, he interprets it as vanayavan and yavan which are different plants.

Ajasrngi- Ck has interpreted it as viṣānikā. JN takes it as meṣašrngi. GD, however, interprets it as meṣašrngi at one place and viṣānikā at the other. Once he comments that viṣānikā and ajašrngi are almost synonymous and as such it should be taken in double quantity. All this is a play of words and does not help in any way in identification of the plant.

Ajāji-It is unanimously taken as jīraka as Ck mentions but GD and JN take, at some places, krsna jīraka which may be according to their local tradition.

Añjana-Ck takes it as sauvirañjana. Where two types are mentioned the other one is rasānjana. GD, by this, takes rasānjana and tutthaka while JN accepts srotoja and

1. C.=Calcutta edition with Gangadhara's Comm.

B.=Bombay edition (Nirnayasagar)

2. K.P. Biswas: Bharatiya Vanauşadhi, Calcutta University, 1950, p. 254.

288

sauvīra. By the word 'anjana' he has taken mostly rasānjana except at one place where sauvīrānjana is taken. It may be noted that there is also a plant named anjana. (Hardwickia binata Roxb.).

By 'anjanotpala' (Ci. 22.43), GD takes nilotpala. Ck has not commented on it but by the context it appears that he meant anjana and utpala separate as he says that lodhra etc. (salodhramadhukānjanotpalaḥ) should be taken in quantity of four palas in total e.g. one pala each drug. So, in his view, these are four drugs-lodhra, madhuka, anjana and utpala-while, according to GD, they are only three anjana being reduced to the position of epithet to utpala.

Atasi-Ck informs about a textual variation 'tilatasi' in place of 'tathatasi'. The other two Bengali commentators inform about the Bengali name 'masi(si)na of the plant.

Atiguhā JJ and Ck interpret it as šālaparņī while GD takes it as pršniparņī. Guhā and atiguhā are two words which denote šālaparņī and pršniparņī. Thus in interpretation of guhā too they differ, the former two take pršniparņī while the latter takes šālaparņī. DL is also confused. At one place, by atiguhā he takes šālaparņī and at the other pršniparņī. Guhā is also interpreted on the same line. BS points out to the possibility of its being a plant quite different from the above two which he did not define.

Atichatrā-Chatrā and atichatrā are divine herbs (divya oṣadhi) growing in the Himalayas (CS.Ci. 1.4.6.). Ck takes these two as madhurikā and šatapuṣpā or two types of dronapuṣpī. Once he has interpreted chatrā as kokilākṣa and atichatrā as red variety of the same. GD supports Ck but informs that some adopt the reverse position e.g. šatāhvā (šatapuṣpā) and madurikā by chatrā and atichatrā respectively. JN has taken this view. At this place, (CS. Ci. 1.4.6.), Ck also takes madhurikā by atichatrā. At the other place (CS. ci. 9.46), he takes dhānyaka while Ck and GD take madhurikā. So like guhā and atiguhā chatrā and atichatrā also are controversial ones.

Atibalā —It is rightly interpreted as kankatikā by JJ.Ck says it as yellow variety of balā. GD, however, takes it as white-flowered balā. Once he says it as gorakṣatanḍulā, thus he seems to have been confused on the identity of this plant. Abutilon indicum (Linn.)SW. is taken unanimously as atibalā.

Atirasā — The commentators have interpreted it unanimously as šatāvarī or aquatic type of madhuyastī. Ck has proposed one more alternative as rddhi. In the context of apasmāra-cikitsā, on the authority of Jatūkarņa, atirasā is interpreted as aquatic type of madhuyastī. Generally it is a synonym of šatāvarī.

Adhoguda—It is interpreted unanimously as vrddhadaraka but on the basis of its name (adhah+guda=snuhi) and also action it is taken now as Euphorbia acaulis Roxb.

Adhyanda--Ck interprets it as kapikacchu. JJ takes kapikacchu but informs other's

view as 'saurapaka' which is not clear. JN takes quite a different plant- bhumyamalaki.

Anantā-It denotes mostly anantāmula also known as utpalasārivā (Hemidesmus indicus R.Br.) but sometimes it means durālabhā which is mentioned by Ck as other's view. Yavāsa taken at one place by JN is beacuse of his confusion about durālabhā or easy availability of yavāsa.

Anupāki—It is a fruit-plant read and interpreted by Ck. He says that it is commonly known as 'anuyā'. It is also described by him in phalavarga of his Dravyaguņa-sangraha which supports his reading and interpretation here. The other variant is 'amlapākī which is quite irrelevant here as the fruits of ašvattha etc. are not amlapākī.

Antahkolarapuspi--Ck and JN interpret it as 'nilabudhna' while GD takes it as a small plant named 'nila'. Perhaps by this he meant the indigo plant (Indigofera sp.).

Annapāki—It is the same as 'odanapāki'('anna'meaning odana). It is taken unanimously as bāņa or blue variety of jhiņțī (sahacara).

Abhisuka—It is one of the fruits growing in uttarapatha (Northern Himalayas). JN says that it is pešta.

Abhirupatri--- 'Abhiru'is one of the synonyms of šatāvarī and as such abhirupatrī denotes a type of šatāvarī (Ck, JN). GD identifies it as the smaller variety of šatāvarī.

Amṛṇāla—It is ušīra (Vetiveria zizanioides (Linn.) Nash.) In C. Ck's comment is that amṛṇāla is a type of ušīra fragrant and tuberous but the reading in the text is 'mṛṇālam' and not 'amṛṇālam'. On the other hand, in B almost the same comm. is on 'vānīra' which is usually taken as a type of vetasa. Thus here something seems to be missing. Looking to the comm. in C the text there should be 'ušīravānirajalāmṛṇālam'.

Amrta(ka) + At Ci. 30.150, the text is 'amrta' but in Ck's comm, it is 'amrta' interpreted as āmalaki. At Su.14.31, Ck, taking it as 'amrtakā' interprets as gudūci while GD and JN taking it as 'amrtaka' give the same interpretation. JN, at one place, interprets 'amrta' as a type of šāka.

Usually the word 'amrta' (in feminine gender) denotes gudver uder and that in neuter one denotes the  $\overline{a}$  malaki fruits (see also amrtaphala). Its use in masculine gender is rare. Its interpretation as a type of pot-herb by JN. is not clear.

Amrtāsanga—It is tutthaka (mayūratutthaka or karparikātutthaka) according to Ck. Once in C. (Ci.25.117), it is interpreted as kapikacchu which seems to be gross misprint (it may be rightly karparikātutthaka). GD reads 'amrtasanjña' (at C i.14.55 and 25.117) and interprets as gudūci. Once he separates amrtā and sanga the latter meaning tuttha. JN interprets it as kharparatuttha but informs that some take it as amrta+āsanga(rasānjāna). Amoghā —It is enumerated under the prajāsthāpana mahākaṣāya(Su.ch.4). Ck is quite confused in its identity; he interprets it as pāṭalā, āmalakī or lakṣmaṇā. At one place (Sa.8.20)it is interpreted as patala. GD and JN also take it as the same.

Ambașt  $h\bar{a}$ -JJ takes it as a plant common in south India, some take it as another type of p $\bar{a}$ th $\bar{a}$ . Ck interprets it as a type of p $\bar{a}$ th $\bar{a}$  but informs that some take it as a synonym of the same. GD and JN also take it as p $\bar{a}$ th $\bar{a}$ .

Amlacāigeri—GD informs about its local name 'āmruli' or 'amlaroli'. JN says that it is commonly known in Bengal as 'takāmruli'.

Amlavetasa—GD informs about its local name 'thaikala'. He says that some take it as amaltasa which is not correct.

Amli( $l\bar{i}$ ) $k\bar{a}$ --It is tintidī according to Ck while JN takes it as tintidī-bheda. GD's interpretation is quite peculiar. He says that tintidīka is of two types-vrksāmla and amlīkā. Vrksāmla is that the plant also of which is sour whereas amlīkā has the fruits as sour. In fact, the word 'vrksāmla' only indicates that it is a tree and is sour (in seeds).

 $Amlik\overline{a}(kanda)$ -It is a small tuberous plant mostly found in Assam and taken as a type of amlika. GD clarifies it 'amlardraka'. It may be the same plant which is known as mahardraka in Bengal.

Arka—Ck interprets it as a stone known as kuruvinda while some take it as copper. GD informs that its local name is 'ākanda' and is of two types-white and red. JN further explains the latter as arka and the former as alarka.

Arjaka—Ck takes it as white variety of parnāsa (tulasī). GD says that surasa and arjaka are types of parnāsa which are white and black varieties of tulasī.JN, at one place, says it white type of kutheraka while at the other as tulasī.

Alarka—It is mandara according to Ck.GD says it once white and again red variety of arka. Thus he was not sure about its identity.JN, however, clearly mentions that arka and alarka are red and white varieties respectively (see Arka).

Avākpuspi—Ck takes it as apāmārga or 'hedvādulli' which may be adhahpuspi. Both GD and JN take it as šatāhvā and somewhere as madhurikā.

Avyathā—Ck interprets it as kadalī, guducī or harītakī. Thus he was quite confused perhaps because of the particular context. Once he took it as āmalakī or laksmaņā and again as guducī. JN has explained it as āmalakī and guducī.

Asokarohin $\overline{i}$ -Though it is generally accepted as katuk $\overline{a}$ , Ck hints to a weak plant having leaves like those of ašoka.

Asmantaka-According to Ck, it is 'amlalota'. Once he says that it is a tree having leaves

similar to those of māluyā. GD, besides amlalotaka, takes it as pāṣāṇabheda. Once he says it as a common tree and again as 'lauhacūra'. JN interprets it as pāṣāṇabheda and again amlalotaka.

Asmabheda—Ck explains it as paṣanabheda but GD takes it as amlaloțika or ašmantaka.

Alvakarna —JJ says that it is common in the eastern region. Ck takes it as a type of šāla or sarja and once as priyāla-šāla. GD interprets it as šāla, small type of šāla(hrasva or ksudra sāla),latāšāla or pitašāla known as asana. JN explains it almost on the same lines. Thus the commentators are not at all clear about its identity.

Ašvakhuraka—It is white variety of syanda according to JJ and syandana or kokilāksa according to Ck.

Asvabala—Ck's comments indicate that it was not commonly known. Its another name is 'nari'.GD says that it has leaves like goat which is further clarified by JN as goat's ear.

Asvamara-It is karavira but JN takes the white type of the same.

Asvavarohika—, Ck interprets it as asvagandha, asvakarna or iksuraka. On the authority of Jatukarna, asvavarohaka is asvakarna. It suggests that if the word is in feminie gender it would mean asvagandha while in masculine gender it would denote asvakarna. GD reads 'asvavarohika' and interprets as 'the hanging roots of asvattha'.

Asana—JJ interprets it as bijaka which is further clarified by GD as 'pitašāla'. However, at one place, he takes black asana (krsna asana). JN has mentioned it as pitašāla or bijaka, a type of sarja or šāla. This last statement is the outcome of the confusion by which in certain quarters asana was taken as šālabheda (Terminalia tomentosa W.& A.) and not bijaka (Pterocarpus marsupium Roxb.)

Asanaparni-Only Ck has commented on it. He takes it as aparajita while some take it as 'daruparni'.

Asitā-The word 'asita' is a synonym of kṛṣṇa (black) and as such 'asitā' meaning 'kṛṣṇā' denotes smewhere pippalī and at some places kṛṣṇa jīraka.

Aksiki-According to Ck, it is a weak plant of which fruit is used.

 $Akhuparni(k\bar{a})$ —It is interpreted as musikaparni and somewhere as danti perhaps on the idea that the former is a synonym of the latter.

Atmaja-Ck takes it as putranjivaka.

Adani-It is taken as a type of ghosaka. This is clarified by GD as 'devadani(17?).

Adityaparni--Ck says that some take it as sūryāvarta found in a particular place.

Aruka—Ck mentions it as grown in uttarāpatha and common in Kārttikeyapura. At one place, (Su13.10), both GD and JN read 'aruka' and interpret it as 'aruṣkara' (bhallātaka). GD has further clarified with the remark that it is popularly known as 'ālubokhāra' and is of two types- sweet(cold) and sour (hot).

Asuri-It is rajika or mandaka according to Ck. GD also means the same but reads 'suri' instead of 'asuri'.

 $Asphota(\bar{a})$ —Ck interprets it as aparamallikā. GD, besides this, takes white variety of aparājitā. JN, however, mentions it as 'hāpharamallī, aparājitā, navamallikā or mallikā bheda which shows the uncertainty of his idea.

Ikşukānda—Both GD and JN interpret it as kāndeksu. GD says that it is commonly called as 'națā'.

*Iksuvālikā*—Ck interprets it as khaggālikā. GD takes it, besides this, kāndeksu (latā or natāi). Once he says that it is known commonly as kasāda. JN says it khagālikā and again as a type of kāša trņa.

Inguda(i)—It has been interpreted as putrajīvaka by both Ck and GD. JN, however, rightly takes it as ingudī and remarks that others accept it as putrajīvaka.

Indrasāhva( $\bar{a}$ )—According to Ck, it is indravāruņī while GD and JN take it as indrayava.

Indrani-It is nirgundi but once Ck mentions that some take it as matsyaksaka.

Uddalaka—Ck interprets it in three ways-as wild kodrava, a type of sastika and bahuvāra. GD, in adition, takes kāncana at one place. JN says it as vanakodrava or bahuvāra.

 $Upkuly\overline{a}$ —GD takes it as kṛṣṇajīraka while JN accepts it as pippalī which is commonly used.

Upacitrā—It is dantī according to Ck.GD interprets it bhandī or dantī while JN mentions it as pršniparnī or dantī.

 $Upodik\overline{a}$ —Surprisingly GD takes it as pudin $\overline{a}$  which is not found in ancient texts. Once he mentions it as kalambi. JN, accepting the latter interpretation once, takes it as 'puni'.

Urubūka—It is taken mostly as red type of eranda.

Usira—Ck says that lāmajjaka and ušīra are the two types out of which one is fragrant while the other is not. GD interprets it as the root of viraņa. Once he says that ušīra is the non-fragrant root of viraņa. JN takes it everywhere as the root of viraņa.

Uşana--When in neuter gender it denotes marica while in teminine gender it means pippali.

*Rşyagandhā*- Ck interprets it rşyajāngalaka or balā-bheda. GD takes it as vrddhadāraka or rşyajāngalaka. JN clarifies that rşyajāngalaka means vrddhadāraka.

<u>Rsyaproktā</u>—According to JJ, it is nāgabalā. Ck interprets it as māsaparņī, balābheda(atībalā) or rddhi (also vrddhi or šatāvarī according to C). GD takes it as māsaparņī, pitabalā or šūkašimbī(kapikacchu). JN, however, has mentioned it as māsaparņī and again as pitabalā.

Ekāsthila--Ck interprets it as patha while GD takes it as vakapuspa-vrksa.

*Ekaişi*(i) $k\bar{a}$ —JJ interprets it as trivrt. Ck/C) takes it as the same but B mentions it as ambastha.

Edagaja-GD has given its local name 'cakunda'.

*Erakā*—JJ mentions it as 'aṭṭerakā'. Ck interprets it as hoggala. GD says it as a grass known as hoggala; at another place he takes hoggala, manjiṣṭhā or a grass and again as the root of šara.

Eranda-JJ takes white type of eranda. JN follows him.

Elavaluka-GD interprets it as aileya known commonly as tejabala. JN follows him.

Ela—It is interpreted both as bigger(sthula) and smaller (suksma) types perhaps according to context.

Elāparņi—Ck takes it as rāsnā. At another place he interprets it as nāgabalā while others take it as ahiņsrā. GD reads 'airāparņī' and means hastiparņī commonly known as hastikarņapalāša. JN takes it as rāsnā.

Ainduka-It is explained unanimously as niksara known commonly as nikhada.

Aindri-JJ takes it as matsyakşaka while other commentators interpret it as gorakşakarkati.

Airāvata—Ck interprets it as amlātaka(āmrātaka?) or nāgaranga. At another place, he mentions it as nāgaranga and again as the sour fruit of nāgaranga. GD takes it as sour nāgaranga or hastišuņdi. JN says it as 'airāvaņikā'which is blackish red and has smaller fruits. Again he mentions it as nāgaranga, a type of jambīra.

Aisika-GD reads it and takes it as the root of šara.

Odanapāki—It is mentioned by JJ as bāņa and by other commentators as blue type of jhinti.

Kakubha---It is interpreted unanimously as arjuna.

Kacchura-It is taken unanimously as kapikacchu.

Kat abhi-GD takes it as a smaller type of širisa.

Katambhara—All commentators take it as katabhi which, according to GD, is a type of širisa.

Kat uphala-JJ comments that it is atakasturika. Katuphala is commonly known in south India. Others take it as some aromatic substance. Ck and GD almost follow it.

Katvanga—According to JJ, it is aralu, Ck takes it once as šyonāka and again comments that šyonāka and katvanga denote two types of šyonāka-one having big and the other small fruits. GD takes both as synonymous and as such says that šyonāka itself should be taken in double quantity. JN interprets it as šyonāka only.

Kat hinjara--GD has taken it as kutheraka while JN writes it as 'tamramulaka'.

Kat hillaka--JJ interprets it as red variety of punarnavā. Ck has explained it once as punarnavā and again as red punarnavā. GD takes it as kāravella and sunisannaka. JN has interpreted differently at different places such as 'dīrghapatrā varsābhū' (varsābhu having big leaves), karkataka, raktapunarnavā, kāravellaka or its type. Thus no conclusion can be drawn about the identity of the plant on their basis.

Kanakanikā—Ck,GD and JN all have mentioned it as small grains of rice. However, once JN takes it as grains of pippali(kana).

 $Ka(\bar{a})nd\bar{i}ra$ —JJ interprets it as of two types-terrestrial and aquatic. Ck takes it as kāravallī. GD takes it as šveta dūrvā and manjisthā. JN says that it is kāravallī which is of two types-one having three the other with four strips. Again he takes it as smaller type of kāravella.

Kattrna-It is taken unanimously as gandhatrna. JN mentions it once as bhutika.

Kadara--Ck interprets it as vitkhadira and once as šveta khadira. GD takes it as khadira and šveta khadira. JN mentions it as šveta khadira or barburaka(babbūla?).

Kanakaksiri--It is taken as svarņaksīrī while Ck (B) mentions it as kankustha. (see svarņaksīrī)

Kanakapuspi-According to Ck, it is svarnaksiri while GD takes it as yellow type of yuthika.

Kapitana—JN interprets it as 'gardabhānḍa' while Ck mentions it as 'gandhamunḍa'. Apart from this, GD interprets it as āmrātaka. JN takes it as āmrātaka only. It shows how kapitana was shifted to āmrātaka perhaps due to want of proper identification or non-availability of the plant(gardabhānḍa).

Kapotavalli—Ck takes it as šuksmailā. GD mentions it as 'šukslā' which may be misprint for 'š $\overline{u}$ ksmailā'.

Kapolavalli-According to Ck, it is commonly known as 'kavadavendua'. JN takes it as sūksmaila.

Kapha-GD reads 'kapha' in place 'phala' and interprets it as šlesmātaka.

Kampillaka—It is gundārocanikā according to Ck.GD gives its local name 'kamalāgundi'. JN mentions it as rocanaka or rocanikā. Once he writes it as 'guptārocanikā' which may be misprint for 'gundārocanikā'.

Karaka--JN reads it and interprets as bigger variety of karavelli.

Karanja—GD explains it as gokaranja which is the same as dahara karanja. The two types of karanja are mentioned by him as gokaranja and natakaranja which are commonly known as naktamala and latakaranja respectively. Once he says that it is taken by some as 'kantakiphala' and as fruits of karamarda by others. JN has taken it once as cirabilva and again as dahara karanja or gokaranja.

Karamarda—It is wild or cultivated as Ck says. GD, surprisingly takes it as karañja and pāniyāmalaka. JN has correctly mentioned it as karāmla which is commonly known as 'karamcā' in Bengal.

Karira—It is interpreted as 'maruja druma' (plant growing in arid zone) while GD and JN have taken it in certain contexts as 'new leaves of bamboo'.

Karkandhu:—Ck says that it is small in size and is known as 'šrgāla badari'. He informs that kuvala, badara and karkandhu-these are the three types of badara. GD and JN follow him.

Karkaša--Ck interprets it as smaller veriety of karkotaka, a kind of patola. GD, at one place, takes it as small karkotaka but at the other place as kampillaka. JN incorrectly has taken it as kampillaka in the context of vegetables. Again he has mentioned it as a kind of patola.

Karkāruka—It is explained by Ck and JN as a type of kūsmānda while GD takes it as a type of karkatī.

Karcūra—JN explains it as drāvidaka which is greenish and known as pita šați (yellow type of šați).

Karbundāra-According to Ck, it is the white (flowered) variety of kāncanāra which blossoms in spring. GD is quite confused. Sometimes he says it as white kāncana and again as red one. JN vascillates between white kāncana and šlesmātaka.

Kalamba(i)--It is a pot-herb named as 'kalami' (growing in ponds). JN informs that Vagbhata reads it as 'kalamba' which means kadamba.

296

Kalasi—According to JJ, it is prsniparni. Ck takes it as simhapucchi which is a synonym of prsniparni while GD takes it as salaparni

Kalāya—Ck has interpreted it as triputa kalāya and again as varttula kalāya. The same has been followed by GD but once he has said it both varttula and triputa which shows his confusion about the identification of the material. It may be either varttula or triputa, both can, not be simultaneously. Similarly JN has wrongly interpreted 'kalāyašāka' as 'kālašāka'. In fact, kalāya-šāka is the vegetable prepared of kalāya leaves which is common in villages even today.

Kaseruka—According to Ck, kašeruka denotes both cincodaka and rājakašeruka; some take it as a stone bluish yellow in colour. Once he says that rājakašeru is kašeru itself. Thus he does not differentiate between the above two. GD, however, says that kašeraka is of two types—the small and the big called cincodaka and rājakašeruka respectively. At other places he mentions it as'cincuyā' or 'kešura'. JN says it as 'kešura' common in Bengal.

Kakananti(tika)-It is gunja. JN reads it as 'kakadantika'.

Kakanasa—JJ interprets it as 'vāšāphala' which may be misprint for 'nāsāphala'. Ck explains it as nāsāphala while others say it as kākatundikā.Once he takes it as 'vāyas phala' and remarks that others take it as 'vā(nā?)sāphala commonly knwon as 'kayuyātuti'. GD and JN take it as keuthutī.

Kakamaci—GD comments that it is known by its own name while JN says it as vayasi, the well known plant.

Kākānda—JJ interprets it as kākanandī which is also known as vāyasapīluka. Ck explains it as šūkarašimbi or a type of šimbī. GD takes it as black šimbī.

Kakahva—Ck interprets it as kasthodumbarika while both GD and JN take it as kakamaci.

Kāņcanaksiri—GD has explained as svarņaks īrī e.g. brāhmī. JN has rightly interpreted it as svarņaks īrī.

Kāndeksu —According to JJ, it is šara. Ck interprets it as brhat iksu or iksura. GD takes it as latā, khāliyā or iksuvālikā. JN explains it as a type of iksu.

Kanta--Ck interprets it as manjiṣṭhā. JN takes it as sthūla elā. He, at the same time, comments that in place of 'kāntā' the reading 'kaunti' is acceptable to almost all which is, in fact, not correct because kaunti means reņukā whereas in the present context brhad elā is meant as mentioned by Vrddha Vāgbhaṭa. In this connection, it may be noted that hareņukā(or reņukā) itself denotes brhad elā as Vāgbhaṭa himself has read bhadrailā in place of hareņukā in elādi gaņa (AH. Su. 15.43), agurvādya taila

(AH.Ci.1.136) and kalyāņa ghrta (AH..U.6.36). (For details see the author's Dravyaguņavijnāna, vol. V,P.175).

Kāyasthā—-Ck interprets it as sūksmailā, surasā and āmalaka. Similarly GD takes it as āmalakī and sūksmailā. JN says it as ksīrakākolī, sūksmailā and harītakī while others take it as surasā.

Kāravi--According to JJ, it is a type of drākṣā known as gostanikā. Ck takes it as small drākṣā, kṛṣṇa jiraka and small jiraka. GD accepts the latter two. JN, however, adds ajamodā.

 $K\overline{a}lanka(kr)taka$ —It is generally taken as k $\overline{a}$ samarda while GD explains it as k $\overline{a}$ lakantaka commonly known as 'd $\overline{a}$ uka'.

Kalamālaka—JJ interprets it as kālamallikā. Ck says it as a type of parņāsa, so does JN.GD takes it as kāsamarda and krsna tulasī.

Kalasaka-Ck says that it is known as 'kaliya'.

Kalā-JJ interprets it as kākolī, sārivā and kālānusārivā while others take it as himsrā. Ck takes it as kākolī, kālānusārivā and manjisthā. GD explains it as nili, aguru and kālānusārivā. JN takes it as nilinī.

Kalanusārya—It has been interpreted differently by different commentators. JJ takes it as tagara. Ck explains it as 'sitala' or 'šītala'. GD says it as šailaja, šyāmalatā and anantamūla. JN takes it as krsna candana and piņdītagara.

Kalarasa--GD reads it and interprets as šilhakarasa.

 $K\overline{a}leyaka$ —Ck interprets it as kaliyakastha which is followed by GD. JN further explains it as a type of aguru and again mentions it as pita candana. Thus he was vascillating between aguru and candana.

Kinihi—Ck has interpreted it as kaṭabhī and apāmārga. GD follows it and once described it as a common tree with sāra (heart wood) and not apāmārga which has no sāra but he himself interprets it as apāmārga. JN also explains it as kaṭabhī and apāmārga.

Kucandana--It is interpreted by GD as 'bakam'. JN further elaborates by saying that it is patranga, a type of candana and known as bakam.

Kucela—It is explained as a type of akarnaviddhika ( $p\overline{a}th\overline{a}$ ) by both GD and JN.

Kuñcikā--Ck takes it as sthūla jīraka.GD says it krsna jīraka, sthūla krsna jīraka and svalpa krsna jīraka. JN takes it as krsna jīraka and sthūla jīraka slightly black.

Kutannata--JJ interprets it as gandhatagara.Ck takes it as kaivartamustaka and in-

forms that others take it as tagara.GD explains it as kaivartamustaka and šyonāka while JN takes it as bhadramusta or kaivartamusta.

Kut heraka—Ck interprets it as parnasa or one of its types.GD once says it as black tulasi and again as white parnasa. JN takes it as a type of parnasa or tulasi.

 $Kumbhi(bhik\overline{a})$ —This, according to Ck, is known as kumbhika or it may be taken as hatha. Both GD and JN take katphala.

Kurantaka-Ck explains it as amlanaka(sahacara) while GD takes it as its blue variety.

Kulaka—According to JJ, it is kāravellaka. Ck also has the same view but informs that others take it as a kind of patola. Once he himself takes it as patola. GD interprets it as patola while JN takes it as kākatinduka, kāravellaka and patola. Thus he was quite confused in the identity of the plant.

Kulattha—Ck informs that kulattha is of four types (according to colour)-white, black, variegated and red and again as of two types-wild and cultivated.

Kulinga $(\bar{a})$ —Ck takes it as uccatā or its type. JN interprets it as type of uccatā or it may be taken as karkatašrngī.

Kulingaksi-It is unanimously taken as petika.

Kuvala--Kuvala is one of the three types of badarī. According to Ck, it is the sthula (big) type.GD also takes the same view. JN takes kola and kuvala as different and interprets the former as medium type and the latter as big one.

Kust ha—It is well known by its own name and is not puskaramula-says GD. It indicates the long standing confusion between kustha and puskaramula.

Kusthaghna-It is a well known epithet for khadira as Ck says but GD takes it as edagaja(cakramarda).

Kunaka-GD takes it as patola while JN as its variety.

Kustumburu—GD says that it is well known and dhaniyaka is taken as its substitute. JN, however, takes fresh coriander plant.

Kusmanda—Ck explains it as sarpacchatraka. This raises doubt about the reading which might be 'kuskunda' (see Sa.6.11).

Krtamāla—It is suvarņahali according to Ck. GD and JN give its correct Bengali name 'šonālu'. Both GD and JN, in the context of mahākhadiraghrta, take nātākaranjā (latākaranjā) by krtamāla.

Krtavedhana--It is interpreted by Ck as jyotsnika, a type of ghosaka. GD, though following it, interprets jyotsnika wrongly as lataputki presumably under the confusion

of jyotismati(latāputki—Cardiospermum halicacabum Linn. is taken as jyotismatī in eastern parts). Once he says it as šveta ghosaka. JN has rightly taken it as košātaki.

Krsnagandhā—JJ interprets it as šamī and others as šobhānjanaka. Other commentators unanimously take it as šobhānjana.

Kevuka-GD says that it is commonly known as 'keu'. Once he says it as 'keuphala' by which it is not clear what plant he had in his mind. JN, perhaps taking it as kramuka, interprets kembuka as puga and once as pattura.

Kelūța—Ck and GD take it as a sweet tuberous plant but JN explains it as a type of udumbara.

Kesi-Ck interprets it as bhutakesi.GD takes it as šankhapuspi and JN as jatamansi.

Kait arya—Ck and JN interpret it as katphala and parvatanimba while GD takes it as katphala and kaivartamustaka.

Kola--It is one of the types of badara. GD and JN take it as bigger variety and the dried one.

Kovidāra—Ck says that it is well known by its name and blossoms in autumn. GD takes it sometimes as rakta kāncanāra and sometimes as šveta kāncanāra. Similar is the position of JN. It seems that they could not distinguish between kāncanāra and kovidāra as Ck did.

Košāmra—Ck says-it is well known. GD explains it as young mango fruit (bālāmra) and again as udiāmra. JN interprets it as small mango.

Kramuka—JJ interprets it as betel nut ( $p\overline{u}gaphala$ ). Ck vascillates between pațțikālodhra and  $p\overline{u}ga$ . GD takes it as  $p\overline{u}ga$  while JN, following Ck, takes it as pațțikālodhra or  $p\overline{u}ga$ .

Krauñcādana—It is interpreted as krauñculikā (or gheñculikā) while JN says it once as ciñcoțaka or rakta kašeruka.

Ksavaka(thu)--According to JJ, it is the same as rajaksavaka. Ck interprets it as that which causes sneezing and one of the types of parnasa. GD gives its local name as 'hanciya', and JN as 'henceta'.

Ksiridruma-These are five-vata, udumbara, ašvattha, plaksa and kapitana.

Kşirasuklā — JJ takes it as kşiravidārī and others as kşirakākoli. Ck interprets it as brhat šrngātikā, ksiravidārī or vidāri. GD takes it as ksiravidārī while JN says it once as ksiravidārī and again as trivrt.

Ksirini--It is taken as dugdhika and somewhere as generally laticiferous weak plants.

GD even takes trees like vața etc. having latex; once he interprets it as svarņaksīrī. JN takes it once as dugdhikā and again as ksiralatā.

Ksudrasahā—JJ interprets it as mudgaparņī. Ck, in addition, takes kumārī while both GD and JN as red kuravaka.

Ksumā-For ksumā, GD gives local name 'masinā' (see atasī).

Ksemaka—It is coraka according to JJ and Ck. GD takes it as haridra and informs the others' view as corakastha. JN reads 'ksemika' and explains it as haridra.

Kşveda—Ck takes it as krtavedhana.GD reads it as 'kşeda' and interprtes it as košātakī and again as latāputkī (see krtavedhana).

Khandikā---It is triputa kalāya and JN rightly gives its name as 'khesāri'. GD, however, wrongly takes it as varttula kalāya (pea).

Khadira—GD has confused the identity of the well known plant khadira taking it as šveta khadira as well as babbūla.

Kharapuspa(ā)—GD interprets it as yamānī and apāmārga. JN is also quite confused, he takes the plants kharāsānī (pārasīka yavānī-Hyocyamus), apāmārga, vanatulasī and barbarī.

Kharāsva( $hv\bar{a}$ )——Ck takes it as ajamodā. JN also has the same view except once when he takes it as yamānī. GD interprets it as pārasīya yamānī.

Kharjūra--GD says it of two types-big and small according to the size of the fruits. JN, however, says that it is of two types (according to the size of the plant)-vrksa(tree) and vitapa (small tree) and informs that some take it as of three types-vrksakharjūra, kharjūra and pindakharjūra the last one having big fruits and growing in the persian region.

Gand ira(ka) –Ck interprets it as šamatha- šāka which is of two types-red and white The former is pungent (and terrestrial) described in the group of green salads and bein a plant of tulasi group whereas the latter is aquatic and used as pot herb.

Because of difference in property the former acts as a causative agent and the latter as a remedy for raktapitta. GDinterprets samatha once as  $\overline{sa}$  linca and again as samasthila. He also takes it as durva or durvabheda. JN takes it as a pot herb and interprets samatha as samasthila.

Gandirapuspi—Ck and JN interpret it as šamatha while GD as brhat šamatha. Gandirapuspi, as the word indicates, denotes a plant having fowers like those of gandira and as such must be different from but similar to the latter.

Gandhanākuli-According to JJ, it is suvahā known commonly as godhāvatī. Ck and

JN call it as a type of rasna(nakuli being the other one).GD says that it is known as sugandhi.

Gandhapriyangu-It is priyangu itself. It is an aromatic drug and not the cereal priyangu.

 $Gav\overline{a}ksi$ --GD gives its names as godumba and goraksakarkati. JN takes it as whiteflowered indravaruni and again as višala. It may be noted that višala is a different plant known as brhad indravaruni or mahakala.

Gavedhuka-Ck says it ghuluñca. It is of two types-wild and cultivated. It is one of the grassy cereals (trnadhānya).

Gargeruki-It is taken unanimously as nagabala.

Gundra—It is a grass, according to JJ. Ck has mentioned it as 'guluñca' and perhaps confusing it with guduciGD has interpreted like that. Twice he has said it as kampillaka. JN has taken it as eraka, a type of šara or rocanika.

Guhā--JJ and Ck interpret it as pršniparnī while GD takes šālaparnī.

 $G_{r\bar{n}jana}(ka)$ —Ck interprets it as that similar to garlic possibly onion or its type having shoot, stalk and leaves or red onion. Or it may denote sobhanjana. GD has given its local name as 'ganjora'. JN follows him but once says that grnjana is the red type of radish.

Gopi--It is sariva while GD takes it as šyamalata.

Golomi--Ck interprets it as bhūtakešī or šveta dūrvā. JN follows him. GD puts godumbā in place of šveta dūrvā.

Granthi—It is interpreted as pippalīmula by GD and JN but the latter takes it once as bisagranthi (lower part of the lotus stalk).

 $Ca(cu)\overline{n}cu$ -It is nadica. GD takes it as eranda perhaps in the confusion that cuncu is also one of the synonyms of eranda.

Candā--Ck interprets it as corapuspīlocally known as corahulī. JN mentions it once as coraka. GD, however, is quite confused in its identity as he takes two plantsšankhapuspī and corpuspi. Once he reads 'canda' in stead of 'canda' and explains it as pidanga.

Candana—Ck takes it as rakta candana. GD quotes a verse which says that by 'candana' rakta candana should be taken but he has also taken šveta variety in many places. JN takes both šveta and rakta varieties according to context and once as kucandana commonly known as bakam.

Carmakasā—It is carmacațikā or saptalā. În my opinion, it is the same plant which is

302

also known as carmivrksa (camror).1

Cargeri-JN has interpreted it as amlalonika which is known as amarul in Bengal.

 $C\overline{a}rat\overline{i}$ —Ck interprets it as kumbhī while others take it as brahmayastikā. GD says it as kumbhādulatā synonymous with padmacārini; others accept it as brahmayasti; JN explains it as padmacārini or brahmayasti in others' view.

Citrā-Ck gives it different interpretations. Once he says it as dantī and again as gorakṣakarkațī or red variety of eranda. GD puts jayapāla as alternative to gorakṣakarkațī. Again he says it dravantī. JN takes it as dantī, gorakṣakarkațī or red eranda.

Cirabilva-It is interpreted as karañja by Ck.GD, besides it, aid it as naktamāla and has given nātā as its local name. JN also follows him. It may be noted that generally naktamāla is taken as a synonym of karañja but as nātākarañja of Bengal is latākarañja, according to the latter two commentators, naktamāla would denote latākarañja and not karañja. Moreover, cirabilva is nowadays taken as different from both the above plants.

Cirbhat a-Ck interprets it as karkatī. Both GD and JN take goraksakarkatī. GD alsc says it godumbā.

 $Cukri(\bar{i})k\bar{a}$  --JJ explains it as cangeri. GD also takes it as cangeri or amlalotaka. JN, however, mentions it as cukrapalanka which is a different plant(Rumex vasicarious Linn.). Originally cukra and cukrika were names of this plant, later on it became synonym of other sour plants too such as cangeri and cinca.

In case of cukrika, Ck has taken cangeri while GD takes it as pot-herb probably cukrapalanka.

Cuncuparnik $\bar{a}$  --It is a type of n $\bar{a}$ dica according to Ck. GD and JN take it as cencu $\bar{a}$  s $\bar{a}$ lor cuncu.

Coraka--Ck interprets it as corapuspi an aromatic plant commonly known by its name. He has also mentioned it as 'candālaka'. GD takes it as corapuspi but also as šankhapuspi and sprkkā known as pidanga šāka. JN explains it as corapuspi and candā, thus he accepts coraka and candā as synonyms. (see candā).

*Chatrā* –Ck has interpreted it as kokilākṣa, there the variant is 'indrā' at another place, he interprets chatrā and atichatrā as madhurikā and šatapuṣpā respectively or two varieties of droņapuṣpī. GD takes it as madhurikā and remarks that chatrā and atichatrā are well known while others take them as šatāhvā and madhurikā. JN has

1. For details see author's Dravyaguna-vijnana, vol.V,pp.143-45.

taken three different plants-kokilākṣa, šatāhvā and dhānyaka at three palces. Thus he was not sure about its identity. (see atichatra).

Jatila-Ck takes uccata and again mansi. JN follows him. GD takes only jatamansi.

Jambira---In this context, Ck takes it as a type of parnasa having aroma like that of jambira fruit ('jambiraphalam sugandhi' seems to be misprint, it should be rightly as 'jambiraphalasugandhi'). GD says that (here) it should be taken as a type of parnasa because of its masculine form(it means that the word in neuter gender would denote fruit). JN says that jambira is a green pot-herb grown in uttarapatha, sour in taste and having lemon-like aroma. Some take it as a type of parnasa.

Jalapippali--It is an aquatic plant having fruits like those of pippali.

Jati--Ck takes it once as āmalakī and again as saumanasyāyinī (Jasminum grandiflorum Linn.). Others, however, take yūthikā (Jasminum auriculatum Vahl.). Leaves of jātī are used. GD takes it as bigger type of āmalaka or jātīphala. Again he takes it as mālatī. Interpretation of 'jātī' as āmalaka does not seem to be correct and perhaps because of this JN decided to keep quiet on this point.

Jingini-It is a common plant according to Ck and JN while GD takes it as manjistha.

Jivanti--Ck interprets it as the common plant having golden-coloured (yellow) stems. This seems to be Dendrobium macraei Lindl. which was, at a time, popular as jivanti. GD's 'svarnabala' seems to be misprint, it may be 'svarnavarna' meaning the above plant. At another place, he writes it as a potherb of which leaves are use. JN says it as 'šāka-višeṣa'(a particular type of pot-herb) or jīvantī-šāka.

Jongaka--It is generally taken as aguru while GD takes it as kakanasika.

Jyotișmati – JJ interprets it as kangumardanikā. Ck mentions it as kānkanikā. GD says it latāputkī having leaves like those of kāravella. Again he mentions it as ghosaka or its type. JN writes it as katabhī.

Tagara--It is taken as tegarapadika or tagarapaduka. JN once interprets it as aguru.

Taruni—Ck interprets it as  $\overline{a}r\overline{a}mataruni$  or navamalika. GD and JN take it as ghrtakumari which does not seem to be correct because it is not found in ancient sanhitas.

Tinisa--According to JJ, it is syandana while others take it as its type. Ck interprets it as vanjula. GD also takes it nemi (vrksa) or a type of syandana.

Tintidika--GD and JN interpret it as vrksamla but, in fact, it is a different plant.

Tilapami--JJ interprets it as that which is commonly known as coraka. Ck takes it as

hulhul. GD interprets it as leaves of cakramarda and again as rakta candana. JN says that it is coraka while others take it as šrīhastinī. At another place, he takes it as rakta candana.

*Tilvaka--JJ* interprets it as patțikālodhra. Ck explains it as lodhra but comments that due to the word 'taru' (meaning tree), it eliminates patțikālodhra and denotes šābaralodhra which is a big tree. GD takes it as white lodhra. JN says it as šābara lodhra.

Tugaksiri—JJ explains it as an inorganic substance simulating vanšarocanā. Ck takes it vanšarocanā while others take it as above. GD and JN uniformly mention it as vanšalocanā. The latter once writes it as 'vansalocana'.

Tumburu--It is well known by this name. GD says that it is similar to coriander which is also taken as its substitute. JN says it as a well known plant dhanyaka or its type.

Tejasvini—-Ck says it tejovatī which is cavikā. GD says it once as latāputkī and again as cavī or cavya. JN writes it as cavikā. Tejohvā is its synonym but JN takes it once as vacā. Tejovatī is generally described as a type of jyotişmatī. In eastern part of the country, latāputkī is taken as jyotişmatī. (see jyotişmatī).

Trapusa--GD surprisingly takes some big fruit like gourd. In fact, it is cucumber.

Trayamana--GD calls it 'jalabahala' which is not clear. JN explains it as trayantilata which is common in Bengal as baladumura.

Tridašāhva--It is devadāru but some take it as sprkkā.

Triphalā—The word means the group of three fruits. Generally it denotes the group of haritaki, āmalaka and bibhītaka(harītakyādi or big triphalā). The other triphalā is the combination of kāšmarya, drākṣā and parūṣaka (small triphalā).

Trivit — Trivit is of two types—reddish and black (in root). Generally the former is preferred, GD at one place, has interpreted 'trividdanti' as one of the three types of danti which are nagadanti (with long roots), trividdanti (with short roots) and dravanti (a small tree with short roots).

 $Dandairak\overline{a}$  --Once Ck says it as the plant known as hoggala. Again he interprets it as a shrub known as gundra or it may be taken as nala.

Dantasatha-JJ interprets it as vrkšāmla. Ck takes it as jambīra and others as amlalota.GD takes it as jambīra (kāgajī nimbu) and JN jambīra or its type.

Darbha—Ck takes it as uluy $\overline{a}$  grass. GD interprets it as uluy $\overline{a}$  but at certain places as kuša. JN follows GD.

 $D\overline{a}nu$ —GD interprets it as devad $\overline{a}ru$  while JN takes it once as  $d\overline{a}ru$  haridr $\overline{a}$  and mentions other's view as devad $\overline{a}ru$ .

CARAKA-SAMHITA

CH.

Dipyaka—JJ takes it as ajamodā. GD interprets it as yamānī and ksetrayamānī.JN says it as ajamodā.

 $Dur\overline{a}labh\overline{a}$ —Both GD and JN interpret it as yavasa which does not seem to be correct because it is a different plant. Duralabha, also called dhanvayasa, is Fagonia cretica Linn. while yavasa is Alhagi camelorum Fisch.

Dravanti——Ck says that it is danti itself or its type having divided leaves. GD takes it as smaller type of danti. He further elaborates that danti is of three type-with long root, (nagadanti), with short root (trivrddanti) and a small tree(dravanti). It is not clear what he means by Trivrddanti. (see trivrt).

Dvāradā—It is šāka tree (Tectona grandis Linn.f.) while GD takes it as pālanka šāka (Spinacia oleracia Linn.).

 $Dvipik\bar{a}$ —Ck interprets it as kanțakāri and says that in case of the variant 'dvipišatru' it denotes šatāvari. Again he explains it as hinsrā and in others' view kanțakāri. GD and JN take it as vyāghri (kanțakāri).

Dhanvana-It is a tree known as 'dhamana' but JN once says it as karira perhaps on the basis of 'dhanva' meaning arid zone.

Dhavani- It is interpreted by commentators as kantakari while GD takes it as pršniparn<sup>4</sup>

Dhyāmaka- Commentators interpret it as gandhatrna or kattrna while JJ takes it as a grass resembling kattrna.

Naktamāla-Ck interprets it as karanja while both GD and JN say it as nāțākaranja at one place though at another place they take it as karanja.

Nakha-It is an aromatic animal product but GD once takes it as himsra perhaps in the confusion that it has synonyms like vyaghranakhi and grdhranakhi.

Nata-According to JJ, it is tagara. Ck once says it as tagarapadika and adds that siulicoppadaka is taken as its substitute. GD and JN follow him.

Nadimāşaka-Ck interprets it as udīmānaka. GD says it vardhamānaka. JN, however, bifurcates it into nandī and māşaka which are interpreted as tuņderikā and vāstula respectively.

*Nadimukhi*- Ck interprets it as yavika. GD takes it as a kind of wheat while JN explains it as type of madhulika (finger millet).

Nalada- It is māņsī according to JJ and Ck. GD says it jatāmāņši and again ušīra. Once he says that it is ušīra but others take it as jatāmāņšī. JN interprets it as māņsī (jatāmāņsī), a type of ušīra and lāmajjaka.

. 306

 $N\bar{a}kul\bar{i}$ -JJ interprets it as sarpagandhā which has aroma like that of serpent. According to Ck, it is cavikā and rāsnā. Once he says 'nākulīdvaya' as two types of rāsnā. GD further clarifies these types as rāsnā and sugandharāsnā. JN takes nākulī and gandhanākulī as two types of rāsnā. Once he says these as sarpāksī and sarpagandhā. Again he takes it as sarpagandhā.

Nagadanti-Ck interprets it as kāsthapātalā and a type of danti. GD takes it as a type of danti.

Nagara-It is generally taken as sunthi but in some contexts is accepted as musta particularly in case of paittika disorders.

Nādī-Ck interprets it as nādīca. GD explains it as nādīšāka commonly known as dandalšāka. Once he says it as (fruit)- stalk of gourd etc. JN takes it as nādīca which is pot-herb of bitter jute.

Nalikā-It is gonādīca according to Ck. JN explains it as gonādī or a type of kalambi, an aquatic pot-herb, having long stalk.

Nicula-JJ takes it as vanjula which is a synonym of vetasa. Ck interprets it as hijjala. JN says it vetasa, jalavetasa or hijjala.

Nidigdhikā-It is kaņțakāri. Its two types are brhatī and ksudrā (kaņțakāri). JN takes them as kaņțakāri and goksura.

Nyagrodha-JJ interprets it as a type of vata (banyan tree) having hanging roots and red fruits. Generally it is used as synonym of vata. JN once takes it as a type of vata. There is a group of four trees (nyagrodhadi) consisting of nyagrodha, udumbara, ašvattha and plaksa.

*Pañcārgula*-Ck interprets it as citrairanda, a type of eranda. GD takes it as small eranda. JN says pañcāngula and urubuka as white and red types of eranda respectivel. Once he explains pañcāngula as citrairanda.

Pattarga - Cl. interprets it as rakta candana but, in fact, it is a different plant (Caesalpinia sappan Linn.).

*Pattūra*·According to JJ, it is sārivā. Ck takes it as šālinca. GD once interprets it as vakam which is rightly pattanga thus he has confused between pattanga and pattūra. JN takes it as šālinca.

Patra(ka)-It is tamalapatra or tejapatra. JN once takes it as tališapatra.

Padmacāratī-GD interprets it as kumbhādu latā.

Padmā-JJ interprets it as padmacāriņī. Ck takes it as brāhmaņayastikā. GD explains padma (padmacāriņī) as brāhmaņayastī or bhārngī. JN follows him.

307

Payasyā-According to JJ, it is arkapuspī. Ck takes it as vidārī, ksīravidārī, kākolī, ksīrakākolī or arkapuspī. JN explains it as vidārī or ksīrakākolī. Thus the later commentators are quite confused in its identity.

Parivyādha-Ck takes it as a type of vetasa. GD mentions it as jalavetasa. In fact, parivyādha is one of the synonyms of karņikāra.

Parvapuspi--It is interpreted as kukkuti by Ck and GD while JN takes it as kunkuma.

Palaikasā-According to Ck, it is guggulu or jatāmāmsī. GD takes it as guggulu or goksura. JN follows GD but adds lāksā as one of its meanings.

Palandu GD says that palandu is of two types-palandu and ksirapalandu.

Palasa(a)-It denotes šatī but JN takes tamālapatra.

Patha Commentators have described it as of two types-one having big leaves and the other with smaller ones. Ambastha is given as its synonym. Akanadi' is its Bengali name.

Papacelika-It is interpreted as pathašaka. GD, however, takes it as karavellaka.

Paravata-Ck says that it is common in Kamarupa (Assam). GD interprets it as a type of jambira which is well known in Kamarupa and is of two types-one sweet (cold) and the other sour (hot). JN says that it is a fruit white-red and sweet-sour when ripe.

Paṣānabheda-GD interprets it as pātharacunī or prastaracūra but once he says it as cāngerī or asmantaka.

Pippali-Besides pippali, the plant proper, it denotes sometimes 'seed' particularly of mandanaphala as its seeds resemble those of pippali. GD once takes in this sense. JN explains 'pippali-dvaya' as pippali and gajapippali.

*Pitadāru-Pitadru-*Ck explains it as devadāru. GD interprets it as dāruharidrā and again as sarala. JN also takes it as devadāru and again as dāruharidrā. Sarala and devadāru can not be 'pītadāru' as their wood is not yellow. Perhaps they are included because of the confusion between the words 'pītadāru' and pūtadāru'. In fact, they are quite different and pītadāru is dāruharidrā.

*Piluparņi*-JJ interprets it as madhusravā and says that some take it as mūrvā. He also informs that piluparņī is of two types-one having smooth and the other rough leaves. Once he explains it as morața. Thus he took piluparņī as morața with madhusravā as a synonym and mūrvā being different from it. Ck also takes the same view but he does not distinguish between morața and morațā. GD and JN take it once as morațaka and again as mūrvā. Thus they were confused in its identity.

Punarnavā-GD takes punarnavā and varsābhū as red and white types respectively. JN follows him.

Puskara, Pauskara, Puskaramla- 'puskara' denotes puskaramula as well as kamala of which leaves and seeds are used in these contexts. GD says that puskaramula denotes the specific drug and not kustha which, however, may be taken as its substitute.

*Putika*-Ck interprets it as kantakī karanja. GD takes it as karanja and again as natakaranja. JN rightly says it as a type of karanja known as cirabilva.

Prthvika-JJ takes it as hingupatrika. Ck interprets it as kṛṣṇa jīraka. GD explains it as kṛṣṇajiraka as well as sūkṣmaila. JN adds one more-sthulaila.

Prakiryā-Ck says that prakiryā and udakiryā are the two types of karanja. GD follows him but once mentions it as natākaranja. JN also says it as one of the two types of karanja, the other being udakiryā.

*Prativisā*-JN explains it as ativisā but, in fact, it is a different plant being one of the two types of ativisā.

Pratyaksreni-It is danti according to Ck and JN while GD explains it as musikaparni, a type of danti and again as dravanti.

Pracinamalaka. It is paniyamalaka. JN says it as grown in the eastern region.

Priyaka-GD surprisingly interprets it as priyanguvrksa while JN takes it as a type of sale

*Priyaigu-It* is the name of both a cereal and an aromatic plant substance. It has been interpreted by commentators according to context.

*Priyāla*.It is said by Ck as commonly known in Magadha. GD says that the fruits of priyāla are of two types-rājādana and priyāla but, in fact, they are different plants comments that piyāla fruits are sweet-sour often found in Magadha.

*Plava*-JJ interprets it as latvaka. Other commentators explain it as kaivartamustaka says it once as bhadramusta.

Phanijjaka-It is a type of parnasa or tulasi. GD interprets it in various ways as madjambira (a type of matulunga), gandhaparnasa (a type of parnasa), a type of asphou and madayanti root.

Phalini- It is generally taken as a synonym of priyangu but Drdhabala has given it as one of the synonyms of iksvāku.

Phali- Ck interprets it as nyagrodha while GD, confusing it with phalini, takes priyangu.

Phenila-It is upodika while GD takes it as kola.

Bandhujiva-Ck interprets it as putrajivaka but it is a different plant.

Bala-Ck interprets vijaya as bala and as such takes 'baladika' as the formulation

beginning with vijayā (CS. ci. 25. 47) but rightly it may be that beginning with balā (ibid. 75-76). GD, by 'balādvaya' takes two types of balā having white and yellow flowers; others, however, take it as balā and gorakṣatanḍulā. He interprets balā as atibalā or gorakṣatanḍulā, pīta balā or šveta balā in different contexts. By balā and atibalā he takes yellow and white types of balā respectively. JN rightly takes balā as pīta balā and balādvaya as balā and atibalā.

Brhati-By 'brhatidvaya' brhati and kantakari are taken.

Brahmi-It is a well known plant (potherb) but GD once interprets it as brahmanayasti.

Bhandi-Ck says that it is well known. So does JN. GD, however, comments that it is commonly known as 'bhanti' or 'bhandi'.

Bhadrapami-Ck interprets it once as bhadali and again as gambhari. GD says it as gambhari while JN as bhadali.

Bhavya JJ interprets it as a sweet fruit found in uttarāpatha. Ck takes it as karmaranga (phala) and informs that others take it as a fruit having been composed merely of skiny layers. Once he says it as grown in northern region while others take it as karmaranga. Thus it is clear that he was not at all sure about its identity. GD also follows the same line. Once he says it as calta, again as karmaranga and in others' view as assemblage of skiny layers. JN follows the above and informs that calta is common in Bengal.

Bhūtika-According to JJ, it is kattrņa. Ck takes it as kattrņa or yavānikā. GD interprets it as yamānī while JN takes it sometimes as yamānikā and again as gandhatrņa.

Bhūrja-JN gives its explanation as valkadruma (because the outer covering or bark is prominent and used as bhūrjapatra for writing and other purposes).

Bhūstṛṇa-Ck interprets it as gandhatṛṇa, GD as gandhatṛṇa and uluyā and JN as gandhatṛṇa and rohiṣa. Thus gandhatṛṇa is common in all. In fact, its identity with gandhatṛṇa has been due to the confusion between 'stṛ' and 'tṛ'. The word is 'bhūstṛṇa' and not 'bhūtṛṇa'. Bhūtṛṇa is an erect plant whereas bhūstṛṇa spreads on the ground (bhuvaṃ stṛṇati ācchādayati).

Mandukapami-Ck has given its regional name 'manimani. GD, apart from this, has interpreted it as manjistha or danti. JN has given its local name 'thanakuni'.

Matsyākhya(kṣa)ka- Ck says that it is well known as 'macchu' or 'machechi' while others take it as a type of aindri. GD interprets it as tanduliya and JN as pattūra.

Madhuka-JJ comments that madhuka is of two types-terrestrial and aquatic. There is nothing particular in GD's comm. JN, however, mentions it once as 'madhuka'.

Madhupami-According to JJ, it is the aquatic type of yastimadhu. Ck interprets it once

MEDICINAL PLANTS

as vikankata and again as guduci. GD says it as guduci and again as lataputki or guduci.

Madhurasa-IJ says it as murva with corasnayu as its synonym.

Madhusigru-Ck interprets it as the smaller type of šobhanjana or šobhanjana itself. GD takes it as red type of šobhanjana having short stature and red flowers.

 $Madh\overline{u}lik\overline{a}$ -Ck interprets it as smaller type of wheat or a grass known as 'markatahasta'. GD and JN only repeat this comm.

Maruvaka-GD interprets it as pinditaka (madana) which does not seem to be correct.

Masūravidalā-According to context, it is taken as yama (the blackish variety of trivit) or the split seeds of masūra.

Mahāpatrā(i)-Ck. takes it as šyonāka while GD and JN take bigger type of jambu.

Mahāsrāvaņi-JJ interprets it as alambusā having bigger fruits. Ck also calls it bigger variety of munditikā. GD says it sometimes as red and again as white munderi.

Mahāsvetā-Ck interprets it as a variety of aparājitā (šveta) or kaṭabhī. GD and JN follow him.

Mahāsahā It is generally taken as māṣaparņī but GD and JN have interpreted it once as white kuruvaka.

Mamsi-It is well known as jatāmāņsī but JN once says it as murāmāņsī which is, in fact, a different plant.

 $M\bar{a}$ sa-Interpreting 'dvim $\bar{a}$ sa' Ck says that it denotes two types of m $\bar{a}$ sa-m $\bar{a}$ sa and r $\bar{a}$ jam $\bar{a}$ sa while GD and JN take mudgaparni and m $\bar{a}$ saparni.

Muklaka-JJ interprets it as danti but as it is read among dry fruits it seems to be one of them. Ck and also JN explain that it is one of such fruits grown in Northern Himalayas.

 $M\overline{u}rv\overline{a}$ -JJ explains it with two synonyms-moratā and corasnāyu.

Mulakaparni- Ck interprets it as 'šobhānjana and again as guggulu.

Mūsikaparņi-It is one of the synonyms of danti. GD once says it as dravanti, a type of danti. JN once takes it as maņdūkaparņi.

Mrgalindikā- Commentators interpret it as bibhītaka but it seems to be a different plant known as 'miriglendi' (Gnetum montanum Markgraf.).

Moca-It is interpreted as kadaliphala but GD once says it as amalaki.

Yavaka-Ck has interpreted it as a kind of sukadhanya (awny cereals), a type of vrihi or smaller type of yava. GD has said it as a type of sali rice, smaller type of yava and

CH.

venuyava (barley-shaped fruits of bamboo). JN says it as a type of vrihi or šāli and smaller type of yava. Thus the commentators were not sure about its identity.

 $Yav\overline{a}(m\overline{a})n\overline{i}$ -GD interprets it as vanayamani or ksudrayamani. JN says that it is well known as ajamoda and again as vanayavani.

 $Yav\overline{a}sa$ ,  $Y\overline{a}sa$ -JN rightly says it once as yav $\overline{a}sa$  but often takes it as dur $\overline{a}labh\overline{a}$ , so do Ck and GD. Yav $\overline{a}sa$  and dur $\overline{a}labh\overline{a}$  are different plants.

Yatuka-All have unanimously interpreted it as white salaparni.

Yuvati-Ck and JN have interpreted it as navamālikā while GD takes it as priyangu.

 $R\overline{a}jaksavaka$ -Ck interprets it as dugdhika. GD takes it as dugdhika and once as ksavavrksa. JN says it as dugdhika and again as krsna rajika or rajasarsapa while others take it as a plant having big leaves and causing sneezing.

Rajamasa-Both GD and JN give its Bengali name as 'Barabati'.

Rājādana-Ck interpret it as ksīrī or ksīrikā known as 'venculiki' or ghenculiki'. GD takes it as piyāla or its type but, in fact, it is a different plant. JN rightly says it as 'ksīriņīvrksa' but once mentions it as piyāla.

*Ruhā*-It has been interpreted differently. JJ takes it as dagdharuhā while others take it as samangā. Ck takes it as vrkṣaruhā which is evidently vandāka. GD says it as a common tree and once as dūrvā. JN says it once as vrkṣaruhā and again as chinnaruhā (guduci).

R(L)odhra-GD interprets it as šābara lodhra(or rakta lodhra) and says that pattikā lodhra is white. It may be noted that Drdhabala has mentioned lodhra as one of the synonyms of tilvaka which Ck takes as šābara lodhra. (see tilvaka).

R(L)omasa- Ck takes it as kāsisa or tamālapatra. GD takes it as misi, maurī(madhurikā) or jatāmāņsī. JN takes it as dhātukāsīsa and comments that Vrnda reads 'sālomaša' where 'alomaša' means tamālapatra.

Rohā-It is interpreted as anjalikārikā which is lajjālu. (see ruhā).

Latā-JJ interprets it as priyangu. Ck, besides this, takes manījisthā and šyāma dūrvā as well. GD takes manījisthā and šyamalatā. JN takes manījisthā, šyāmālatā and dūrvā.

Lavarga-Commenting on lavarigaphala, all the commentators have said that in reality it means the flower-peduncle and not the fruit itself. GD adds that there is no fruit other than this. But it is not the fact. The fruit of lavariga is called 'mother clove' and the part which is commonly used as lavariga is flower-bud.

Lāigalaka(i)-Lāngali(kalihāri) is a well known plant. GD, however, takes lāngalaka as

smaller langali and langalaki as variegated castor leaves.

 $L\bar{a}majjaka$ -Ck takes it once as ušira and again remarks that  $l\bar{a}majjaka$  and ušira are the two types of ušira which are fragrant and non-fragrant respectively. GD once says it as fragrant root of virana.

Lonika -GD and JN once take it as amlalonika(cangeri).

Vañjula-According to Ck, it is vetasa. GD, besides this, takes ašoka and tiniša. JN interprets it as vetasa and ašoka.

Vața-JJ interprets it as that having no praroha(hanging roots). Ck follows him. Commenting on 'vațādi' Ck says that the group consists of five trees-vața, udumbara, ašvattha, plakṣa and kapītana(according to another version plakṣa is not there, which may be printing mistake). GD, however, takes seven entities (omitting the first three) out of the ten drugs of the mūtrasaṅgrahaṇīya mahākaṣāya. JN gives 'nāmnā' the Bengali name for vatāvaroha.

Vatsaka-JJ interprets it as indrayava (the barley-like seeds of kutaja). Once Ck takes it as kutaja and remarks that 'vatsakadvaya' may mean two types of kutaja as described by Caraka. GD and JN follow this.

Vanatrapuși- Ck and JN interpret it as godumbā having big fruits while GD takes it as small variety of wild cucumber. The former may means višālā (Trichosanthes Palmata Roxb.). In my opinion, it may be Podophyllum hexandrum Royle.

Vayahsthā-Ck interprets it as brāhmī and again as guducī. GD has taken, from vayahsthā, four plants- brāhmī, harītakī, bibhītakī and āmalakī. JN says it as brāhmī, guducī and ksirakākolī.

Varārga-JJ says that it is tvagdala (tvakpatra) while others take it as jātīpatrikā. Ck interprets it as tvak or gudatvak. GD and JN once take 'varāngadala' as leaves of priyangu. JN takes it once as guggulu.

Varsabhu-It is taken as one of the varieties of punarnava (see punarnava).

 $V\bar{a}nira$ -According to JJ, it is a type of vetasa having non-fragrant root. Ck explains it further that vetasa has fragrant root whereas  $v\bar{a}n\bar{i}ra$  has non-fragrant one. Once he says that it is a fragrant type of usira which seems to be a mistake. JN once says it as jalavetasa.

*Vijayā*- There has been great confusion in interpretation of this term. JJ interprets it as aparājitā. Surprisingly Ck mentions it as balā without any apparant basis. Pushing it further he takes balādi gaņa as beginning from vijayā which also does not seem to be correct because balādi, in fact, should begin with balā and not with vijayā. Vijayā here may mean harītakī. GD has taken it as leaves of šakrāšana (Cannabis sativa Linn.)

which is not correct as there is no use of bhanga in Brhattrayi.

*Vidāri*-It is commonly known as vidārikanda with 'bhūmikūsmānda' as synonym. GD, perhaps on the basis of Dalhana, says that vidārikanda is of two types-one with little and the other with profuse latex.

*Vidula*- Ck interprets it once as hijjala and again as vetasa. GD takes it as jalavetasa while JN says it once as jalavetasa and again as vetasa.

Visālā-GD and JN interpret it as gorakṣakarkatī (indravāruņī) but, in my opinion, it is a different plant known as brhat indravāruņī.

 $Vis\overline{anika}$ -Ck takes it as  $\overline{a}vartan\overline{i}$ . Šveta vis $\overline{a}nik\overline{a}$  has been interpreted by him as  $\overline{s}at\overline{a}var\overline{i}$ . GD says it as mesašrng and remarks that ajašrng is of two types-vis $\overline{a}ni$  and ajašrng i. JN takes it as mesašrng and once as  $\overline{gavaks}$  while others take  $\overline{s}at\overline{a}var\overline{i}$ .

*Virā*- JJ interprets it as kşirakākolī and again as jālandharīya šāka. He adds that some take it as kākolī. Ck takes it as jālandhara šāka, vrddhi, vidārīkanda and kşīrakākolī while some take it as šālaparņī. GD says it as kşīrakākolī, šālaparņi, pršniparņī and kākolī. JN ilso does not mention jālandhara šāka but takes it as āmalakī-bheda, šalaparņī, pršniparņī, kākolī, kşīrakākolī and mahāšatāvarī. It shows that they were not sure about the identity of the plant.

Vŗkṣāmla-Ck interprets it as bṛhadamla or mahārdraka. GD takes it as mahārdraka or tintidika. He further remarks that tintidika is of two types-vṛkšāmla and amlikā; in the former the plant (vṛkṣa) is also sour whereas in the latter fruit is sour. (see tintidika). JN says it as bṛhadamla, tintidika or its type.

Vrsciva(ra)- It is šveta punarnavā, JN once says it as smaller type of varsābhū.

Vrṣaparnikā--It is interpreted as a type mūṣikaparnī known as phanjipatrikā. GD once says it as sudaršanā.

Vetasa-JJ and Ck interpret it as that having fragrant root. GD, not understanding it properly, says it as amlavetasa, pānīyāmalaka, ašoka and vetasavrksa. JN takes it as amlavetasa and nicula.

Vaigandhika- JJ explains it as trijata or caturjata while Ck and GD take it as sulphur.

Vyāghranakha-Ck takes it as nakhī, an aromatic substance. Besides this JN takes it as a type of vyāghrī. GD, however, interprets it as hiņsrā (kālākada).

Sarkhapuspi-Surprisingly GD has interpreted it as corapuspi.

Saikhini-According to JJ, it is yavatiktā. Ck explains it as švetabudhnā or šveta bhallātakī. GD takes it as corapuspi or šankhapuspi which are one in his opinion. JN interprets it as yavatiktā(tiktalā) or corapuspi while others take it as švetabudhnā.

[CH.

Sat i-GD rightly says it as that having leaves like those of haridra. JN follows him.

Satāhvā-Ck says it as of two types-šatapuṣpā and madhurikā. GD mentions their Bengali name as 'šaluphā' and maurī.

Sallaki It is a well known plant as Ck says but GD and JN have confused this by saying it as šilhakavrksa or šilārasa.

Saringeșt  $\bar{a}$ -Ck interprets it as kākatiktā and again as gunjā. GD says it, moreover, rakta gunjā, ghantāravā and kākajanghā. JN takes it as angāravallikā and gunjā.

Sala-GD says that šala is of three types. Out of them the big tree is šala.

Salakalvani-It is taken unanimously as a type of salinca.

Salaparni-It is read as 'saliparni' only in Siddhisthana.

Silodbheda- It is generally taken as pasanabheda but GD takes it as salinca.

Sitaka- According to Ck and JN, it is amlalota while GD takes it as calitraphala.

Sitakumbhi(bhikā)-Šītakumbhī, according to JJ and Ck, is kāsthapātalā while GD and JN take it as the plant known as kumbhāda (or kumbhīrikā) latā.

S itapāk [-JJ interprets it as durva. Ck interprets it as šitalā (šītalī) or gaņdadurva. GD and JN, however, take it as šītalā or kākoli (or its type).

Sukabarha-It is interpreted unanimously as granthiparna. Šukabarha is a well known synonym of sthauneyaka and thus granthiparna and sthauneyaka may be equated.

Suskasāka-GD has interpreted it as leaves of pațța (jute plant) known as nalitāšāka (or lalitāpātā according to JN).

Sukari-It is interpreted as varahikanda while JN takes it as vrddhadaraka.

Srigavera-In medicine, it is used either iresh (ardraka) or dried (šunthi) according to context.

Syāmāka-GD says that it is commonly known as 'šyāmaghāsa'. JN informs that it is of three types-šyāmāka, hastišyāmāka and jalašyāmāka.

Syonaka- Ck distinguishes between šyonaka and katvanga by fruit which is bigger in the former and smaller in the latter. (see katvanga).

Srāvaņi-JJ interprets it as alambusā or muņditikā having fruit smaller than that of mahāšrāvaņi. Ck also says it as muņditikā (or muņdi). GD takes it sometimes rakta and again as šveta muņdi. JN takes it rakta muņdi. (see mahašrāvaņi).

Sriparni-According to JJ, it is katphala while other commentators take it as gambhari.

 $\check{s}_{reyasi}$ -JJ interprets it as hastipippali. Ck takes it as both hastipippali and rasna (or its type). GD takes it as gajapippali. JN, however, interprets it as rasna (or its type), gajapippali and haritaki.

Sadgranthā- It is vacā while GD, besides it, takes šveta vacā. JN goes a step further and once takes it as pita vacā.

Saikoca- It is interpreted generally as kunkuma while GD takes it as epithet and not a word denoting plant.

Saptalā-JJ interprets it as a type of yavānikā. Ck and the other two commentators take it as carmakasā.

Samaiga- It is a synonym for both lajjalu and manjisttha.

Sarja-GD interprets it as a the bigger type of  $\overline{sala}$  and again as dhunaka, its gum-resin. JN follows him.

Sariva-It is anantamula. There are two types of sariva-anantamula and šyama.

Sunisannaka-GD interprets it as nidralu (because of its hypnotic property). JN says that it is commonly known as 'šušuni' in Bengal.

Surabhi(i)-According to Ck, it is  $\overline{sukasimba}$  and a type of parnasa. GD says it as  $\overline{sukasimba}$  and again as gandharasna. JN takes it as  $\overline{sallaki}$  or  $\overline{sukasimbi}$ . There is a variant where it is explained as  $\overline{jatiphala}$ .

Suvahā-Ck interprets it as trivrt and again as rāsnā or hāpharamālī. GD takes it as trivrt and again as rāsnā, hāpharamālī or šephālikā. JN follows him.

Susavi-It is interpreted in various ways-Ck takes it as kāravellaka. GD takes three plants-a type of parņāsa, wild kāravella (or simply kāravella) and kṛṣṇna Jīraka. JN agrees with GD in the latter two items.

Somavalka-JJ takes it as katphala. Ck interprets it as khadira and again as vitkhadira while GD says the latter as šveta khadira. JN, integrating all these views together, has taken khadira, šveta khadira and vitkhadira.

Sauvani(tvak)--Ck takes it as bark of  $d\overline{a}$ ruharidr $\overline{a}$  while GD and JN take that of  $\overline{a}$ ragvadha. It is to be noted that in Bengal  $\overline{a}$ ragvadha is known as 'son $\overline{a}$ lu'.

 $Spr(pr)kk\overline{a}$ - GD says that it is known as pidanga ( $\overline{saka}$ ). JN says it as a type of fragrant pot-herb. It is not clear what plant they intended.

Svarnakşiri- JJ and Ck interpret with its original meaning. According to JJ, it is bitter, has thick leaves and barley-shaped fruits and is commonly known as kankustha. Ck clarifies that svarnaksiri is the source of kankustha. This plant is Euphorbia thom-

soniana Boiss. GD and JN perhaps mean by patuparni Argemone mexicana Linn. which is taken as svarnaks iri nowadays commonly.

*Haridrā* -- The two types of haridrā are haridrā and dāruharidrā. The former is also called pindaharidrā to distinguish it from dāruharidrā.

Hare  $\mu$  - It is taken as both kalāya (vartula) and reņukā like priyangu which is both a cereal and an aromatic substance.

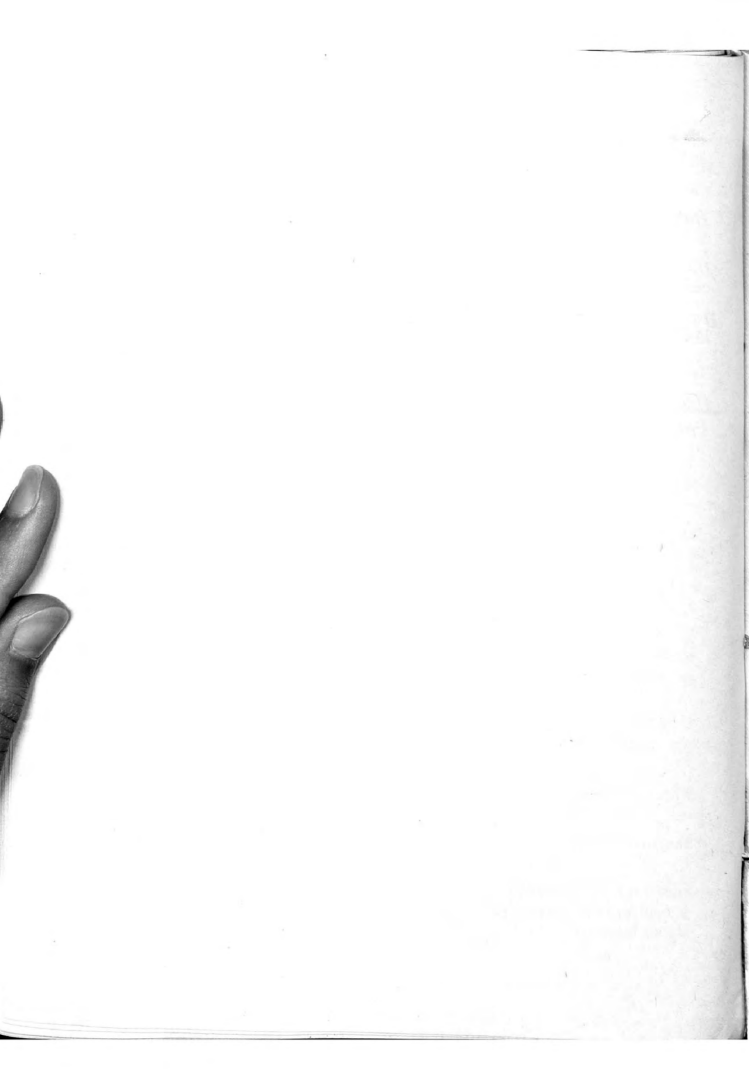
Hastidani-Ck interprets it as godumbā (indravāruņī) having big fruits which is also known as nāgadantī.

Hastipippali-Pippali and hastipippali (gajapippali) make 'pippalidvaya'.

Himsra-GD interprets it as kaliyakada while JN takes it as jatamansi.

For botanical names of the plants see vol. II, appendix II.

317



# **VPPENDIX**

## :21Bis

( 676182 tonis (25121: ( & o also ) is listo ?? ) is filos - ol Stale ( णहार ० छी ) मित्र एक तीइ 515 छाछ -(ereles of ) afo fig stypie -महतकाकारः मध्ये किविद्धतरेखः प्रवितिकृत्व-( १२१३२ ०मे ) महमीर तीहे राग्रास-वी०-अचीहकाः अस्तिविधिकमेदाः ( से० १६१९० ) ( 2010 0時) 窗印--31(diff: ( flo 56188 ) ( १७११३५ भाखरोट हति लोके ( चि० २६१९७१ ) ( ण्हाहह की किंक मेंद्र डांग्रहास-- आखरीर होते स्वात्तम प्रहम ( सू॰ २७११५७) 10-44484 MIAJE: ( Ho 35130 ) -वातामादयः ओत्तराप्यिकाः ( सू॰ १७११७) -अहिमनिकृतिकाओदा अतिराप्यिकाः ( स्. १३११० ) व०-असीटवातामाहोति औतरावधिकानि (चि॰ २६१९०१) ( 028 2 ) ( 0 EI66 0 E ] ) नीळम नीतमानिषुकाणि तु भोत्राप्रवित्ताति कलानि

( कडराह ० हो ) देगाण्ड - ० वि

#### आसमन्तः

या०-- सणिकारिका । चि० १ ( ११६२ ) -- नाजेरी ( चि॰ ३।२६७ ) यो०-- नाणिकारिका ( सु० २।१९; ४।२६, ४२; २९।२४;

## 19HBIR

( बहेरहे को

न०—ख्रिहिल्या' हति क्याता ( सू॰ ४।४ ) ग०—मह्लातदः ( सू॰ ४।४ ) यो०—लाइखिका ( सू॰ ४।४ )

## нераврик

( ७११ व्हा ( वि० ६११७ ) वी०—धेतस्वम्स ( वि० ६११७ )

न०—हरवोरवरुम्दः ( र्स॰ ५८११३४) अङ्क्षीख्यम्

## र्भग्रमती

व०—बाछवर्णी ( चि० ३८१९६; ३९१८० ) व०—बाछवर्णी ( चि० २८१९६; ३९१८० )

( 05/95; 39/35 0F) ( Fao 26/95; 29/60 )

## मुख्निम्

के -विभीतकम् (चि॰ २५९२) (पा॰) प॰ -आचिकी विभीतकफल्हता सुरा (सू॰ २७।९८६) यो० - अच्चेण विभीतकेत्व रहता आविकी। विभीतकवताथ-यो०--अच्चेण विभीतकेत्व रहता भाविकी। सिभीतकवताथ-यो०--आच्चेण विभीतकेत्व रूता भाविकी। सिभीतकवताथ-यो०--आच्चेण विभीतकरूत्व रूता भाविकी। (सू॰ २७।९८६)

## :12kate

च०-अखण्डितयताः ( चि० १४१४० ) ग०-त्यत्वछाः अन्यत्तवहूळ उच्यते ( चि० १४१४० ) वतत्वहूछा, अन्यत्तवहुळ उच्यते ( चि० १४१४० )

( opise of ) :102050 -of

## : (क) इफिम्झ्रीष्ट

व०—अच्यीडकः खेत्यीतशिस्वीमेद्दः (चि० १३।११४) त०—व्यक्तिगः चाचियोड्क हति च पर्यायेहच्यते। (क•१११)

## :इमिड्राइ

ते०--चीबी नीपः, प्रसिद्ध एव छोके, तुम्बुविंस्वपरे। ( चि॰ शाहक) ( पा०)

च०-अब्दकः शोभाक्षनो वा ( सू॰ ४११५) - स्त्रनहुद्धः ( चि॰ ३१२६७) वोभाख्रनः ( सू॰ ४११५) - शोभाख्रनः ( चि॰ ३१२६७)

बे०-जेज्जह ( निरन्तरपदल्याख्या) ब०-चक्रपाणिदचर् ( आयुनेंददोपिका ) बा०-पाझाथर किविराज ( जस्पक्र्यतह ) बो०-पोगीन्द्रनाथ सेन ( चरकोपस्कार ) ( ? )

-वनयमानी ( चि॰ ३।२६७ ) - चेत्रयमानी ( चि॰ ५१८७) यो०-वनयवानी ( सू० २१४; ( पा॰ ) चि॰ ३१२६७ ) -वस्तमोदा रांधुनीति ख्याता ( सू॰ ४।४५ ) -यमानी (सू॰ २५१४९) -- वस्तमोदा रांधुनी इति वङ्गेषु स्याता ( बि॰ ८।१४२ ) -दीष्यकः ( चि० ११।८८; १२।४३ )

## अजश्हरी

च०-विषाणिका ( क० ११।१३ ) ग०-मेषश्टङ्गी ( वि० ८।१३६ ) -- द्विधा विषाणी चाजश्हजी च ( चि॰ ३०१२७३ ) -विषाणिका ( क॰ १२।३३) यो०-मेषश्वकी ( वि० ८।१३६ )

### अजा

ग०-अजश्रङ्गीति नाम लोके ( चि॰ १।४।७ ) अजाजी

च०-जीरकम् ( सू० २७१३०७ ) ग०-जीरकम् ( सू० २३१२०; २७१३०७; चि० ५१७१; १११७४; 12181 etc. )

```
-कृष्णजीरकम् (चि० १४!१०३)
```

यो०-कृष्णजीरकम् ( सू० २१४; ४१४५; चि० ८११४२; १९१७४! 131102 etc. )

-सूचमजीरकम् ( सू० २७।३०७ ) -जीरकः ( चि० १२१४१, ६०; १४१७२, ८९ ) -अजाजि इत्यत्र हस्वः छान्द्सः, अजाजी कृष्णजीरकम् चि० १४१६८ )

## अजाजीमसिताम्

ग०-असितामजाजीं कृष्णजीरकम् (चि० १९१०७) यो०-अजाजीम् असितां कृष्णां पिष्पलीं, असितामजाजीं कृष्णजीरकं वा ( चि० १९।१०७)

( देखें असिता )

## अञ्जनम्

-सौवीराजनम् ( सू १७०० ) च०-अअने द्वे इति सौवीरं रसाअनं च (चि० ७१७१) ग०-सीवीराअनरसाअनकाशीसादिकम् ( सू॰ १।०० ) -रसाअनम् ( सू॰ ३ा५; चि॰ ४१६६; २३१७९, २६१२७०, 201244 etc ) -द्वे अभने रसाझनतुत्थके (चि० ७११७१)

ग०-हस्वोत्पळकन्दः ( स्० २७।१९७ ) यो०-पद्मबीजम् ( सू० २७।१९७ ) अङ्कोरः ग०-आखरोटविशेषः ( सू० २७१९५९ ) यो०-अङ्कोठकः स्वनामप्रसिद्धः ( सू० २७१९५९ ) अजकणेः च०-शालमेदः ( वि० ८।१४४ ) ग०-असनभेदः ( वि० ८।१४४ ) यो०--- शालभेदः ( चि॰ ८।१४४ ) अजगन्धा जे०—अजगन्धा शुक्ला ( चि० २३।२१३ ) च०--फोकान्दी इति ख्याता ( सू० ११७७ ) -अजमोदा फोकान्दी इति केचित् ( सू॰ २१४ ) ( पा॰ )

-वनयवानी ( सू॰ २७।१७३)

ग०-अजमोदा ( सू॰ १७८)

-फोकान्धेति ख्याता ( चि० २३।२१३ )

-अजमोदा ( चि. २७।४३; क॰ ७।२२)

-अजमोदा फोकान्दीत्यन्ये (सू॰ २१४)

- चेन्नयमानी ( सू॰ २७१:७३; क० ७।५४)

-वनयमानी (चि० ५७४, ८७)

-यमानी ( वि० ८।१३६)

—अजमोदा ( चि० १३।१२६ )

यो०-वस्तगन्धा वनयवानी ( सू० १७८)

जे०- कपिकच्छुः ( चि० २।३।१८ ), २।४।१५ )

च०-शूक्रशिम्वी ( चि० रारा१८ ) राष्ठापु

ग०-आसमगुप्ता ( चि० २।२।१८,.२।४।१५)

-जदा ( पा ) आत्मगुप्ता ( चि॰ २१४१३१) यो०-शूक्रिम्बी ( चि० शरा१८, राष्ठा१५, ३१ )

-फोकान्दि वनयमानीति नाम्नी ( सू॰ ४।४५ )

-वनयवानी ( सू० ४।४५; चि० ५।८७; १८।१४६ )

अजडा ( हा )

अजमोद् ( कः )--शजमोदा

च०-उग्रगन्धा (ब०), अजगन्धा (कळ०) (चि० १३।१२६)

ग---यमानी ( सू० ४१४५; २५१४९; चि० ५१७९; ७११६;

-यमानी ( व॰ ८!१३६; चि॰ ३।२९९; ५।७०; १३।१२६;

१८।१४६ इत्यादि )

Po (181)

यो०-सौबीराञ्चनम् ( सू० १७०० ) - जलजं यष्टीमधु ( चि० १०।३५ ) -रसाझनम् ( सू॰ ३ा५; चि॰ शहह; १४।२६६) ग०-शतावरी ( सू० ४१७, ५०) -अअने स्रोतोजं सीवोरख ( चि. ७१७१ ) -जलयष्टीमधु ( चि॰ १०।३५) यो०-शतावरी ( सू॰ ४७, ५० ) अणुः -जलजयष्टीमधु ( चि॰ १०।३५ ) च०- 'अणुश्चीनः, 'चिना' इति लोके ( सू० २७।१७ ) अतिविषा अतसी ग०-धुणप्रिया ( सू० २५१४० ) च०- 'उमा' इति ख्याता ( सू॰ १३।१० ) -आतइष इति लोके ( वि० ८।१४२ ) -आतस्यम् उमातैलम् ( सू॰ २७।२९२ ) अधोगुडा -अतसी ख्याता, ये तिलातसीति पठन्ति तेषां मते तिलरूपाऽतसी (?) विवन्तिता ( चि॰ ६१२०) च०-वृद्धदारकः ( सू० १७७ ) ग०-मसीना (३११८) ग०-वृद्धदारकः ( सू० १७७७ ) -मसीना इति छोके ( चि॰ ६१२० ) यो०-- वृद्धदारकः ( सू० ११७७ ) यो०---मसिना इति भाषा ( सू० ३१९८ ) अध्यन्डा -अतसीफलं अतसीबीजम् ( चि॰ ८।१७६) जे०-अध्यण्डा विविरुद्धः सौरपाक इत्यमरे (चि० ३।२६७) अतिगृहा जे०-शालपणीं ( चि० २३।२१३ ) यो०-भूग्यामलकी ( चि० ३।२६७ ) च०-ज्ञालपणी ( चि० २३।२१३ ) अनन्ता अतिच्छत्रा जे॰ —उरपलशारिवा, दुरालमेस्यपरे 🕻 ( चि॰ ३१२५८ ) च०-मधुरिका ( चि० १।४।६ ) -उत्पलसारिवा ( चि॰ ३०१९२ ) -शतपुष्षा, किंवा छत्रातिच्छत्रे दोणपुष्पीद्वयम् च०-अनन्तमूलम् (सू० ४१३१) ( चि० ९।४६ ) -उत्पलसारिवा ( चि० २१'८८; सि० ३१४८ ) —अरुणकोकिलात्तः ( वि० ८।१३९ ) ग०-अनन्तम्लम् ( सू० ४।३१; २५१४०; वि० ८।१४४; ग०-छन्नातिच्छन्ने प्रसिद्धे शताह्नामधुरिके इति परे चि० ३१२५८) ( वि० ८/1929 ) यो०-अनन्तमू लम् ( सू॰ ४१३१; २५१४०, वि० ८११४४; चि० ४११०३) -शतपुष्पा ( चि॰ ९।४६ ) यो०-अरुणकोकि लाज्ञः (वि० ८।१३९) -यवासः (चि० ३।२५८) -मधुरिका ( चि शाशद ) अनुपाको -शतपुष्वा ( चि० ९।४६ ) च०- 'अनुया' इति ख्याता ( सू० २७।१६३ ) ( पा० ) अतिबला अन्तःकोटरप्रपी जे०-कङ्कातिका ( चि० ३।२६७ ) च०---नीलबुध्ना ( सू॰ १।८२ ) च०-पीसबला ( सू० ४१७) ग०-नीलनामा चुद्रवृत्तः ( सू० १।८२ ) ग०-श्वेतबला ( सू० ४१७) यो०-नीलबुध्ना ( सू० १।८२ ) —गोरचतण्डुला ( वि० ८।१३९ ) अन्नपाकी -वलातिबलयोः पीतश्वेतबाट्यालकयोः ( चि॰ १।२।४ ) -श्वेतपुष्पवाट्यालकम् ( चि॰ १।२।१२ ) ग०-नीलझिण्टी ( लि० १२११९।२ ) अतिरसा अपाकीपादी त्र - शतावरी ऋदिर्वा ( सू० ४१७ ) च॰--अपाकीपादी स्वनामख्याता ( क॰ ११२३ ) ( पा॰ )

(3)

-उशीरमेद एव सुगन्धिः कन्द्रुः (चि० धा ०२) (करू०) ग०--उशीरम् (चि० १धा १५) यो०---उशीरम् (च्० ३।२६) अमृतः-अमृत (क) म् च०---अमृता आमलकी (चि० ३०।३५०) -- अमृतका गुहूची (सू० १४।११)

ग०-अम्रतवरुली (सि॰ ८१४१) (पा॰) --अम्रतकं गुहूची (सू॰ १४।३१) यो०-अम्रतकं गुहूची (सू॰ १४।३१) --अम्रतः शाकमेदः, अम्रता वा (हस्वश्छान्द्सः)

## ( चि० २०ाइप )

#### अमृतफलम्

च॰—आमलकम् ( चि॰ ७१९७; १८१८८ ) —गुहूचीफलम् ( चि॰ ७१९७७ ) ( कः ) ग॰—आयलकम् ( चि॰ ७१९४७, १८१८८ ) यो॰—आमलकम् ( चि॰ ७१९४७ ) —आमलकी ( चि॰ ११९१७ )

### अमृतवल्ली

च॰—गुहूची ( चि॰ १।१।७७; २२।४५) ग०—गुहूची ( चि॰ २२।४५ ) यो॰—गुहूची ( चि॰ २२।४५ )

#### अमृता

ग०-गुहूची ( सू० २५।४०; चि० २८।१५४; २९।७३, ८४ ) यो०-गुहूची ( सू० ४।५०; २५।४०; २७।४; चि० १।१।५८ ३।२०२ इस्यादि )

#### अमृतासङ्गः

च० - तुरथकम् ( सू० ३।१० ) - खर्परिकातुरथम् ( चि० ७।११४ ) - मयूरतुरथकम् ( चि० १४।५५ ) - कर्परिकातुरथम् ( च० ) - कपिकच्छूः ( कळ० ) ( चि० २५।११७ ) ग०- अमृता गुहूची, सङ्गतुरथकम् ( सू० ३।१० ) यो० - तुरथकम् ( सू० ३।१० ) - खर्परातुरथं । अमृता गुहूची, आसंगः रसाआनमिति केचित् । ( चि० ७।११४ )

१. व॰ में यह व्याख्या 'वानीर' की है, पाठ भी 'मृणाल' है।

- २. पा० मृणालम् ।
- ३. अमृतलोइममृतसारलोइम् ( कल० )

# अपेतराक्षसी

ग०—कृष्णतुलसी ( चि॰ १०।३९ ) यो०—कृष्णतुलसी ( चि॰ १०।३९ )

### अभयम्

च०—उज्ञीरम् ( सू॰ ३।२९; चि॰ १२।६९ ) ग०—उज्ञीरम् ( सू॰ ३।२९; चि॰ १२।६९ ) —वीरणमूलम् ( सू॰ ५।६४ ) यो०—उज्ञीरम् ( सू॰ ३।२९; ५।६४; चि॰ ४।८३; १२।६९ )

### अभया

च॰—हरीतकी ( सू० २३।९; चि॰ ७।६१ ) ग०—हरीतकी ( सू० १।८२; ४।२४; १३।१०; २६।५१; चि० १९।९७; क० ७।२१ )

यो०-हरीतकी (सू॰ ११८२; २१२९; ४११२, १३, २४, ३० etc.)

## अभिषुकः

च॰—औत्तरापथिकः ( सू॰ १३।१० ) वातामाभिषुकाणि तु औत्तरापथिकानि फलानि ( चि॰९९।३७ ) —अन्नोटवातामाभिषुकाणि तु औत्तरापथिकानि फलानि ( चि॰ १९।३७ ) गंगा० के साथ ।

ग०—औत्तरापथिकः ( सू॰ १३।१० ) —अभिषुकनाग्ना ख्यातस्य फलम् ( सू० २७।१५७) —फलविशेषः प्रसिद्धः ( चि॰ ११।३७) फलविशेषः ( चि॰ २६।१७१) —भच्यादिकं देशविशेषे स्वनामप्रसिद्धम् ( चि॰ २९।६५ )

बो०—औत्तरापधिकमेदाः ( सू० १३।१० ) —अभिषु इति लोके ( सू० २७।१५७ ) —पेश्ता इति लोके ( चि० १९।३७ )

## अमीरुपत्री

#### अमरदाख

ग०-देवदारु ( सि॰ ३१५८ ) यो०-देवदारुः ( चि॰ १२१४३, ५३; १३११४७ )

## अमृणालम्

जे०-उशीरम् ( चि० ४७७५) च०-उशीरम् ( सू० ३।२६ ) (8)

( ९४१७९ २ होत स्वातम् ( सू॰ २७१९५ ) जो०—स्वनामप्रसिद्धम् ( सू॰ २७१९ ) का कि ( स्ति ( स्ति ( स्ति ) का

( 7)

च॰-तिनित्तदा (सू॰ २७१९५२) ग॰-द्विधं तिन्तिडीकं वृषाम्लेऽम्लोका च । तत्र यस्य ग॰-द्विधं तिन्तिडोकं वृषाम्लः, यस्यद्विकसम्बं साम्लोका ब्रिजेऽप्यम्लः स वृत्ताम्लः, यस्यद्विकसम्बं साम्लोक। ब्रिजेऽप्यम्लः स वृत्ताम्लः, यस्यद्विकसम्बं साम्लोक।

वो०—विनित्तियेदः ( सू० २७१९५२ )

#### (:5=# ) 14 81 time

व॰—अफ्रिका स्वस्पविटपा प्रायः कावरूपार्थं भवति

#### :547195

न०- खदिभेदः ( सू॰ ४१४१ ) - विद्खदिरः ( सू॰ ४१४६ ) - विद्खदिरः ( सू॰ ४१४६; २५१४९; वि० २६१२०६ ) - विद्खदिरः ( सू॰ ४१४६; २५१४९; वि० २६१२०६ ) - विद्खदिरः ( सू॰ ४१४६; २५१४९; वि० २६१२०६ ) वो०-विद्खदिरः ( सू॰ ४१४६; २५१४९; वि० २६१२७ ) वो०-विद्खदिरः ( सू॰ ४१४६; २५१४९; वि० २६१२७ ) - स्प्यरिमेदा विद्खदिर्स्य सारस्य ( चि॰ २६१२०६ ) - स्प्यरिमेदा विद्यदिर्स्य सारस्य ( चि॰ २६१२०६ )

#### :Bilta:

च०-प्वतीयत्मिसः ( चि० २४१९६० ) म०-निम्बस् (हुचि० ७१९४) यो०-निम्बः ( चि० ३१२४९; ७९९५२ ) अर्थिचुद्धः च०-निम्बः ( चि० ३१२५८ ) ( पा० ) मा•-निम्बः ( चि० ३१२५८ ) ( पा० )

(०३११४२ वहीं) :नर्स विरवस्त्रस्ति हो विव १४११६०) वी०—केनिस्ट्रह्वार ( विव शिव्य हो १५८ ) ( वा० )

197115

적0-年夏代月度3月 ( 편0 8188; 310 2130 )

#### 1815मन

10-14 ( Lao Stisss )

#### 1BIHE

यो०--वाहला ( में० अाडर; शा० ८१३० ) बा०--वाहला ( में० आडर; शा० ९१३० )

#### Heapthe labthe

जे०--विषणापथे प्रसिद्धन, द्वितीयां पाठामपरे । ( चि० ३०१९१ )

- वाठा बार्गर वेति डिक्सवाद् भागह्रयस् - वाठा बार्गरठा वेति डिक्सवाद् भागह्रयस् (विं ३०१४०-८१)

طاور المراجعة الما المراجعة المراجعة المراجعة ( جود عاد ) المراجع الم

#### Ette

यो०-वालकम् ( चि० २४१९५६ ), र८१९५६; र८१९५२ ) ग०-वालकम् ( सूर्व हार्ड्ड; चिर्व हार्ड्ड; १४८९४६) हभ ह्रयादि )

#### sttt: Editie:

नः स्वामाका जलवाई ओदिका लेले, हे; हरगुर )

वी०-वर्व्ययासाकः ( सै० ३०।३०)

17215Bute

न॰-अम्ब्हीलि हवाता ( सू॰ ३७।९३) -आमहडिः ( चि॰ ३६७ )

यो०-सम्ला चाह्रेरी अम्लचाह्रेरी च्रुतामिल्हा (सू. २७/९३) - टह् आसहति हति तंगेषु स्याता ( चि० ४/२६७ )

#### HBPFBtk

ग०-अमलतास इति केवित, तब वौक्तिक, थेकर हति सरवम् ( सू॰ २।२९ )

- येक्क हीते लोके ( सू॰ ४१६ )

-र्व्यासल्यायः । ( सै॰ हाईक )

( = )

- अदहर हांस क्यातः ( कि १९१० ) -- वेनरी अब्हह हीते स्वाता ( सू॰ २०१३३; चि• ४१३७ ) dio-241 ( A. 53158: 140 10150 ) ( ण्डाह व्ही होते होते ( चिव धार्य ) 10-941 ( A 53156 ) 40-44( Ao 53152: 52133 ) 142118

#### IBUHAIH

( olb ) abbie ishele isblait - 214 (2141 ( Ao 38182: 58188: 14. 81386, 140 alo-afeldteal: afe: ( Ho 1818 ) - युक्तिमिन ( चि॰ से?ह७ ( पा॰ ) 10-214 ( Ao Sals ?! ( Ao Sals ?! ( Ao Sals ?! ( हेकांग्र कही ) हिमाहीका क ( 24518 :221615 0E1 ): 20345 ) # - 0 E

#### आरमजा

(.정주) ( 이카기토 이터 ) 15125 15운모만-( . B ) ( שאוון ( ושי גוגנים ) ( א. )

# 1615115

( allo olf ) :544pfB-ofp ( ११०-देवरानी घोषक्येदः ( झा० ८१४७ ) 40-814 414 ( 2110 \$180 )

# fipppspilts

हनीयणडूमीकं हासमेहमीयहे वर्मतवाय मुन-०म

( alais ob)

(बाह् स्वम्वह हितियुव्य वहवा: सा (वि० ११४७) जी०-स्वर्णवण दीर् वर्वाः सा स्वर्णवीरा। स्वसण्डहा-( 01816 ०म् ) केलि मान गत्रक ( चि. ११४) (olb) ( 232132 "PEI) : (10)

#### HEsphipite

छिहम्द्रम्बहो। 10-44421 ( 140 58158¢ ( dlo )

न०-आहिस्वन्छी सुवभका ( चि० रहार्दर ) ( कु०. )

(olb) ( Sella obj ) : ElBBIT ba-olt :Pishtik

набри

( 211222 261216 obj 188612 (년 전0 8 85; 네35, 7193; 74189; 64189

(88517 0 E1) :EBillos -

( 211622 60610 South - diames: ( עם מושל: לעוצי לפי גווצצי לפי वी०-वीजकः स्वीवेशव्यायम् ( सू० 8183 )

( השנום יצהנום יצנואונ סבן ) שבתפוע-( २११६वः श्रालमेदः ( चि॰ ११११२)

#### TIUPFERS

( 00135 0 [ ] रेग्वर ( वि रहा १०) ( PERIS OFT ) IBETIFPR - OF

# :BIB2BIE

- इत्यातुरुश्वीपांत्रस्य ( विः १८१९१७) ( दिः ) 40-Eeuidaitet ( 140 281210) ( 40 )

- Beardert ( 130 231929 ) ( 02 2132 0F1 ) 1955 Brog - of

वो०-असितस्य कृत्यास्य सुरसस्य प्रवाश्चिर्य(खि॰ १८११९७)

#### 15BIF

( 006126 0E! ) 1E ( aspipe of ) toppy -oF

( ७०११११ ० छे।) म्रज्जोह क्षा हो हा १९११०० )

#### Treshe

( £0 501263 ) मुठल हम्म स्ट्री स मिलम : 1835 155 (कि मिल- on व्यासिकी हत्याः सरवाः महमानिकम् ( सू० २७१९६३ )

( इड़िश्विकी कता, तस्या: फलम् ( सू० २७१९६३ )

stightatt ( dall )

40-HIGELON ( Ho BIS

( 812 0B) ( 18-5-

( PPIS of ) Topapig - of ( 2618 oB) (P=2-( भग मार्ग दन्ते ( सूर अ११५ )

#### 3115944:

( oola inbis :>h2 2 . bi) := bibib-ob

--आर्द्रकनागरमिति अशुष्कनागरम् (चि॰ १२।४७) --श्रङ्गवेराद्रंकदाब्देन शुष्कार्द्रकस्य (चि॰ १३।१५३) --आर्द्रकपेशिका आर्द्रकदीर्घखण्ढानि; 'प्रभूतार्द्रकपेषि-तम्' इति वा पाठः (चि॰ २४।१७६)

ग०-अशुष्कं विश्वभेषजमिति ( सू॰ २७।१६६ ) -श्टङ्गवेरं शुष्कं शुण्ठीति यावत् , आर्द्रकस्य पुनः पाठात् ( वि० ८।१४२ )

-आर्दकनागरम् आर्द्रकमशुष्कं नागरं शुष्कं श्वङ्गवेर-मित्येवं नार्थः, किन्तु आर्द्रकनागरमार्द्रकश्वङ्गवेरम् (चि॰ १२१४७)

-आर्द्रकनागरस्य श्रङ्गवेरस्य (चि॰ १२१४९) यो॰-आर्द्रकं विश्वभेषजं आदा इति ख्याता, आर्द्रकमिति विशेषणं शुण्ठीव्यावर्त्तनार्थम् (सू॰ २७१९६)

--आईंकनागरं अशुष्कनागरं, आईंकमिस्यर्थः (चि० १२१४७)

—आर्द्रकनागरस्य आर्द्रकस्य ( चि० १२।४९ )

आलुकम्

च॰—आलुकानि षिण्डालुकादीनि\_( सू॰ २७।९९ ) ग०—सर्वाण्यालुकानि पिण्डालुकमध्वालुकादीनि ( म्॰ २७।९९ )

— पिण्डालुकादीनाम ( चि॰ २१।१८ ( पा॰ ) यो॰ – स्वीणि रक्तालुकपिण्डालुकमध्वालुकादिभेदेन नाना-विधानि आलुकानि ( सू॰ २७।९९ )

#### आसरी

च०---राजिका मण्डको घा ( सू० २७।१०१ ) ग०---सूरी राजी तस्याः पत्रं राइशाकम ( सू० २७।१०१ यो०----राजिका ( सू० २७।१०१ )

# आस्फोतः (ता)

च॰—'अस्फुरमच्चिका' इति लोके ख्याता ( ब॰ ) अस्फुरमच्चिका ( कलु॰ ) ( चि॰ १५।१२५ ) —अपरमच्चिकेति ख्याता ( चि॰ १७।११० ) —अपरमच्चिका ( ब॰ ) । अफरमच्चिका ( कलु॰ ) ( चि॰ २३।२४३ )

ग०—आकरमन्नी ( चि॰ ३।२६७ ) —श्वेतापराजिताः ( चि॰ ७।१९२ ) यो॰—हाफरमन्नी ( चि॰ ५े।२६७ ) —अपराजिता ( चि॰ ७।१९२ ) —नवमन्निका ( चि॰ १५।१२५ ) —मन्निकामेदः ( चि॰ १७।९१० )

#### आम्रातः (तकः)

च०-आम्राडकः ( सू० ४।१० ) - 'आमडा' इति ख्यातमाम्रफलसदृशमिति चन्द्रिकाः एतच्च द्विविधं मधुरमग्लं च ( सू० २७।१२९ ) ग०--आम्रातमाम्रातकस्य पक्षं फलं मधुरमामन्तु अग्लं शाकरवात् तस्य गुण इह नोक्तः ( सू० २७।१२९ )

-हिविधं मधुरझाम्छझ ( सू॰ २७।१६१ ) यो॰--कपीतनः आमढा इति ख्यातः ( सू॰ ४।१॰ ) --आमड़ा इति वङ्गेषु ( सू॰ २६।८४ ) --आमड़ा इति ख्यातं फछम् ( सू॰ २७।१२९ ) --आमड़ा इति वङ्गेषु प्रसिद्धः ( वि॰ ८।१४॰ )

#### आरग्वधः

च॰—ब्यवहारार्थ पर्यांयानाह—आरग्वध इत्यादि (क॰ ८१३) ग॰ — कोणालु ( सू॰ ११८३ ) — कोनालुः ( वि॰ ८१९३५ ) — सग्पाकः ( चि॰ ३१२३२ ) — राजवृत्तः ( चि॰ ७१९७ ) — राजवृत्तः ( चि॰ ७१९७ ) यो॰ — कोणालुः ( सू॰ ११२३ ) — चतुरङ्गलम् ( सू॰ ११३; ४१९३; वि॰ ८११३५; चि॰ ३१२३२, २४५ )

#### आহক:

च॰—आरुकनिकोचकाचोडा धौत्तरापथिकाः (सू॰ १३।१०) – कार्तिबेयपुरे प्रसिद्धम् (सू॰ २७।१३२) ग॰—अरुकः अरुष्करः भल्लातकफलम् (सू॰ १३।१०) –कार्त्तिकेयपुरे प्रसिद्धानि (सू॰ २७।१३२) –आलुवोखरमिति लोके। तच्च द्विविधं शीतमुष्णञ्च मधुरं शीतमम्लमुष्णमिति (सू॰ २७।१३३)

यो०-अहकः अहष्करः ( सू० १३।१० ) -कार्त्तिकेयपुरे प्रसिद्धम् ( सू० २७।१३२ )

'आर्त्तम् ( पा० )

म०-कुष्ठम् ( चि० २६।१५३ )

#### आद्रकम्

व०-अार्द्वकमिति विशेषणं शुण्ठीच्यावृश्यर्थं, शुण्ठीगुण-श्चाहारसंयोगवर्गे भविष्यति ( सू० २७।१६६ )

१. यह पाठ चक्रपाणिसम्मत नहीं है। गंगाधर में ''आर्त्त-कालावचालंवा ··· ।'' पाठ है। चक्रपाणिसम्मत ''मूत्रे लाक्षा वचा रूम्बा ''।'' पाठ है।

#### इक्षः

च०--इन्नुमूलमत्रेचोर्मूलं मोरटो वा ( सू॰ ४।९ ) -इच्वादीनामिति तृणपद्ममूळपठितानां शरवर्जिताना-मिच्चकुशकाशशालिमूलानाम् । ( सि॰ ८१४० ) ग०-स्पष्टः ( सू॰ ४१२० ) -कृष्ण इन्तुः । वहुधा ( सू॰ ४१४९ ) -प्रसिद्धस्तस्य मूळम् (चि॰ ३१२५८) यो०-काण्डेचु .... इच्चबाछिका ( चि० ६१९ ) इक्षुरः ( रकः )-क्षुरकः जे०-- चुरकः कोकिलात्तः ( चि॰ २३।२३१ ) च०-कोकिलाचः ( सू० ४।२०; चि० २।४।२३;२६।६२; सि॰ १२।४४) ग०-कोकिलाज्ञः ( सू॰ ४।२०; चि॰ २।४।२३ )

यो०—कोकिलाज्ञः ( सू॰ ४।२०; चि० २।४।२३,३१)

#### दक्षुकाण्डम्

ग०-काण्डेचुर्नटा इति लोके ( वि० ८।१३५) यो०-काण्डेच्छः ( वि० ८।१३५ )

# इक्षुवाला ( लिका )-इक्ष्वालिका-इक्ष्वाली

जे०-इच्चवालिका महती ( चि० २१९१२४ ) च०--खागालिका ( सु॰ ४१९७ ) -खग्गालिका ( चि॰ २१९१२४ ) ग०-खागगडिका ( सु॰ ४११७ ) -लटा ( सू॰ २५१४९ ) - "काण्डेचु" ( नि॰ ४।१० ) -खागड़िका ( वि० ८।१३५ ) —नटाइ इति लोके ( शा॰ ८।२९ ) -कसाड़ इति लोके (चि० २। १।२४) यो०-खागडिका ( सू॰ ४१९७) -खगालिका ( वि॰ ८।१३५) -काशतृणभेदः ( चि॰ २।१।२४ )

#### इक्ष्वाकुः

च॰-तिक्तालाबुः ( सू॰ १।८१ ) ग०-तिकालाबूः ( सू० ११८१; शा० ८१४१ ) -तिक्तालाबुः (सू॰ २ा७; वि॰ ८ा१३५) (२) यो०-कटुकालावुः ( सू • ११८३; वि० ५११३५ ) --तिक्तालाबुः ( सू॰ २१७;४१ (४)

# इङ्गदः ( दी )

च०-पुत्रजीवकः ( चि० १८ ६९ )

ग०—पुत्रक्षीवफलम् ( सू॰ २७।१४६; चि॰ ६।२० ) -जीवपुत्रिका ( शा० ८।३३; चि० ७।११९ ) - जीवपुत्रिकाकाष्ठम् ( चि॰ १।३।१५) यो॰—इङ्गुदीफलम् , पुत्रजीवकं इरयन्ये ( सू॰ २७।१४१ ) - इङ्गदीफलज्ज (चि॰ १८।६९)

#### इत्करः

च०-हायनकादयो धान्यबिशेषाः ( नि० ४।५ ) ग॰-इकड़ इति छोके ( स॰ ४।१७ ) -इरकडः ( स॰ ४१३५ ) — ... मृणसम्भवाः ( सू० २७।१७) -हायनकादीनां देशविशेषे स्वनाग्ना ख्यातप्रसिद्धानास् (नि० ४१५) -एँकड़ इति लोके ( चि० ३१२५८ )

यो०-खरच्छदः ( सू० ४१९७,६५; चि० ३१२५८ ) -कुधान्यम् ( नि० ४१५)

#### इन्द्रसाहा ( हः )

च॰-इन्द्रवारुणी ( व॰ )। बीजपुरका ( कल॰ ) (चि० ६।४२) ग०-कल्जिङ्गकानिन्द्रसाह्वानि भागद्वयमिन्द्रयवस्येत्यर्थः (चि॰ ६।४२) यो०-इग्ट्रसाह्वान् कलिंगकान् इन्द्रयवान् ( चि० ६१४२)

#### इन्द्रा

च०-कोकिलाचः ( क० ७१९)

#### इन्द्राणी

च०-- निगुण्डी (चि० २११८५) -इन्द्राणीशाकं केचित् मत्स्याचकमाहुः, निर्गुण्डीमेवापरे (चि॰ २१।९०)

ग०-सिन्धुवारपत्रम् (चि० २११८५, ९०)

#### इन्द्राह्या

यो०-इन्द्रवाहणी ( मि० १४।१६० )

ईषीका (पा०)

यो०-शरमूलम् (चि॰ ३।२६७) उत्रगन्धा

च०-अजमोदा ( चि॰ २६१२२ )

# उचरा

च०-स्वनामख्याता ( सि॰ १२१८७)

# ( 80 )

यो०-- नीळोल्पल्स ( सू॰ २१२१; ३१२३; ४१३२, ३४; ५१२९) इत्यादि) -- ईपन्तीले''' एतत् च्रद्रं अपल्ययम् ( सू॰ २५।४९)

- प्योरपठे ईपच्छेतनीठे च्रत्नोरपठे ( चि० ३।२६० ) - ईप्रचीलम् ( चि० ६।२१ ) - नीलम् ( चि० १४।२१८, २२७, २३०; १९।५३ )

#### 14228

( 2018 0日 ) 用语图目 医活-0日

#### 344101

#### Healpe

जे०-बालकम् ( चि० हारपर, रहार०१ ) नवालकम् ( चू० रपा४०; चि० हा१४५, १९९, २५८; यो०-बालकम् ( सू० रपा४०; चि० हा१४५, १९९, २५८; वो०-बालकम् ( सू० रपा४०; चि० हा१४५ हत्यादि )

( 8511PP 아머 ) HJB13-

#### 33+91:

(१९१० भी) भीाजमामग्रहम महाराजहार माहा (१९१)

#### agta (dall

च०-तयोः पयायात्राह-दन्तीरयादि ( क० १२१३ ) ग०-पययिदैन्तीनामीवधिहत्वते ( क. १२१३ )

#### :42122

( 815 0년 :08125 ( 원 0 2180; 140 218 )

#### :000005

न्यायन्त्र हाह्यत्यः वहित्रविद्यास्य ह्या स्व ह्या १४) स्व हिल्लाह स्व १९११) स्व १९११) स्व १९११ स्व १९४१ स्व १९४४ स्व

यो०--वरकादयः वहिक्मेदाः ह्यान्यविश्वेषाः इति केचित्

( Ao 50138 )

( 88 )

#### HEFFEREE

न०- धनल्वन्द्रतम् (चि॰ २०१३२) ग०- धेतचन्द्रनं चूर्णितं वा (चि २०१३२) यो०-भितचन्द्रनं चूर्णितं वा (चि २०१३२)

#### IHPE

( \$\$105 OF1 ) : 2 PR1 IHF5 FK- IF

#### वरकाञ्चका

वो०—इत्वाचीरसम् ( चि० १८७२ ( पा० ) - हत्वाचीरसम् ( चि० १८७६१ ) १०- १र्थ्वहरवाचीरसम् ( चि० १८७२ ( पा० )

#### Figor,

ग॰—नोलोपल सचेत्र ( सू॰ २१२२ ) —कमलोपले पद्यक्तिस्वरुक्तनेलोप्लारवहांदेश्वरे ( सू॰ ३१२४ )

स्व , व्यव्य ( स्व र याष्ठर; चि र हार्यदः) अहेत्र ) किन्न्य की कि

-नालालक्ष्यू ( वर रहारदव ) -उत्प्रकादीमिः प्र्योरपल्यकिनेखादीमि सूञ्चित्वनी--उत्प्रकादिमिः प्र्योरपल्यकिनेखादीमि सूञ्चित्वनी-यानि द्वा प्यवज्ज नवभिः ( सि० १०122 )

उमा

जे०—अतसी ( चि॰ २५ा५३ ) च०—अतसी, फर्णापाठपद्मे तस्यैवोर्णाश्च सू० २७ा३४ ) —अतसी ( चि० २५ा५३; २९ा१४० ) ग०—अतसी (द्वेसू० २७ा३४ ) —मसिना ( चि० १२ा७० ) —चुमा ( चि॰ २५ा५३ ) यो०—अतस्या च ( सू॰ १४ा३६ ) —अतसी ( चि० १२ा७०; १७ां८४ )

#### उच्चूकः

#### उरुमाणम्

च०— वातामादयः औत्तरापथिकाः ( सू० २७१९५७ ) —भव्यादय औत्तरापथिकाः ( चि० २९१६५ ) ग॰—भव्यादिकं देशविशेषे स्वनामप्रसिद्धम् ( चि० २९१६५ (पा०) यो०—वाताम'''''निकोचकोदमालानि उत्तरापथज्ञातानि फल्लानि ( सू० २७१९५७ (पा०)

# उलुप (क)म्

ग०-उलुकम् उलुय इति ख्यातम् ( वि० ३।७।३ )

#### उशीरम्

च॰--लामाजकोशीरमुशीरद्वयं सगन्धमगन्धं च गृ्झते । ( सू० २५१४० ) ग०--बीरणमूलम् ( सू० ५१२१; वि० ८११६५; चि० ३१२५८ )

—निर्गन्धवीरणमूळमुशीरम् ( सू॰ २५।४०)) यो॰—वीरणमूळम् ( सू॰ ५।२१; ३५॥४०; वि० ८।१३५;

( 10 - 21246; 19188 )

#### ऊषणम्

व॰-मरिचम् (चि॰ १२।२५; १५।१९५) -कटुकम् (चि॰ु२६।५४) (कऌ॰) ग०-मरिचः ( १५।११५) -मरिचमुब्णतीचणत्वेऽपि प्राधान्यात् पुनरुक्तम् ( चि॰ २६।५४)

---वरकोद्दालकादयः पष्टिकविशेषाः केचित् कुषान्यानि वरकादीनि वदन्ति (सिर्० २७११४) --हायनकादयो धान्यविशेषाः (पनि० ४१५)

- बहुवारः ( वि० ७।२६; ८।१३५ ) ग०--चरक ुउद्दालकश्चीनः .....कुरुविल्वाश्चेरयेते ईषष्टिकाः षष्टिकनामषष्टिकस्याल्पान्तराध्नुगुणैरस्पभेदाः ( २७।१४ ( पा० )

—कोदालकान्नं वनकोद्रवान्नम् ( 'सू० २५।४०;) —हायनकादीनां∦देशविशेषे∦स्वनाम्ना ख्यातप्रसिद्धानाम् ( नि० ४।५ )

-- बहुवारः ('वि०'७।२६) ---उद्दालः काछनः ( वि० ८।१३५ (१पा०) यो०---वनकोद्रवः ( सू० २५।४०; २७।४४; नि० २।४) ---बहुवारः ( वि० ८।१३५)

#### उपकुञ्चिका

च०--- कुष्णजीरकम् ( चि०े १३।१२५; सि॰ ९१८ ) ग०--- कुष्णजीरकम् ( शा० ८१४१ ) ---- बृहत् कृष्णजीरा ( चि० १३।१२५ )

यो०-कृष्णजीरकम् (ह्शा० ८।४१; चि० १३।१२५)

#### उपकुल्या

ग०—कुष्णजीरकम् ( चि० ७१४५ ) यो०—षिष्पली ( चि० ७१४५ )

#### उपचित्रा

च० - दन्ती (वि० ८१९३५) (क० ६।८ की ब्याख्या में उद्धत) -- तयोः पर्यायानाह -- दन्तीत्यादि (क० १२।३) ग० -- भण्डी दन्ती वा (वि० ८११३५१) -- पर्यायेर्दन्तीनामौषधिरुच्यते (क० १२।३)

यो०—पृश्चिमपणी, दुन्ती वा ( वि० ८।१३५ )

# उपोद्का

ग०-पुदिनेति लोके ( सू० २।३३ ) -पुदीना ( सू० २६।८४ ) -पुदिनापत्रम् ( सू० २७।९४ ) -कलम्बी ( वि० ८।१३५ ) -पोदिना ( सि० ७)६१ ) यो०-तदाख्यशाकः ( सू० २६।८४ )

# ( ?? )

# 

#### ऋदिः

ष०-जीवकाद्यश्च जीवनीयगणोकाः (चि० १८१९०१) ग०---स्वनामख्याता,<sup>®</sup>तदभावे बलां<sup>1</sup>द्धात् (चि० ३।२५०) ---स्वनामख्याता (चि० ४।१०३) यो०---स्वनामख्याता (चि० १।९।६३; ९।४।९५; ३।२५०; ४।९०३)

—प्रसिद्धम् ( चि० १९।३६, ६२ ) —स्वनामप्रसिद्धा ( चि० १९।४६ ) —स्वन।मख्याता ( चि० १७।१°२ पा० )

#### ऋषभकः

च॰—जीवकर्षभकौ त्रजास्थापनोकौः( शा॰ ८।६२) ग॰—स्वनामप्रसिद्धः ( चि॰ ३।३५८ ) —इषह इति ख्यातः ( चि॰ १५।१५६ ) यो॰—जीवकश्च ऋषभकश्च तौ प्रसिद्धौ ( सू॰ ४।१ ) —जीवकर्षभकौ प्रसिद्धौ (चि॰ ३।२५८; ४।८४, १५।१५६)

#### ऋषभी

#### ऋष्यगन्धा

च<sup>~</sup>—ऋष्यजाङ्गलकः ( सू० ४।२ ) —ऋष्यजाङ्गलकः, वलाभेदो वा ( वि० ८।१३९ ) ग॰—वृद्ददारकः (सू० ४।२ ) —वृद्धदारकः ऋषिजाङ्गलिकी वा ( वि० ८।१३९ ) यो॰—ऋषिजाङ्गलकी वृद्धदारकः इति ( सू॰ ४।२ ) —ऋष्यजाङ्गलकी ( वि० ८।१३९ )

#### ऋष्यप्रोक्ता

जै॰—नागवला ( चि॰ ३।२५८ ) च॰—माषपर्णी ( सू॰ ४।७ ) --बलामेदः ( चि॰ ८।१३९ ) --ऋद्धिः ( च॰ )। वृद्धिः शतावरी वा, पीतबला वा ( कल॰ ) ( चि॰ ३।२५८ ) --अतिबला (चि॰ २९।७२ ) ग॰-माषपर्णी (सू॰ ४।७ ) --पीतबला ( चि॰ ८।१३९ ) --पीतबला रेशुक्तिाम्बा वा ( चि॰ ३।२५८ ) --शूक्तिाम्बी ( चि॰ २९।७२ )

# यो०—माषपर्णी (िंसू० ४।७; चि० ३।२५८ ) —पीतबला ( वि॰ ८।१३९ )

#### पकाष्ठीला

च०-पाठा ( सि० १०।२३ ) ग०-वकपुष्पवृत्तः ( सि० १०।२३ )

# एकैंषि( षी ) का

जे॰— ऐकैषीका त्रिवृत् ( चि० ३।२६७ ) च॰---एकैषिका अम्बद्या ( ब॰ )। एकैपिका त्रिवृता ( कळ॰ ) ( चि॰ ३।२६७ )

#### एडगजः

ग०-चाकुन्दा इति छोके तस्य बीजम् ( सू० ३।३ ) -एडगजस्य शिम्बः ( सू० २७।३३ ) --ददुष्त्नः ( चि० ७।१२६ ) यो ---चक्रमर्दः ( सू० ३।३; २७।३३; चि० ७।१८३,

#### 352, 350)

# परका

जे०—अहेरका ( चि० २९।१३४ ) च०—होगगळः ( सू० ३।२४; चि० २९।१३४ ) ग०— तृणविशेषः, होगोळ इति लोके ( सू० ३।२४ ) —होगगल इति नाम मझिष्ठा वा तृणविशेषो वा ( सू० ३।२७ )

—शरमूलम् ( चि॰ २९।१३४ ) यो०—होगलः ( सू॰ ३।२४, २७ )

#### प्रण्डः

जे०—शुक्लैरण्डः ( चि० १)२६७ ) न०—एरण्डसीसकावसक्तमिति एरण्डकाष्ठावसक्तं, सीसको हि भटित्रकरणकाष्ठमुच्यते ( सू॰ २६।८४ )

ग०-गन्धवंहस्तकम् (चि० १।१।४३) यो०-श्वेतः, तस्य मुलम (चि० १।२६७)

#### पर्वारुकः

# प लवालुकम् ग॰—पेलेयं, तेजवरू इति लोके ( सू॰ ४।२॰ )

# ( 83 )

#### 

-एलुकं एलबालुकस् ( चि॰ १५।१६५ ) ( पा॰ )

#### . पला

ग०--- स्थूला ( सू॰ २१४; ५१२१; चि० १८१७१; २३१५४; ह० ७१३४ )

-स्थूळैळा ( सू॰ २७; १७; वि॰ ८।११५; चि॰ ३।२१७; ११५० )

—एङा पुनः सूचमेळा ( चि॰ २८१३६२ ) वो॰—सूचमा ( सू॰ २१४; चि॰ ८१३६५; चि॰ २१३११९;

-स्यूछा ( वि॰ ८।१३५; चि॰ १।२६७ ) -सूचमैळा ( चि॰ १।१।६४, ६९; ९।१६ )

पलापर्णी

च०—रास्मा ( वि० ८।११५ ) —नागवला, अहिंग्नेत्यन्ये ( वि० ८।११५ ) ( क॰ १।८ की म्यास्या में उद्धत )

यो०-- रास्ना ( वि० ८।१३५ )

## पेन्दुकम्

च॰—निचारः ( सू॰ २७।११४ ) ग॰—निचारः इति छोके ( सू॰ २७।११४ ) यो॰—निचारः ( सू॰ २७।११४ )

#### पेन्द्री

जे०—मत्स्याचकः (चि॰ २९१९४) च०—गोरचकर्कटी ( ३१२७; ४७; शा॰ ८१२० ) ग०—गोरचकर्कटी ( सू॰ ३१२७; ४७, ४९; शा॰ ८१२०; चि॰ ११३१२४ इत्यादि ) यो०—गोरचकर्कटी ( सू॰ ३१२७; ४७, ४९; शा॰ ८१२०; चि॰ ३१२४ इत्यादि )

#### पेरावत (क) म्

च०-अम्छातकं; किंवा नागरङ्गम् ( सू० २७।१६१ ) -नागरङ्गम् ( वि० ८।१४० )

# ( 88 )

1941986 )

ग०-शरमूलम् ( चि॰ ३।२६७ )

#### ओदनपाकी

बे॰—बाणः ( चि॰ ३।२५८ ) च॰—नीरुझिण्टी ( वि॰ ८।१३९ ) —नीरुमेण्डी ( व॰ )। नीरुझिण्टी ( करु॰ )

#### ( 10 117-6)

ग०---नीकझिण्टी ( वि० ८।१३९; चि॰ ३।२५८; २९१९६ ) यो०---नीकझिण्टी ( वि० ८।१३९; चि॰ ३।२५८ )

#### ककुमः

#### कङ्गः

ग०-कामनिस्तृणधान्यश्रेदः ( सू॰ २६८४ ) यो०-कङ्गः वरकः एतौ तृणधान्यविशेषौ ( सू॰ २६८४ )

#### कच्छुरा

च॰— ग्रूकझिम्बा ( सू॰ ४।३२ ) ग॰—ग्रूकझिम्बी, दुरालमा वा ( सू॰ ४।३२ ) —ग्रूकझिम्बी ( सि॰ ८।३८ ) यो॰—ग्रूकझिम्बी ( सू॰ ४।३२ ) —कपिकष्छ: ( चि॰ )४।२०२ पा॰ )

#### कटकटेरी

च०- दारुहरिवा ( सू॰ ३१९०; चि॰ ६१३२ ) ग०-दारुहरिवा ( सू॰ ३१९०, चि॰ ६१३२ ) गे०-दारुहरिवा ( सू॰ ३१९०, चि॰ ६१३२ )

#### कटमी

In States

ग॰—इद्रष्ट्रक्सिरीषमेदः ( चि॰ ९७०० ) — इद्रसिरीषः ( चि॰ १०१३३ ) —इद्रह्रक्सिरीषः ( चि॰ १५।१८८ ) —स्वर्गसिरीषः ( चि॰ २३।७९ )

\*\* )

# TTHE PU

कटभी शिरीषमेदः ( चि॰ ९१४७ ) कटमी ( चि॰ ९१३० ) -कटमी ( चि॰ ९१४७ ) 101 4 -

कटुकम्

स्योताको गुद्धते (ब॰) । स्योनाककट्वङ्गहाब्दाम्पां

द्वावपि स्योताको गृद्येते (कळ०) (चि॰ १५॥१३४)

स्वोनाककट्वक्राब्दाभ्यां द्वावपि युधुशिम्बास्पशिम्बौ

Si Su

-अरलुः ( चिं हे शिर )

ŝ

द०—रयोनाकः ( स्₀ धारे )

-छताकस्यूर्याः फलानि ( सू॰ ५७७०)

च०-स्ताकस्तुरी ( सु॰ ५७७७ )

4 -ole

छताकस्तुरी ( ५७७७)

कटुका

ग०-रोहिणी ( चि॰ १६/८९ ( पा॰ )

40-

कटुरोहिणी ( बि• ७१७; चि॰ ७६८; १५११३२;

1 दारक ( पा॰ ); 361342 )

S. States

कटुकालाबुः

40-

-रचोनाकः ( सू॰ ७.३१; २५१४० ) -रचोजाकः ( चि॰ ८।३१४; चि॰ १०।३३; ११।३४ )

( feo suisau )

श्योनाकस्य कट्वक्रशब्देन पुनहक्तरवाद् भागद्वयस्

99128; 20192 )

-रचोनाकः ( सू. रश्वाष्ठः चि. ८।११४; चि. १०।३३;

ग०-- श्योणाकः ( सु. ४१६१ )

- रचोणाकः । तत्व फलम् । ...कट्वकृत्य रयोणाकत्व

... खक्। ( चि॰ १५१३४ )

с. ,

14. K.

कडिआरः

बुठेरकपत्रम् ( सु॰ ३७।९९ ( पा॰ ) तो॰--ताझमूलकम् ( सू॰ २७१९९ ( पा॰ )

÷

लम्बेत्यादि पर्यायकथनम् ( क॰ ३।३ )

द0--तिकालाबुः ( चि० १४१५० )

निकालाषुः ( चि. ७१३६ )

10-

ৰুহিন্তু (জঃ)

वे॰-रक्युननंबा ( वि॰ ३।१९० )

( #18 · #15 )

कट्ठकाछाचुस्तुरबी''' पयवि रिच्वाकुः प्रोष्यते

-Brall

यो--- इण्डक इति स्पात:, कणिका दु कुण्डकार, स्यूका

- क्या पिष्पछी, इणिका द्वत्रांचाः ( शा॰ ८१४७ )

ग-स्वतामच्यातपुषः ( सु. ४१५ ) नः--स्वनामप्रसिद्धम् ( सु॰ ४१५ )

कणः, दूद्रक्णाः कणिकाः

-तप्रामं इत्तकणाः

( WI 0 2180 )

तण्डुलकणाः ( का।॰ ८।६४ )

प॰-किण: 'हुण्डक' हति स्यातः, कणिका तु कुण्डकात्

कणकणिका

-कट्टरोडिणी कट्टका रोडिणी ( सु॰ धारे ( पा॰ )

10

कटु( क )रोडिणी-कटुकारोडिणी

कटुकां रोहिणीं कटुरोहिणीम् । ( चि॰ १९१७० )

यो - कट्ठका ( सू॰ धारे, १८; २३।१९; थि॰ ८।१४१;

ग॰- कट्ठकाक्या रोडिणी कट्टरोडिणी ( कि. ७१०९ )

- कर्बटकः, कारवेलल्कमेदो वा ( वि॰ ८१३४१ )

रखपुषनंबाशाकं च ( चि॰ ३।३२० )

दीवंपत्रा वर्षांसः (सु॰ १७।९६)

4

पयाछ ( ? ) साहुः ( चि॰ स्टा१५२ ) सुगन्धि द्विणायध्वसिद्

च०- छताकस्तूरी, आन्ये

46

ग०-कट्रफलं हताकस्त्री ( चि॰ २८११५२ )

सुनिषणकम् ( बि॰ शहे८ )

कारवेल्वा ( वि॰ ८१९४३ )

-कारवेक्छः ( सु॰ २७१९६ )

10-

जे ---- छता करतुरिया, कटुफलं दुषिणाचतें प्रसिद्धम्, रान्ध-

कटुफल्डा

द्रव्यसन्वे । ( वि. १८।१५२ )

- रक्युनर्तवा ( चि॰ ह। १९०)

युननंबा ( सू॰ रखद )

9.0

यो॰—तिकाछाडुः ( चि॰ ७११६ )

स्थूळास्तण्डुछावयचा उच्यन्ते ( शा॰ ८११४ )

ग.-- इणः 'कुण्डक' हति स्यातः, कणिका स्यूलावचव-

( SI2.8 )

कट्ठकाच्या रोडिणी कट्टरोडिणी ( बि॰ बारे॰९ )

- कट्ठको रोहिणीं कट्टरोहिणीय ( बि॰ १५।)?१६ )

**कट्फलम्** 

( WII 0 2128 )

# ( १६ )

कणा

च॰—पिष्पली; अन्ये 'कणान्' इति पर्ठान्त, कणानित्त्यनेन च षष्टिकतण्डुलान् ग्राहयन्ति (चि॰ १९।११३) ग॰—पिष्पली (चि॰ १९।११३) यो --पिष्पली (चि॰ १९।११३) क(का)ण्डीरः

जे०-हिविधो स्थलजो जलजश्च (चि० ३।२६७) च०-काण्डीरः कारवल्ली (कल०) (चि० ३।२६७) ग०-काण्डीरः श्वेतदूर्वा (चि० ३।२६७) -काण्डीरः मझिष्टा (चि० ८।९४२ (पा०) यो०-काण्डीरः कारवेस्लः, स च न्निधारः चतुर्धार इति द्विविधः (चि०३।२६७)

- कण्डीरः छघुकारवेल्छभेदः ( चि॰ ३।२६७ (पा॰)

#### कतकम्

ग०—निर्मलीति लोके, जलशोधनकरफल्रम् ( सू० ४।१६ ) —निर्मलः ( दि०:८।१३९ ) —जलशोधनफलं निर्मलीति लोके ( चि० २६।२५२ ) यो०—अम्बुप्रसादनफलम् ( सू० ४।१६ )

#### कत्तुणम्

च॰—गन्धतृणम् ( सू॰ २।१३ ) ग॰—गन्धतृणम् ( चि॰ १३।११० ) यो॰—गन्धतृणम् ( सू॰ २।१३; चि॰ ८।७९ ) —भूतिकं च ( चि॰ ११।४४ )

#### कद्म्बः

च॰—बहुफलः ( सू॰ ४।२० ) —कदम्बिकां वदन्ति, केचित्तु स्वरुपकदम्बकमाहुः ( सू॰ २७।११४ )

ग०—नीपस्तस्य निर्यासो वेष्टकः ( सू० ४।२० ) —कऌम्विकामिति केचित्, स्वरूपकदम्बभित्यन्ये ( सू० २७।१५४ )

– प्रसिद्धः ( चि॰ ३।२५८ ) यो०—कदम्बस्य निर्यासः वेष्टकः ( सू॰ ४।२॰ )

#### कद्रः

च<sup>9</sup>—विट्खदिरः ( सू॰ ४।४३ ) -श्वेत्तखदिरः ( सू॰ २५।४९ ) -विट्खदिरः ( व॰) । खदिरः ( कळ० ) ( चि॰ ३।२५८ ) ग०—खदिरः ( सू॰ ४।४३ ) -श्वेतखदिरः ( सू॰ २५।४९ ) -श्वेतखदिरः खयेर इति प्रसिद्धः ( चि॰ ३।२५८) यो॰-श्वेतखदिरः,'''कदरः खदिरे सिते ( सू० ४।४३ ) -श्वेतखदिरः ( सू॰ २५।४९; चि॰ ३।२५८ ) -श्वेतखदिरः वर्यूरको वा, तस्फलम् ( चि. १४।१० (पा॰)

#### कदली

ग -सुप्रसिद्धः (चि०३।२५८)

#### कनकम्

ा०—नागकेशरम् ( चि० १।३।४९; ७७४ ) ग०--हेसचाम्पेयं नागकेशरपुष्पसिति यावत् ( चि० १।१।४९; २३।७८ )

#### कनकक्षीरी

च॰---'कङ्कुष्ठ' इति ख्याता ( व॰)। स्वर्णचीरी ( कछ० ) ( चि॰ ७१११ ) ग०--- स्वर्णचीरी ( चि॰ ७।१११ )

यो०-स्वर्णचीरी (चि० ७१११)

#### कनकपूष्पी

च०---स्वर्णचीरी ( चि० ७१६७ ) ग०---पीतयूर्थः ( चि० ७१६७ )

# कपिकच्छुः

ग०—वानरीवीजेन सशूकेन ( चि० ९।८० ) —वानरीवीजम् ( चि० १९।६२ ) यो०—शूककिम्ब्या ( चि० ९।८० )

#### कपित्थः

यो०-प्रसिद्धः ( सू० २५।४९; २६।८४ ) ---कपित्थानि फलानि ( चि० १९।१११ )

# कपीतनः

जे०-गर्दभाण्डः (चि० ३।२५८) च०--गन्धमुण्डः (सू० ४)३३) --'गन्धमुण्ड' इति ख्यातः (व०)। गन्धमुड इति ख्यातः (कछ०) (चि० ३।२५८) -गन्धमुण्ड इति ख्यातः (व०)। गर्दभाण्डं इति ख्यातः (कछ०) (चि० १५।१२६) ग०--गन्धभाण्ड, आम्रातकः (सू० ४।१३) -आम्रातकः (चि० ३।२५८) यो०--आम्रातकः (सू० ४।३३; २५।४९; चि० १५।१२६)

#### कपोतवल्ली

व०-सूचमैळा ( वि० ८।१३९ ) ग०-सूचळा ( सूचमैळा १ ) ( वि० ८।१३९ )

#### कपोलवल्ली

च॰—'कवडवेण्डुआ' इति ख्याता ( वि॰ ८।१३९ ) यो॰—सूचमेळा ( वि॰ ८।१३९ )

कफ ः

ग०-रलेष्मातकः ( चि० ३०१२५२ ) ( पा० )

कमलम् ग०—कमलोरपले पद्मकिञ्चरूकनीलोरपलकिञ्चरूकौ ( सू० ३।२४ )

-कमलोश्पले पद्मकुमुदे तयो किझक्कः ( सू० ५।३३ ) --पद्मम् ( चि॰ ४।७४ ) यो०--पद्मम् ( चि॰ ४।७४, १०२; १९।५३ )

-कमलाकराणां पद्माकराणां सरसां च ( चि॰ ४११०९ )

#### कम्पिरल(क)म्

च॰—गुँबारोचनिका ( सू॰ १।८३ ) —गुण्डारोचनिका ( चि॰ ५।१३०; क॰ ९।१० ) ग॰—गुण्डारोचनी, कमलागुँडीति लोके ( सू॰ १।८३ ) —कमलागुड़ीति लोके ( सू॰ २।९; ३।१०; वि॰ ८।१३६; चि॰ ६।३५; ७!११४ )

यो०-रोचनकः स्वनामक्यातः ( सू० १८३ ) - रोचनकः ( वि० ८।१३६ ) - गुप्तारोचनिकाम् ( चि७ ५।१३० ) - रोचनिका ( चि० ७।११४ )

#### करका (पा०)

यो० - करका बृहरकारवेल्ली, करेला स्याता ( चि० ३।२६७ )

#### करञः

ग०-गोकरआः ( सू॰ १४१३१; वि० ७१९७; चि० ७१९९, १५२; १५१९७९ हत्यादि )

—हहरकरआमूलम् ( चि॰ ३।३९७ ) —नाटाकरक्ष ( चि॰ ७।१११ ) —गोकरक्षफल्म् ( चि॰ ९।६९ ) —करक्षयोः गोकरक्षनाटाकरक्षयो। ( क॰ ११।१४ )

2 Vol IV ch.

# ( १७ )

यो०-चिरविष्टवः ( सू० ५७०५ --बहरकरआः ( चि० ३।२६७ ) --गोकरआः ( चि० ७१५२; ९।६९ ) करमर्द्(क)ः च०--करमर्द द्विविधं प्राप्तफं वनजं च ( सू० २७।१६१ ) ग०--करसः ( सू० ४।१०; चि० १४।९ ) --पानीयामलकम् ( सू० २६।८४ ) यो०--कराम्लः करम्चा इति प्रसिद्धः ( सू० ४।१० ) --करम्चा इति वङ्गेषु ( सू० २६।८४ ) --प्रसिद्धम् ( सू० २७।१६१ ) --हरम्चा इति वङ्गेषु स्थातः ( चि० १४।९ )

#### करहारः

च०-- मद्नः ( चि० २६।१५)

#### मार तक करीरः कोला का क

च०—मरुजो द्रुमः ( सू० २७।१४२ ) —मरुजद्रुमः ( चि० १०।८२ ) ग०—मरुजद्रुमः ( सू० २७।१४२ ) —मरुजद्रुमः ( चि० ८।१४० ( पा० ), १४१ ) —वंशकरीरस्याग्रम् ( चि० १४।१० ) —मरुजो द्रुमबिशेषः ( चि० १०।४२ )

यो॰—मरुजः द्रुमः ( सू॰ २७।१४२ ) —बंशांकुरः ( वि॰ ८।१४२; चि॰ १४।१० )

# ककेंट(क)म्

च॰—कर्कटकमिति कर्कटश्टङ्गी (कल्र॰) ( चि॰ १८।५१ ) ग॰—कर्कटश्टङ्गी ( चि॰ १४।९० ) —कर्कटश्टङ्गी ( चि॰ १८।१५३ ( पा॰ )

#### ककटकी

च०-कर्कटम्डज्ञी ( चि० १८/५१, १५३ ) - कर्कटकसिति कर्कटम्डज्ञी ( कल्र० ) चि० १५/५१ ) यो०-कर्कटम्डज्ञी ( चि० १८/५१, १५३ )

#### ककेंटश्रङ्गी

ग०-काकडाश्वज्ञी ( वि० ८।१३९ ) -कर्कटकस्य श्वज्ञी कर्कटश्वज्ञौ ( चि० २०।३८ ) यो०-कर्कटकस्य श्वज्ञी कर्कटश्वज्ञी ( चि० १८।११५ ) कर्कटाख्या

ग०-ककंटश्हरी (चि० १७१९४)

--कॉकरोल इति लोके ( वि० ८१९४३ ) यो॰--कांकरोल इति ख्यातः ( वि॰ ८१९४३ ) --···कांकरोल इति वंगेषु क्यातं शाकम् ( चि॰ ३१९९० )

कच्यूरः यो॰—द्राविदकः हरिताभः पीतशटीतिस्यातः ( सू॰ २७।१५५ )

कर्णिकारः च॰—व्यवहारार्थं पर्यायानाह-आरग्वध इत्यादि (क॰ ८१३) ग॰—आरग्वध इत्यादयः पर्यायाः (क॰ ८१३) कर्पूरम्

कतुंदारः च०--श्वेतकाञ्चनः ( सू० ४।२३ ) --काञ्चनभेदः ( सि० १४।२०२ ) --काञ्चनगरः, स वसन्ते पुष्पति ( क० १।१४ ) --काञ्चनारः ( सि० ७६१; १०।३४ ) --काञ्चनारः ( सि० ७६१; १०।३४ ) ग०--श्वेतकाञ्चनः ( सि० ७।१३ ) --श्वेतकाञ्चनः ( वि० ८।१३५; सि० १०।३४]) --श्वेतकाञ्चनः ( क० २।८-११ ) --रक्तकाञ्चनपुष्पम् ( चि० १४।२०२ ) --रक्तकाञ्चनपुष्पम् ( सि० ७।६१ )

#### कलमः

च०-वेदाग्रहारेषु स्वनामन्रसिद्धः ( सू० २०१८ ) यो०-मगधादिषु स्वनाग्ना प्रसिद्धः ( सू० २७१८ ) ----कल्म-- एते तत्तदाख्यशालिभेदाः ( चि० १४१९५)

#### कलम्बः( म्बी-म्बुः )

ग०-कल्लम्बुः कल्लमीशाकम् ( सू० २७।१०१ ) यो०-कल्लम्बी प्रथिता; वाग्भटे कलम्ब इति पाठः, कलम्बः कदम्बः ( सू० २७।१०१ )

#### कलशी

जे०-पृष्टिनपर्णी ( चि॰ १।२२४)

( १८ )

#### ककटाहा

यो०—कर्कटश्टङ्गी ( चि॰ १८।५४ ( पा० ) कर्कटिका—कर्कटी

ग०—कर्कटश्टङ्गी ( चि॰ १९।१०४ ) यो०—कर्कटश्टङ्गी ( चि॰ १९।१०४; १८।८७ ( पा॰ )

#### ककेन्धुः

च०—( कुवलबदरकर्कनिध्वति ) बद्री त्रयम् ( सू॰ ४।२४ ) —श्रगालबद्री ( सू॰ २५।४९; २७।१३२ ) —कर्कन्धूकोलबद्र शब्देन त्रिप्रकारबद्र प्रहणम् ( क॰ ११।७ )

-कर्कन्धुशब्देनेह <sup>9</sup>श्रगालबद्री स्वरुपा गृह्यते ( सि॰ ३:४ )

ग०—'''श्वगालकोलीति बदुरत्रयम् ( सू० ४।२४ ) —श्वगालकोली ( सू० २५।४९ ) —च्चुद्रफलवदुरम् ( सू० २७।१३२ ) —स्वष्ट्पबदुरम् ( चि० १३।१२५ )

यो०—च्चद्रबद्रम् ( सू० ४।२४ ) —अरुपं वदरम् ( सू० २५।४९; २७।१३२ ) —कुवल्बद्रकर्कन्धुः बद्रमेदाः ( वि० ८।१३६ ) —कोलकर्कन्धू बृहद्रुपवद्रमेदौ ( चि० १३।१२५ ) —बदरम् ( चि० १४।१० )

#### कक्शः

च०—स्वष्टपककोंटकः ( सू० २७१७ ) —पटोलमेदः ( वि० ८११४३ ) ग०—स्वरूपककोंटकफल्टम् ( सू० २७१९७ ) —कम्पिल्लः ( वि० ८११४३ ) यो०—कम्पिल्लकः ( सू० २७१९७ ) —पटोलमेदः ( वि० ८११४३ )

#### कर्काचकः

च०-कुष्माण्डभेदः ( चि० १९।३२) ग०-कर्कारुकाणां कर्कटीजातीनाम् ( चि० १९।३२ ) यो०-कुष्माण्डभेदः ( चि० १९।३२ )

#### कर्कोट(क)ः

ग०-कॉंकरोलाख्यस्यफलम् (सू॰ ३७१९६)

१. 'तदस्थि' इति पा०।

AT II MY B

- कशेरुका कशेरुः ( वि॰ ८।१४४ ) - कशेरुका केग्रुर इति ख्याता ( चि॰ ८।८४ )

#### काकणन्तिका (ग्ती)

-च॰—गुआ ( चि॰ ७२० ) ग॰—गुआफल्डम् ( नि॰ ५१८; चि॰ ७२० ) यो॰—काकदन्ती गुंजा ( चि॰ ७२० ) —काकदन्तिका ( चि॰ १४११० )

#### काकनासा

जे॰—वाशा ( नासा ? ) फलानि ( चि॰ ३०।५१ ) च॰—नासाफला 'काकतुण्डक' इत्यम्ये ( ब॰ )। वासाफलका, काकतुण्डक इत्यम्ये ( कल॰ ) ( चि॰ १।१।६४)

- वायसीफल्डम्, अन्ये तु वासाफल्ठ 'कायुवाटुटी' इति स्यातं द्रब्यान्तरमेवाहुः (सि॰ धा५) ग॰--केउठुटी (वि॰ ८।१३९) --केउवाठोंटीति लोके (चि॰ १।१।६४) --काउयाठुंठीति लोके (चि॰ १०।३७) --काउयाठुटीति लोके (चि॰ १०।५१) --काउयाठुटी (सि॰ १०।३७)

यो॰—केयोठुटी इति वङ्गेषु क्याता ( वि॰ ८।१३९ ) —काकनासिका काकनासा काउयाठोटीति वङ्गेषु ( चि॰ १।१।१४ )

-केडयाठंटीति षंगेषु ( चि• ७।१२३ ) -काकतुण्डफलाम् ( चि॰ १८१४० )

#### काकमाची

ग०-स्वनामख्याता ( चि० ८।१४३ ) यो०-वापसी प्रसिद्धा ( सू० २७/८९ )

#### काकाण्डः

जे०—काकनन्दी, सेंव वायसपीळुकः ( चि० २३।२१७ ) च०—शूकरशिम्बिः ( सू० २७।३४ ) —शिग्वीमेदः ( चि० २३।४९ ) ग०—हृष्णशिम्बः ( सू० २७।३४ ) —हृष्णशिम्बी ( चि० २३।४९, ५३, २१७ )

# ( 38 )

च॰—सिंहपुच्छी ( चि॰ ३१९८७ ) ग॰—ज्ञालपर्णी ( चि॰ ३१९८७, २२४ ) यो॰—पृष्टिनपर्णी ( चि॰ ३१९८७, २२४ )

#### कलायः

च०- कल्लायो वातल इति त्रिपुटकल्लायः ( सू० २७१९ ) - बर्फ्तुल्कलायः ( सू० २७१७ ) ग०- खण्डिको ( सू० २७१९ ) - वर्फ्तुल्कल्लायपन्नम् ( सू० २७१९७ ) - वर्फ्तुल्कल्लायपन्नम् ( सू० २७१९ ) यो०- कालायं शाकं कालज्ञाकम् ( सू० २७१२ ) कल्लिङ्ग( क ): जे०- इन्द्रयवाः ( चि० ३१२१०, २२८; १५११०१ )

-कलिङ्गयव इन्द्रयबः ( चि० ७९९ ) यो०-इन्द्रयवाः ( चि० ३।२००, २१९, २२८; ७।६८; १२।४४ इत्यादि )

-इन्द्रसाह्वान् कलिङ्गकान् इन्द्रयवान् (चि० ६।४२) -कलिङ्गफलं इन्द्रयवः (चि० ७।४६) -कलिङ्गयवा इन्द्रयबाः (चि० ७।९१) कदोठ(क)म्

च०-क्राहेरुक झब्देन चिंचोडका राजकरोरुकश्च गृहाते ( सू॰ २७।१११ )

-चिम्रोडकः ( वि० ८।१३९ )

-केचित् कसेरुकमिषश्वीलपीतमणिमाहुः ( व० )। कसेरुकमीपश्वीलपीतो मणिः (कल०) (चि० १७।१२६) -राजकहोरुः<sup>2</sup> कहोरुरेव ( सि० ३।४९ )

ग०-कसेरकं द्विधि-छुद्रं विश्वोटकं, षृहत् तु राज-कशेरुकम् ( सू॰ २७।९१६ )

-चिम्राइकः ( वि॰ ८।११९ )

-चिम्चुया ( वि० ८।१४४ )

-केशुर इति लोके (चि• ११२५८)

यो०-केशुर इति स्यातम् ( सू॰ ३।२१; वि॰ ८।१३९ ) -केसुर इति स्यातम् ( सू॰ २७।१९९ )

१. इस स्थल पर कलिङ्गकान् एवं इन्द्रसाहान् दोनों पाठ एक साथ पठित है । २. चकसम्मत ।

#### 

নানামা

च०-काहोदुम्बरिका (ब०)। गोहोदुम्बरिका (कछ०) ( चि० २१।९०) ग०-काकमाची ( चि० २१।९०) यो०-काकमाची ( चि० ३।२६७ ( पा०)

#### काकोदुम्बरिका

ग०-कोठोडुम्बरः (वि॰ ८१३४३; चि० ७१७०) बो०-काकोडुम्बरः (वि॰ ८१३४३)

# , काकोळी

ग०-- स्वनामस्याता ( सू॰ ११२ ) गो०-- काकोळी बरकाकोळी काकोळीड्रबस ( सू॰ ११२१ ) -- काकोल्यो डे-डे काकोल्यो काकोळी बीरकाकोळी ( भाषा २०) व ( चि० १११२५ )

#### कांसी को के किल्ला- क

ग०-कांची आवकीमूल्म् ( चि० ३०।३११ ) काञ्चनक्षीरी

ग०-स्वर्णचीरी माझीति (चि॰ १३।१३३ ) यो०-स्वर्णचीरी (चि॰ १३।१३३ )

ग०-- छटा इति डोके ( सु० धोर०; चि० राशरथ ) बृहदिषुः ( सि० १०१३ ) --- कठिनोऽस्परस इच्छा सालिया इति डोके

Parton of 1 1 501 ( E & Ruise )

-इषुवालिका ( निक्राश) यो०-इषुमेदः ( चि॰ २१११२४ )

च०---मलिष्ठा ( चि॰ २५।११६ ) यो०---स्थूळेळा। कान्तेस्पन्न प्रायः सर्वत्र कीन्सीति पठ्यते हि १९४६० व्यक्ति ( कि॰ राष्ट्र र ग० )

ST INDUSTRIAN च०- स्वमेषा ( चि० ९१५७ ) -सुरसा ( चि॰ १७।१४१ ) -वयःकयस्वेति वयःस्वाकायस्थयोर्गु इप्यासस्ट-क्योः (य०)। Sta mis or said बयःकयस्येति गुहूची ( कछ० ) ( चि॰ २६।८३ ) ग०-आमळकी ( चि० ९१४६ ( पा॰ ) -स्वमंछा ( बि ९१५३; १०११६, ४८ ) -कयस्या सुब्सेछा (बि॰ २६'८३) यो०-- चीरकाकोष्टी (चि॰ ९१४६, ५७) -स्वसंहा ( चि. १०/84, 86 ) -हरीतकी, सुरसा इस्वन्ये (चि० १७।१११) ति- इन्युयवाः ( किर्माले ते०-- द्राषाविशेषः या गोस्तनिकेत्युच्यते (चि+२) च॰-कृष्णजीरकम् (स्॰ २७१३०७) אים -- עיוק מפור ( לפוי ('פוווים ('פווים לי עיוק וויוטוים -- פר ( BUR CH! ) HINTER VAR STRAND यो०- कृष्णजीरकम् (स्॰ २७१३०७) -अलमोदा (चि १२१६०) - इम्जीरकः ( चि॰ ११।१२६; १४।०२, ८९, १०३ ) कारवेल्छः ( 317 10 P 615 )-ग०-कारवेस्ड इति वृहत्कारवेस्डः ( विक 41848 ) तर •ड ) स्टाम **कार्पास (म्सी )** डॉन्क डलीक ग०-त्लक्स् ( सू॰ १७७)

कायस्या

STATE TO PERSONNEL

-- वनकार्पास्पाः ( कि॰ ७९९ ) -- कार्पासपियुना तुरुरेन ( का॰ ८७३ ) वो॰-- तुलकम ( सू॰ १५७ )

कालाः वहां ) समय कार्य.

ग०-कृष्णागुरु ( चि॰ २११३३६ ( पा॰ ) हे राष्ट्र

च॰-काळज्झतो विसमर्थः (वि॰ ४१३२४) अल्ब १. 'बहिंसा' रति पा० ।

( 20 )

# ग०—काळानुसार्य झैळजम् ( चि॰ ३।२५८ ) —काळानुसारी रयामकता ( चि॰ ४।१०६ ) —अनम्तमूळ्म् ( चि॰ २९।२४३ )

यो०-काळानुसार्य कृष्णचग्दनम् ( चि॰ ३१२५८ ) --काळानुसार्था पिण्डीतगरम् ( चि॰ ४१९०३ )

#### कालारसा (b) ap ) that - 0

ग०- सिह्नकरसः ( चि० २९।२६४ ) ( पा० )

#### काले( ली)यकम्

च —कालेयकं कालियाकाष्ठस् ( सू॰ ११२६ ) —कालेयं कालेयककाष्ठमिति स्थातम् ( चि॰ २१७७४ ) ग॰—कालीयं कालीयकाष्ठस् ( चि॰ ११२५८; २४१९५९ ) —कालीयकाष्ठम् ( चि॰ ११११ ) —कालीयकाष्ठम् ( चि॰ २११७४ ) —कालीयकाष्ठम् ( चि॰ २५१३१६ )

ग०—कुझकाझौ स्पष्टी ( सू॰ ४१९७ ) यो०—कुझकाझौ स्वनासस्वातौ ( सू॰ ४१९७ ) काइमरी काइमरम्

च०-कारमचें इति गम्भारीभवे ( चि० ३०)२९ ) --कारमच गम्मारीफलम् ( चि० ३९१९९ ) --कारमचाणामिति गम्मारीफलामास् (चि० २९१३०५) ग०--कारमचे गम्भारीफलम् ( सू० ११२४; चि० ३१२०९, २५८; १३१४४; १२१३२ इत्यादि )

यो०-सबैतीमड़ा (सू॰ ४१२४) --गम्मारी (सू॰ २०१३२५) --बारमर्थ गम्भारीफल्प (चि॰ ३१२०६, २५८; १९१४४; ९५१९५३ (पा॰); १३१५६; १८८८६ इत्यादि) --गाम्भारी (चि॰ ४१३९; १०१२५; १२१३९, ६७) --कारमबांणि गाम्भारीफलानि (चि॰ १८१३९) --कारमबांणि गाम्भारीफलानि (चि॰ १८१३९)

व०-- पछाझः ( चि० १।३।३३ )

# ( 28. )

— <sup>9</sup>विकइतकः इति पा॰ ( चि॰ २९।७३-७५). ग०—काळकण्टको डाउक इति क्यातः (क॰ १।२५) (पा॰) यो०—कासमर्दः ( वि॰ ८।१३५)

#### कालमालकः

जे०—कालमस्टिका ( चि॰ ३।२९०) प०—सुसुखादयः फ्रविव्यकान्ताः पर्णासमेदाः (चि॰ २।४) —सुसुखादयः पर्णासमेदाः ( चि॰ ८।१५१ ) ग०—कालमाल्डः कालमर्दः ( चि॰ ७।२१ ) —कालमाल्डः कृष्णतुळसी ( चि॰ ८।१४२ )

यो॰—सुरसकुठेरककाळमाळकपर्णासफणिकाकाः शुळसी-सेद्दाः ( षि॰ ३।२१७ )

#### कालगाकम्

९०—'कालिया' इति स्यातम् (सू॰ २७१९१) —प्रसिद्धम् (ब॰)। काल्झाकमप्रसिद्धम् (कृष्ठ॰) (चि॰ १३।१८२) काल्डा

बे॰—काकोछी ( चि॰ ३।२५८ ) —सारिवा ( चि॰ २५।११६ ) —काळानुसारी, कार्डी हिंखामन्ये ( चि॰ २८।१६१ )

च॰—काकोछी ( चि॰ ३।२५८ ) —काछानुसारिवा ( व॰ )। सारिवा ( कछन् )

( चि २८/१६१ )

—मज़िष्ठा ( चि॰ २५।११६ ) ( कछ० ) ( पा॰ ) —मज़िष्ठा ('चि॰ २९७२ ) ( पा॰ )

ग०-नीछीति छोके ( चि॰ ३१२५८ )

ाः असुरु ( बि॰ २६।३५३ ) ( बा॰ ) ---काछानुसारिवा ( बि॰ २८।३९३ ) यो ॰---नीछिनी ( बि॰ १।२५८ )

# कालास्यम् कालास्यम्

न॰-कालास्यमिति कालसाकमेवोच्यते पुनः, अन्ये तु 'कालायं' इति पठन्ति ( सू॰ २७१९२ ( पा॰ )

#### कालानुसार्यम् कार्यन्त का

जे--कालानुसाय तगरम् ( चि॰ ३१२५८ ) च॰--कालानुसाय सीतलम् ( च॰ ) । कालानुसाय सीतला ( कुल॰ ) ( चि॰ ३१२५८ )

-कालानुसार्या शीतलम् ( चि॰ ४।१०३)

१. इस स्वक पर विमान ८। १३९ के सन्दर्भ को अंकित कर पाठान्तर में काण्ड्रतक उद्धुत कर उसकी म्यास्वा की गई है। ग०-पलाज्ञः ( चि॰ १।३।१५, ३३; २६।२५८ ) यो०-पलाज्ञः ( चि॰ १।३।१५, ३३ )

#### किणिही

च॰—कटमी ( सू॰ ४१९५ ) —अपामार्गः ( सू॰ २५१४९ ) ग॰—कटमी ( सू॰ ४१९५ ) —किणिहिः स्वनामख्यातो वृत्तविशेषः सारवान् न रवपामार्गः साराभावात् ( सू॰ २५१४९ ) —अपामार्गः ( वि॰ ७१२१ )

-खरमआरी ( सि॰ ४१३४ ( पा॰ )

यो०-कटभी ( सू० ४११५ )

-अपामार्गः ( सू॰ २५ा४९; वि॰ ७११ )

#### किरातः-किराततिक्तः

ग०-किरातामां तिकस्य किराततिकस्य ( चि० ८१९०८) यो०-स्वनामख्यातः ( सू० ४१९८ ) -भूनिम्बः ( सू० ४१२९; चि० ३१९९८; ४१३८, ४५, ७४; ६१९४१ इरवादि )

-किरातानां-तिक्तस्य किराततिक्तस्य ( चि॰ ८१९०८ )

#### किलिमः

च॰—देवदारु ( वि॰ ८।१४२; शा० ८।३४ ) ग॰—द्रुकिलिमो देवदारुः ( वि॰ ८।१४२ ( पा० ); क॰ ७।१५ ( पा॰ ) —देवदारु ( शा॰ ८।३४, ४१ ) यो॰—द्रुकिलिमः देवदारुः ( वि॰ ८।१४२ ( पा॰ )

- देवदार ( शा॰ ८१३४, ४९ )

#### कुचन्दनम्

ग०—वकम इति लोके ( चि० ४।१०३ ) यो०—पत्रांगं बकम इति ख्यातः चन्दनमेदः (चि० ४।१०३)

#### कुचेला

च॰--कुचेला' अकर्णविद्धिकामेदः ( सू० २७१९५ ) यो॰---अकर्णविद्धिकामेदः ( सू० २७१९५ )

#### कुञ्चिका

च॰—स्थूलजीरकम् ( सू॰ २७।३०७ ) ग॰—स्वरुपह्रण्णजीरकम् ( सू॰ २७।३०७ ) —उरकुञ्चिका स्थूलहृष्णजीरकम् ( चि॰ १४।७२ (पा॰) —औकुञ्चिका हृष्णजीरकः ( चि॰ १५।१॰८ ( पा॰ )

१. 'कठिजर' इति पा० ।

यो०-स्थूलजीरकं ईषतकृष्णम् ( सू० २७३०७ ) - उरकुश्चिका कृष्णजीरकः ( चि० १४७७२ ( पा० ) - कृष्णजीरकश्च ( चि० १५।१०८ )

#### कुटजः

च०-कुटजफलवरक्शब्देन इन्द्रयवाः कुटजस्वक् चोच्यते ( चि० १४।१९७) -कौटजं कुटजफल्ड्य ( चि० १६।८७ ) ग•-स्वनामप्रसिद्धः ( चि० ८।१३५ ) -कुटजात फलमिन्द्रयवः ( चि० ७।९४; १९।१०८ ) -कौटजैरिन्द्रययः ( चि० १६।१२३ ) यो०-वस्सकः ( सू० २।७ ) -कुटजफल इन्द्रयवः ( सू० १।८३; चि० ८।१०८, १०९; १४।१९७, १६।१२३; १९।७९, १०८ )

—कुटजफलं कुटजफलबीजं इन्द्रयवः ( चि॰ ७।४३,

102, 141106 )

-कौटजं कुटजफलम् ( चि० १६।८७ )

#### कुटन्नटम्

जे०-गन्धतगरम् ( चि० २४।१५९ ) च०-कैवर्तमुस्तकम् ( चि० १५।१२५ ) -कैवर्तमुस्तकम्, अन्ये तगरमाहुः ( सि० १०।३३ ) ग०-कैवर्त्तमुस्तकम् ( चि० १८।७३; २४।१५९ ) --श्योनाकः ( सि० १०।२३ )

यो॰—भद्रमुस्तम् ( चि॰ १५।१२५ ) —कैवर्त्तमुस्तकं च ( चि॰ १८।७३ )

#### कुठेरकः

च॰—सुमुखादयः फणिज्झकान्ताः पर्णासभेदाः (नि॰ २।४) —सुमुखादयः पर्णासभेदाः (वि॰ ८।१५१; चि॰ ३।२६७) —पर्णासः ( चि॰ २७।५४ )

ग०-पर्णासमेदः कृष्णतुल्सीति स्यातः ( सू० २१४)

-पर्णासमेदः ( सू॰ २७११०१ )

-श्वेतपर्णासः ( चि० ३।२६७)

यो०—सुरसाकुठेरकफणिज्झकाः पर्णासमेषाः ( सू० २१४ ) —पर्णासभेदः ( सू० २७।१०१ )

-सुरसकुठेरककालमालकपर्णासफणिज्झकाः तुलसी-

मेदाः ( चि० ३।२६७ )

#### कुतुम्बकः

च॰-द्रोणपुष्पिका ( सू॰ २७।९८ ) ग॰-द्रोणपुष्पी ( सू॰ २୬।९८ ) यो॰-द्रोणपुष्पिका ( सू॰ २७।९८ )

# उच्यते, किं

( २३ )

उच्यते, किंवा कुलकेति पाठः, कुलकः पटोलः ( चि० २५।८४ )

ग॰-पटोलफलम् ( सू॰ २७।९७ )

-पटोलस्य ( चि॰ १७।९७ )

—कुलकादिभिरन्यें स्तिक्तैः पटोल्लपत्रादिभिस्तिक्तैः ( चि॰ २७।२७ )

-पटोलपत्रम् ( चि॰ ३०।१८९ )

यो ॰—काकतिन्दुकः, पटोलभेदः इत्यन्ये ( सू॰ २७।९७ ) —कारवेल्लकम ( चि॰ ३।१८९ ) —पटोलस्य ( चि॰ १७।९७ )

कुलत्थः

च॰—कुछरथश्च-शुक्ककृष्णचित्रलोहितभेदेन चतुर्विधो भवति, तथा ग्राग्यवन्यभेदेन च द्विविधोऽपि; अत एव तन्त्रा-न्तरे "वन्यः कुछरथस्तद्वच्च विशेषान्नेत्ररोगनुत्' इरयुक्तम् ( सू॰ २७।२६ )

कुलिङ्गः( ङ्गा )

च॰—कुलिङ्गः उच्चटाभेदः ( सू० ४।१९ ) —कुलिङ्गापाठपत्ते उच्चटा ( वि० ८।१३९ ) यो॰—कुलिङ्गा तद्( उच्चटा )मेदः, कुलीरश्टङ्गी वा ( सू० ४।१९ )

#### कुलिङ्गाक्षी

च॰—पेटिका ( वि॰ ८१९३९ ) ॰ ०— पेटिका ( वि॰ ८१९३९ ) यो॰—पेटिका ( वि॰ ८१९३९ )

कुलोरश्टङ्गी

ग०-कर्कटश्टक्वी ( सू० ४।३० ) यो०---कर्कटश्टक्वी ( सू० ४।३० )

#### कुवलम्

च०—( कुवलबदरकर्कन्धिवति ) बदरीन्रयम् ( सू० ४।२४ ) —स्थूलबदरी ( सू० २५।४९ )

ग०-चृहद् बदरम् ( सू॰ ४११०, २४; वि॰ ८११३६ ) --बृहत फलवदरी ( सू॰ २५१४९ )

यो०-कोळं मध्यबद्रम् ( सू० ४।१० )

-कोलं मध्यप्रमाण बद्रम् ( सू० ४१२४ )

-कुबलं बृहद्वदरम् ( सू॰ २०१४९ )

-कुवलबद् रे कर्कनधू द्रयम् ( नि॰ २१४ )

- कुवलबद्रककेंन्धुः बद्रभेदाः ( वि० ८।१३६ )

—कुवलबद्रे कोलद्वयम् (वि॰ ८।१४०)

#### कुन्दुरुकः

च--स्वनामख्यातः ( ब॰ )। शितिमारकः कुन्दकुसुम-क्यातः (कऌ०) (चि॰ २६१६४)

#### कुमारजीवः

च॰—जीवशाकम् ( सू॰ २७।१०० ) ग॰—जीवशाकम् ( सू॰ २७।१०० ) यो॰—जीवशाकः ( सू॰ २७।१०० )

#### कुमुदम्

च॰—पद्मभेदासाखारः ( सू॰ ४।३४ ) ग॰—श्वेतपुष्पनाली ( नील १ ) पुष्पम् ( सू॰ २५।४९ ) —श्वेतजलजपुष्पमात्रम् ( चि॰ ३।२५८ ) यो॰—कह्वारम् ( सू॰ ४।३४ ) —श्वेतम् ( सू॰ २५।४९ ) —करंवम् ( चि॰ ३।२५८ )

#### कुम्भी( स्भिका )

च०—'कुम्भीक' इति ख्याता, किंवा हठः ( वि० ८।१४४ ) ग०—कट्फलुः ( वि० ८।१४४ ) यो०—कट्फलुः ( वि० ८।१४४ )

#### कुरण्टकः

च०—अम्लानकः (ब॰)। म्लानकः (कल०) चि० २१।८९) ग०—नील्लक्षिण्टी (चि० २१।८९)

#### कुरुविग्दः

च॰—वरकोद्दालकाद्यः षष्टिकविशेषाः; केचित् कुधान्यानि वरकादीनि चदन्ति ( सू॰ २७१४ )

ग०--कृष्णगौरः'''''कुरुविल्वाश्चेरयेतेष ष्टिकाः षष्टिक-नामषष्टिकस्यास्पान्तरा गुणैरस्पभेदाः

(सू० २७।१४ (पा०)

यो०—वरकाद्यः षष्टिकभेदाः, कुधान्यविशेषाः इति केचित् ( सू० २७।१४ )

#### कुलकः

जै॰—कारवेक्लकः ( चि॰ २३।२२५ ) च॰—कारवेक्लकः, केचित्तु कुलकं पटोलमेदमाहुः ( सू॰ २७।९७ )

-कारवेल्लकम् ( चि॰ ३११८९; २७१३७ )

-कारवेल्लकम् ; अन्ये पटोल्भेदमाहुः ( चि॰ २३।२२५)

-निम्बकोलपन्नाणीस्यन्न निम्ब एव सृदुनिम्बकोलक

( 38 )

- वारपाक: ( चि० ७१८० ) - वारपाक: ( चि० ७१८४ ) - वारपाकरस्यज्या ( चि० ७१४ई ) - वारपाकरस्यज्या ( चि० ७१४ई ) - वारपाक: ( चि० ७१८३ ) - वारपाक: ( चि० ७१८० )

#### HEBPER

न०-ज्योहिस्तहा ( सू॰ ११८१ ) - चोपकभेद: 'क्योहिस्तका' हति स्वातः ( क० ३११७ ) - ज्योहिसका हतेतवोपक्रतेवां फछानि ( चि॰ ८११३ ) - ज्योहिसका श्वेतवोपक्रतेवां फछानि ( चि॰ ८११३ ) - ज्योहिसका श्वेतवोपक्रतेवां फछानि ( चि॰ ८११३ ) - ज्योहिसका ( शा० ८१४१ ) - ज्योहिसका ( शा० ८१४१ ) - क्वतवेयनवामार्थने कोशातकी द्वयम् ( सू० २१७ )

#### :हरमाकु

ग०-विडह्न ( सि॰ १३११८; चि॰ ७११६ ) यो०-विडह्न ( सु॰ २३११८; चि॰ ७११६ )

#### ( freie oFt ) : אדות : השות - ofp

#### Pedalest

:73月1夜

अ०-शती, घ्रोमाअनसमन्ये ( चि० रूरा१३० ) - चोमाअतः ( चि० २८१३६० ) नः---झायातन्त्र ( चि० २८१३६० )

( 051135 0E

—विग्र: ( चि॰ ८११२९ ) —कार्णगन्धिकः श्रोमाभ्रतमूल्हवरू ( चि॰ १४१४९ ) —ह्योमाभ्रतकः ( सू॰ ३१४ ) —ह्योमाभ्रतकः ( सू॰ ३१४ ) —हार्णगन्धिकः श्रोमाभ्रतहरू ( चि॰ १४१४९ )

#### :कह्मीएग्स्

#### :125

यो०—कुशकाझी स्वष्टी ( सू॰ ४११७ ) वो०—कुशकाझी स्वतासस्वाती ( सू॰ ४११७ )

#### Peras:

व०—पठळाविन्ह्रतिका ( शा० १११) ( १९१३) १९९४ ( १९१३ ) ( शा० १९१३)

#### H298

गः-स्वतामस्यातं न तु युक्क्स् सुरुम् ( सू॰ १५१८० ) -कुन्द्र पुनस्वीविताम कुष्ठमेत् ( चि॰ १३११२ )

#### :184:

#### BEtH:

माल-मसिद्धः ( सून रजा१०१ ) माल-मसिद्धः ( सून रजा१०१ )

#### 349430

ग०-स्वतामस्यातस्तद्मावे घत्तीयकम् (वि॰ ८१९२५) जोत्प्यस्यात्तम् (वि० ८१९४२) - आत्यवत्वातः (वि० ८१९४२) - आत्यवत्वाति (चि० ९४१९०७) - आत् पत्वाति (चि० ९४१९०७)

#### 10224

ग०-निभण्ड्याद्विभः पर्यायबाचकः शब्दस्त्रिह्यदृह्यते ( क्ष० अप्त )

#### ( olb ) Hubbe

त्र ( वि० ८१३४३ ( वि० ८१३४३ ) ( हे४६१२० वि ) १इस्झिडिय-०१ इत्सावडस

## व०—सर्वस्वयस्त ( स॰ २७१३०२ ) व०—सर्वस्वयस्त ( स॰ २७१३०५ )

#### : WIHPE

न॰—स्वर्णहजिः ( सू॰ ४११४) —ह्यवहाराथ पर्यायासाह-आरग्वध हरवादि (क॰ ८१३) —ह्योताखः ( वि॰ ८१९४३ ) —ह्योताखः ( वि॰ ८१९४३ ) —ह्यायाखः क्ष्यत्वा ( चि॰ ७१४६ )

#### यो०—नागकेशरम् ( सू० ५।२०; चि० १।१।६९; २।१।३१; ४।७६ ( पा० ); ५।१५७ इस्यादि )

#### केशी

च॰—भूतकेशी (चि॰ ९।४५) ग॰—केशिनी शङ्खपुष्पीति लोके ( चि ॰ ९।४५) —केशिनी खङ्खिनीपुष्पम् ( चि॰ १०।३४) —केशिनी ( चि॰ १०।३९) यो॰—गन्धमांसी ( चि॰ ९।४५) —जटामांसी ( चि॰ १०।३९)

#### कैटर्यम्

च० -- कैटर्यं कट्फलम् ( सू॰ ४।९्) -- कैटर्यः पर्वतनिम्बः ( सू॰ ४।४८ ) -- कैटर्यः पर्वतो निध्वः ( चि० १०।२७; २६।५५ ) ग०-- कैटर्यं कट्फलम् ( सू॰ ४।९, ४८; वि॰ ७।१७; चि० १०।२७, ३७ )

—कैवर्त्तमुस्तकस्य ( चि० २६।५५ ) यो०—कैटर्य कटफल्लम् ( सू० ४।९; वि० ७।९७; चि० १०।२७, ३७ )

-कटर्यः गिरिनिम्वः ( सु० ४१४८ )

कोठफलम

ग०—कोठोडुम्बरफलम् ( सि॰ ११।१२ )

कोद्रवः

यो०-कोरद्षः ( सु० २९१२५ )

#### कोरदुषः

जे०—कोद्रवः ( चि॰ ४।३६ ) च०—कोरद्षादयः कुधान्यविशेषाः, कोरद्षः कोद्रवः ( स्॰ २७।१६ ) —कोद्रवः ( चि०,४।३६ )

ग०—कङ्गः…सर्वे तृणसग्भवाः ( सू० २७।१६ ) —कोद्रवः ( चि॰ ४।३६ ) यो०—कोद्रवः……कोरदूषश्यामाकाद्यः तृणधान्यविशेषाः

( सू॰ २७।१६ )

-कोडवः ( नि० २१४; चि० ४।३६ )

#### कोलम

च॰--बद्री ( शा० ८।३२ ) ---कोलमध्यं वदरसज्जा ( चि० २३।९५ ) ----कर्कन्धूकोलबद्रशब्देन निप्रकारबद्रग्रहणम् ( क० ११।७ )

# ( २४ )

901980)

कुष्णपिण्डीतः च०---कृष्णपिण्डितचित्रकाविर्ति कृष्णमदनकृष्णचित्रकौ ( चि॰ २६।२७२ ) ग०--क्रुष्णौ पिण्डीतचित्रकौ-म्रुष्णः पिण्डीतो मदनफल्लम् ( चि॰ २६।२७२ )

#### कृष्णशाणः

ग०—क्रध्णपुष्पशणः ( चि० २६।२६९ ) कृष्णसैरेयकः

च०-कृष्णसंरीयकः कृष्णझिण्टी ( चि० २६।२६८ ) ग०-कृष्णसंरीयकः नीलझिण्टीमूलम् ( चि० २६।२६८ )

#### कुल्णा

च॰—पिप्पली ( चि॰ १२।४१ ) ग॰—पिप्पली ( चि॰ १२।४१, ७॰ ) यो॰—पिप्पली ( चि॰ ४।७८; १२।४१, ७०; १६।११२;

# केलूटम्

च॰—केलुटे हारीतवचनं-''केलुर्ट स्वादु विटपं तस्कन्दः स्वादुशीतलः'' इति ( सू॰ २७।१९४ ) ग॰—केलुटं स्वादुविटपं तत्कन्दः स्वादुशीतल इति हारीत-वचनम् ( सू॰ २७।१९४ ) यो॰—उद्रुम्बरभेदः ( सू॰ २७।११४ )

#### केवुकः

ग॰—केउ इति लोके ( सू॰ ४।१५ ) —केउफल्स् ( सू॰ २७।९६ ) —केंउ इति लोके ( वि॰ ८।१४३ )

यो०--- केम्बुकः पूगः ( सू० ४१९५ )

-- स्वनाग्ना प्रसिद्धम् ( सू॰ २३।२॰ ) -- केम्बूकं केड इति ख्यातम् ( सू॰ २७।९६ ) -- पत्तुरः ( वि॰ ८।९४३ ) -- केबुः केबुकः ( चि॰ १४।२॰ ( पा॰ )

#### केशरम्

च॰—नागकेशरम् ( सू॰ ५१२० ) ग०—नागकेशरम् ( सू॰ ५१२०; चि॰ ४७६६ ( पा॰ ), ९४; ६१३९; ७१३२० ) —केशराणां नागकेशरपुष्पाणाम् ( चि॰ २१२१३१ )

यो०--रेणुका ( चि० ९।३५ ( पा० ); १२।६५ ) कौरवम् च०--कार्पासम् ( सू० १४।४९ ) कमुकम् जै०--प्राफल्टम् ( चि० ४।७४ ) च०--गुवाकम् ( सू० २५।४९ ) --पट्टिकालोधम् ( चि० ४।७४ ) --पट्टिकालोधम् ( चि० ४।७४ ) --पट्टिकालोधं पूगं वा ( चि० ६।४१; १४।१५९ ) --द्रस्वपूराफल्टम् ( चि० ४।७४ ) ( चि० ७।८१ ) ग०--गुवाक्द्युच्चः ( सू० २५।४९ ) --गुवाक्कम् ( चि० ४।७४; ६।४१; ७८१; १५।१६५; सि० ७।३७ ) यो०--गुवाकः ( सू० २५।४९; चि० ४।७४; १५।१६५ )

यो०—गुवाकः ( सू॰ २५ा४९; चि॰ ४ा७४; १५ा१६५ ) —गुवाकं पट्टिकालोघ्रं वा ( चि॰ ४ा४१ ) —पूगफलम् ( चि॰ ७।८१ ) —पट्टिकालोघ्रम् ( चि॰ १६ा३०८ ) किमिमारः ( पा॰ )

ग०-विडङ्गम् (चि० २६१५५)

कौआदनम् जे॰-कौब्चुलिका ( चि॰ ३।२५८ ) च॰-- घिब्चुलिका ( सू॰ २७।११६ ) -- घेब्चुलिकेति ख्यातः ( चि॰ १४।९ ) ग॰-- घेब्चुलिका ( सू॰ २७।११६ )

-- घेब्चुलुकः ( चि० ३।२५८; १४।९ ) यो०--चिम्नोटकं रक्तकसेड्कं वा ( सू० २७।११६ ) -- घेब्चुलुकः ( चि० ३।२५८ ) ---घेब्चुलिका ( चि० १४।९ )

#### क्लीतकम्

च॰—यष्टीमधु ( सू॰ ११८१; वि॰ ८११३६ ) ग०-यष्टीमधु ( सू॰ ११८१; वि॰ ८११३६ ) यो॰-यष्टीमधु ( सू॰ ११८१; वि॰ ८११३६ )

#### क्षवकः (धुः)

जे०-राजच्चवकः ( चि॰ ३।२६७ ) च०- छिक्काकारकः ( सू॰ ४।२७ ) - सुमुखादयः फणिज्झकान्ताः पर्णासमेदाः (नि॰ २।४) - सुमुखादयः पर्णासमेदाः (वि॰ ८।१५१; चि॰ ३।२६७)

ग०-कोलं शुष्कबृहद्बद्दरफलस् (चि० ३१२८७) -शुष्कबदरस् (चि० ५७७२, ७७; १३।८४; १४।४६) -कोलं शुष्कबदरफलस् ( शा० ८।३२; चि० ११।३४) -कोलं बृहत् बदरस् (चि० २।४।११; १३।१२५) -सास्थिकोलं सबीजबदरफलस् (मि० २६।५५ (पा०) यो॰-बदरस् ( सू० २।१२; २७।२७९; चि० ५७७२, ७७, ८८; ९।५३ ह्ररयादि)

-कोलं बद्रफलम् ( सू॰ ३१९८ )

-बद्री ( शा० ८।३२ )

— कोछवत् ब्रहद्षद्रवत् ( चि० २।४।११ ) —ब्रहद्बदरीफटम् ( चि० ३।१८७ ) —शुष्कषद्रम् ( चि० ११।३४; १४।४६ )

-कोलककंन्धू घृहदुव्यबदुरभेदौ ( चि॰ १६।१२५ )

#### कोलवल्ली

ग॰—गजपिष्पछी ( चि॰ ३।२१० ) यो॰—गजपिष्पछी ( चि॰ ३।२१• )

#### कांबिदारः

#### कोशाम्रः

च॰—स्वनामख्यातः ( चि॰ ३०८२ ) ग०—कोषाम्रं बालाम्रम् ( सू॰ २६।८४ ) —उद्दिआम्रः ( वि॰ ८।१४० ) —कोषाम्रः ओढिआम्रः इति लोके ( चि॰ ३०।८२ ) —कोषाम्रः ओढिआम्रः ( क॰ ११।७ ( पा॰ ) यो॰—कोषाम्रं चुद्राम्रम् ( सू॰ २६।८४; वि॰ ८।१४० ) कौन्ती

च०-रेणुका (चि० २३।५५)

१. कल्पस्थान १।१४ के मूल को इस स्थल पर उद्धृत कर इसो की ब्याख्या है।

# ( २६ )

-च्चवधुः<sup>9</sup> छिक्काकारकः (चि० २६१९८४) ग०-छिकाकारः द्वाचियेति छोके (सू० ४१२७) --राजच्चकः (चि० ८१९४२) --हाँचियामूलम् (चि० ३१२६७) --हाँचीया नाम (चि० १९१९१) --हाँचीया नाम (चि० १९१९१) --हाँचिका (ःचि० २६१९८४) यो०-छिक्काकारकः, हेंचेता इति लोके (सू० ४१२०) --छिक्काकारः (नि० २१४) --हिंचेता इति ख्यातः; राजिका वा (चि० ३१२६७) --स्वनामख्यातः (चि० ७१९३)

#### क्षीरकाकोली

#### क्षीरपुष्पी

ग०-स्वनामस्याता ( चि० १।४।६ ) यो०-स्वनामप्रसिद्धा ( चि० १।४।६ )

#### क्षीरवल्ली

च॰---चीरलता ( वि॰ ८:१३९ ) ग॰---चीरलता ( वि॰ ८:१३९ ) यो॰--चीरलता ( वि॰ :११३९ )

# क्षीरिदुमाः( वृक्षाः )

च०—चीरिवृत्ता वटोदुम्बराश्वस्थष्ळत्तकपीतनाः । ( चि० १९।५६ )

—चीरिद्रुमा अश्वत्थादयः ( चि० १२।६८ ) ग०—चीरिणः प्रसिद्धाः वटोदुम्बराश्वत्थप्ल इकपीतनाः पद्धः ( क्ला० ८।२४ )

---चीरिणो वृत्ताः पञ्च वटोदुम्बराश्वर्थप्लक्त्वपीतनाः ( चि० ११।५६ )

--चीरवतां वटोदुम्बराश्वस्थण्ळच्चकपीतनानां दुमाणाम् ( चि० १२।६८ )

-- चीरवतां वटादीनाम् ( चि॰ २२।४६ ) -- चीरिबृचाणां वटोदुम्बरादीनाम् (र्ग्चि॰ २३।१९९ ) यो॰--चीरिणः चीरप्रधाना वृत्ताः, तेषां चीरिवृत्ताणां अश्व-स्थोदुम्बरप्छत्तवटपिप्पछानाम् ( चि॰ ११।५६ ) --चीरवतां चीरिणां द्रुमाणां वृत्ताणां वटोदुम्बराश्वस्था-दीनाम् ( चि॰ १२।६८ )

( 20 )

—ज्ञीरवतां चीरिवृचाणां उदुम्बराश्वरथादीनाम् ( चि॰ १२।६९ )

#### क्षीरविदारी

ग० - बहुचीरभूमिकुष्माण्डः (वि० ८।१३९)

#### श्रीरशुक्ला

जे॰—चीरविदारी, चीरकाकोछीस्यपरे । (चि॰ २६।२०१) च॰—बृहच्छुङ्गाटिका<sup>9</sup> ( चि॰ ८।१३९ ) —चीरविदारिका ( चि॰ १।१।७६ ) —विदारी ( चि॰ २३।२०१ ) —चीरविदारी ( क॰ ७।१९ ) ग॰—स्वरुपचीरी विदारी (वि॰ ८।१३९ ) —चीरविदारी ( चि॰ १।१।७६ ) —चीरविदारी शुक्लनिर्यासभूमिकुष्माण्डः ( चि॰ २३।२०१ ) —चीरशु क्ला चीरविदारी, पयस्या तदितरविदारी, भूमिकुष्माण्डद्वयमिति यावत् ( क॰ ७।१९ )

यो०- त्रिवृत् ( वि० ८।१३९ )

#### क्षीरिका

ग॰--राजादनम् ( चि॰ २१३१८ ) यो॰--राजादनम् ( चि॰ २१३१८ )

#### क्षीरिणी

च॰—दुग्धिका ( सू॰ १७८; २९९; वि० ८।१३६; चि० १९।३१ (ब०); क० ११।१४ ) —स्वग्निका ( कऌ० ) ( चि० १९।३१ ) —चीरऌता ( सू॰ ४।२ )

—ज्ञीरिण्यश्च दुग्धिकाकऌम्विकादयो दृश्यमानज्ञीराः ( ज्ञा० ८१५७ )

ग॰—स्वनामख्याता स्वर्णंचीरी ( सू० १७८ ) —स्वनामख्याता ( सू० २।९; ४।२ ) —स्वनामख्यातवृत्तः ( वि० ८।१३६; चि• १९।३ १ ) —चीरिण्यक्ष वटोदुग्वराद्यः ( शा० ८।५७ ) यो॰—दुग्धिका ( सू० १।७८; २।९; वि० ८।१३६ ) —चीरऌता ( सू० ४।२ )

#### क्षुद्रसहा

#### जे०-- चुद्रसहा महासहे तु मुद्रामाषपण्यौँ

(चि० ३।२५८)

१. 'त्रिवृत्' इति पा०

१. चकसम्मत पाठ ।

—वावरीति प्रसिद्धः ( चि० ३१२५४ ) ( العام १९४३): सारः ( चि० ३१२४) वि

( 52 )

Bided:-Bided

ग०-खरपुष्पा यमात्री ( वि० ७१७ ) - खरपुष्पा खरमझरी अपामार्ग हति स्वातः ( चि० ४१९४ )

- dati ( lao e1988 )

#### 同じら-16(1)ら

मम्ह

व०-वयर् वयर्त्रध्य ( विः इहारह )

— सब्यावयः अतिरापयिकाः ( चि० २९/६५-६६ ) १०- खर्जुरं खर्जुरस्य प्वतं फर्ल स्वर्षपत्रास्य वहुत्रस्यन्न ।हविषम् ( सू॰ २७।।२७ )

- खिन्साणां पिण्डखन्स् म्हजानास् ( चि० १.४११४) - खन्सी महतकं खन्द्स् वृत्त्वस्य महतकम् (चि० २।२११८) यो०--- लज्दं महत्व, खर्ज्स् ख्रिं विण्डखर्ज्स् मिरवन्ये, त्रैविध्यं च वृत्त् ल्यूर् खर्ज्स् पिण्डखर्ज्स्-मिरवन्ये, त्रैविध्यं च वृत्त् ल्यूर् खर्ज्स् पिण्डखर्ज्स्-सिरवन्ये, त्रैविध्यं च वृत्त् सिर्विन्द्र्यं स्वर्ग्स् ( वि० १९१३७) - प्रसिद्धम् ( चि० १९१३७)

- खर्बुरी- खर्बुयीः घ्रह्रस्य खर्बुरबुष्ट्रस्य असंजात - खर्बुरी- खर्बुयीः विद्वविविवयावां छोप् (चि॰ डारा १८)

> नः—क्रमारी ( चि० ८192९ ) —स्व्युद्धायर्थी ( चि० ८192५; चि० ३१२५८ ) —स्व्युद्धायर्थी ( चि० ८192५; चि० ३१२५८ ) नत्व्युद्धायर्थी ( चि० ८192५; चि० ३१२५८ ) सा॰—सुद्धायर्थी ( चि० ८192९ )

128

( of ) ( els off ) frasta -or

#### IHE

ग॰—चीमं अतसी बीजम् (चि॰ १८७३) — चुमा मसिना, तस्या वस्कलकृतं वर्धं चौमम् (चि॰ ३०।१०३)

#### :448

जे०—चोरक: ( चि० ३।२६७ ) च०—चोरक: ( चि० ३।२६७ ) ग०—हरित्रा, चोरकाष्ठ ईरवन्ते ( चि० ३।२६७ ) यो०—वैमिका हरित्रा ( चि० ३।२६७ ( पा० )

#### 1555515

( हरहाथ वही ) हिंही ( विव धार १३ )

#### :213-:223

#### 175010

च०—विषुटकलायः ( सू॰ २७१२८ ) ग०—वर्षेलकलायाः ( सु॰ २७१२८ ) खदिरः

च०-खदिरस्य सारम् ( चि॰ ७११४ ) -खदिरसारमिति खदिरकाष्ठसारम् ( चि॰ १८१६४) न०-वन्तोलः ( सू॰ २५१२९ ) -भ्रेतसदिरः ( ११११२; २६१२०६ ) -स्वेमवस्स्य ( चि॰ ११४१३ )

किडр (в й грягра і ў Jip 'fpupauale' й ад. ,

( 32 )

न्याजनायन् क्रमिकी::मिकीमयी: क्रमिकाइकिरक-वरकादी च वर्षकादी वदनि ( सूरु १९१९ )

न्द्रदीन: ग्रह्मवार्थ्य: क्रहीव्रह्यार्थ्य स्वयत्र वाह्य न्द्र स्वयः स स्वयः स्वय

हिति हीडूः'सहितिहन्नस्ह सहस्रहन्न स्ट्राकइत्य (qto) ( सू॰ १९१४ (पू॰)

#### 119 Eleksin

के०—सुबहा, खर्के गोधावती । ( चि० ३।२६७ ) च०—सास्ताभेदः ( चि॰ ३।२६७ ) ग०—सुगन्धीत स्थाता ( चि॰ ३।२६७ ) यो०—नाकुलीगन्धनाकुस्यो रास्ताभेदौ ( चि॰ ३।२६७ )

#### :BebiBelt

for Pere-Jon Pere

( \$110 CI58 )

( अगहर अमे ) ( अडम ) :हम्मी 15म्मना - अम् ( आहर अमे ) ( अडम )

( האוצל יבן ) ושמצו נפשאבינר-סע

:>IBRels

( 2061+5 + FT ) ארקשהקאש ( 1902)

#### Eliseften:ikelt

न०-नान्धाः सुगन्धहल्याणि, तेषां विशेषणमगुरुषताषाः, अगुरु च पत्राषाः अगुरुषत्राधाः, अगुरुषत्राषाः इरयादिगणो मन्तरुयः । भगुदेखा हति न इतं कुष्ट-हरयादिगणो मन्तरुयः । भगुदेखा हति न इतं कुष्ट-तगर्थोरतितीवणरवेतं मस्तुळुद्रसावभयात् परि।-राधेम् ( सू० ५१२७)

- गिन्न साम स्वीयना नाम्योक्यासि, साम्य चागुन-तिर्मे हिम्हित प्रतिहासि, गन्धेविश्वे सिहि

( olh ) :@helt 's

। olp ही, 'ffapijagott' .9

#### किएग्लीहार

-ऊकि मिठ्रासाइद्वागमहत्र कि १२१४ ) . स्थि १९११ ) . सिंह

#### 11a 212(#):

नि मार हामठहाकिस ( सु का ११ भ

-हिविधो रसः शुक्छम्न, तत्र यो रसः स हि महरवेन हरितवर्गे पच्चते, यस्तु शुक्छो जलतः स शारुवर्गे पठित इति नैकस्य वगह्वे पाठः ( सू० २७१९७१ )

- शमरमुदः स हि यह्म हयमुदाई दिनितः

( 136 315 ED )

—गण्हीरोऽपि ' निदाने ' पुरालोबीरकादि ' थुक प् हेतुरवेनोकः, स तु केवलो हित प्व; किंवा स्थलत-बलत्रमेदेन<sup>3</sup> गण्डीरो ' हिविधः, तत्र हरितवरी.' पठितो यः स निदानं भवति, ह्तरस्तु जज्जः शाक-वर्गे पठितो यः स हह कफाधिके रक्तपिते त्रेयः ( चि॰ धा३८ )

गः—शमदशाकं शालधीति लोके ( सू॰ ४१९५, ४५) —शमदर्सस्यपत्रम् (सू॰ २७१९६) —मधीला, स च धुक्लेरस्ट्येति हितिपः, तत्र

( @ 610 0 ET.) : 5 Et 1 2 -

- HHS: ( Ha signa; He 92129; 941967 )

न्द्रती (हेचि ३१२६७; ४१३८ ) -द्रती (हेचि ३१२६७; ४१३८ )

-214221144 ( Ho 8184: 140 8135)

- ज्यस्टः ( सू॰ २७१९०६; चि॰ १२१२९ ) - विविधः स्थल्यो जन्न्यस्वेति, तत्र स्थल्तः हरित-

- शाक्तविशेषः ( वि० १८१९८२ )

-गव्हीर्कः नशाम्छः शाक्मेदः ( वि॰ ८११४२ (पा॰)

#### the giddedt

( 6h612 00) :2H13-00

१. एवं गण्डीरो (वरु) १. स्वरसादि (कलु) १. कलुक में नहीं है . ४. हरितादि (कलुर)

# -गन्यहशाराहिमिः ( चि॰ १२१६७ )

# गरागरी–खरागरी

च०—गरागरी चेरयादि पर्यायकथनम् ( क० २१३ ) ग०—जीमूतं खरागरी'''इति पर्यायेक्सम् ( क० २१३ (पा॰) जरागरी देवताढ़फलम् ( सि॰ १९१९ (पा॰)

# 15 HI

व०-कारद्वाद्य: क्यान्यविशेषा: ( सू॰ २७१३८ ) यो॰-मुझ्न्द्र: गर्मुटी ...यवनारुक्ष; यते वृणयाःवविषेषा:

#### THEIPIP

-1421161 (140 0145)

# :46.01

वः — युख्यः ( सू० ११२५ ) — युख्यः स प्राम्यारण्यभेदेन द्विवियः ( सू० २७।९० ) गः — गवेष्ठकानां गवेहूनां वीजानीति 'देवात' द्वति

ल्य तिनिम् स् ( सू॰ १४।४• ) - गवेपुकारनं जूर्णावय् ( सू॰ १४।४• )

-વૈવાલમાંથા ( સૈં કલા રલ)

( ories of ) : marting for " -ofs

#### 存みる目で

#### ותולקוחקו

व०-नित्र''अपराधिता मुद्यने । निर्माह (जि० २९।१९५ ) स्वन्हतासाहः (जि० २९।१९५ )

( Holiss off ) Theilype -on

#### 1.112:

( 1215 of ) :26-ol

योजनीय; तेन दशमूल्यान्धीवधाभ्यां स्तेहाः साथनीयाः (किंबा गन्धीवधदेशमूलसिद्धः स्तेह-प्रसाथनीयाः (किंबा गन्धीवधदेशमूलसिद्धः स्तेह-

-यत्ये: सुगन्यद्रव्यं: (सु॰ १४। १६) - यत्ये सित अगुनधिसगरवजिते: (चि० ९।७६) - नात्ये स्कुलतारे सिन भगुनी तिगन्थे: कुछतगरवर्जन वात्र सस्तुळुद्रसाबनजेनाथम् । उस् च घालाक्ये-भान स्तुळुद्रसाबनजेनाथम् । उस्

प्रक्षेण तस्मासे नैव योजवेत्" इति (चि॰ रहा१८२) —यन्ध्रा हति अगुर्वोचुक्ता हह याह्याः ( चि॰ २७।५४) —यन्धे हे मवतेः हैमवतेत्ति हिमालयभूतेः सगहहुए-

वमकाविभिः ( चि० २८१९६५ ) ग०-गन्धीषधमिः रेषित्रिं सिंग् देसिः ( स् ११९ ) -गन्धागुर्द्यादा उच्छत्यत्वे स्वादितेस्त हब्याणि सह्युद्ध्हत्यत्वे स्वादितेस्तानि हब्याणि सम्युद्धहित्यत्रादीनि कुष्ठतगर्द्वावितानि तानि अगुर्द्धहित्यत्रादीनि कुष्ठतगर्दावतानि

—गन्धेस्तीरादिभिः ( चि० १२१६७ ) —गन्धेः सुगन्धितदब्धेन्नन्तु स्वत्राद्विभिः ( सू॰ १४१३६ )

( all o disa )

-गन्धा अधरात्था ( चि० २७/५४ ) -गन्धेई मवतैःअस्तातैलोकैरेलाधेहें मवतेश्व भेतवचारान्ध्रे ( चि० २८। १६५ )

वो०—गन्धेवर्षेः गन्धद्रव्येरगुरुकुछादिभिः उवरचिकत्तिते ) वचयमाणेः ( सू॰ शान्धद्रव्येरगुरुकुछादिभिः : सू॰ शाश्र )

-अगुरुवतायाः गन्धाः उत्र(चिकिस्तिते वर्ष्यमाणाः अगुरुवृण्डवार्षात्ता ) अगुर्वाधा हर्ष्यवृक्त्ता अगुरुवृण्डा इति वचनं-तत्कुष्ठे सावयतो धूमसत्ति ययोजिते । मस्तुळुङ्ग विशेषेण तस्मात्ते नैव योज-वेत् ॥ ( शालाव्य) हति--कुष्ठतगर्योर्रतितीव्य-स्वेत् ॥ ( शालाव्य) हति--कुष्ठतगर्योर्रतितीव्य-वेत् ॥ ( शालाव्य) हति--कुष्ठतगर्योर्रतितीव्य-वेत् ॥ ( शालाव्य) हति--कुष्ठतगर्योर्रतितीव्य-वेत् ॥ ( शालाव्य) हति--कुष्ठतगर्योर्रतितीव्य-वेत् ॥ ( शालाव्य) हति--कुष्ठतगर्योर्ग् वेत् ॥ ( शालाव्य) हति--केत्त् मस्तुळुङ्गस्त्राव्यभयात् तयोः परिहार्य्यं ते तेन स्वयद्वः ( सूरु भारत्य)

-याःवः अग्रेर्थ्क्षयग्राद्मिः सबः गःवदेर्यः )

—गन्धेक्षत्त्वतादिभिः ( चि० ८१३८७ ( पा० ) निन्नेक्षेत्रवावैः दाहण्डवरचिकिस्ति प्रवज्ञेतोर्तः ( वि० ९७७ १)

1 'fprapin fibyeseipe :SIP pm ,,

# ( 95 )

( 38 )

#### ाइहोति

न०—दार्विपन्नित्र ( सू० २७१७ ) १०—दर्वीशाक्स ( सू० २७१९ ) भे०—दार्वीपनिका ( सू० २७१९ )

#### 1655FPff

व०—अतन्तमूलम् ( विं० ८१९१९ ) ग०—अतन्तमूलम् ( विं० ८१९३९ ) श्रो०—अतन्तमूलम् ( विं० ८१९३९ )

# tpfr ( #Eris .

च०-सारिवा ( चि॰ ८११३४) ग०-रयामालता ( चि॰ ८११३४) यो०-सारिवा ( चि॰ ८११३४)

#### मिलिमि

न०-म्र्सकेड्मी ( झा॰ ८१६१ ) - स्वेतह्वी ( झा॰ ८१६१ ) नागेह्रस्वा ( झा॰ ८१६१ ) ग०-म्र्सकड्मी ( सा॰ ८१६१ ) वा॰-म्र्सकड्मी ( सा॰ ८१६१ )

#### нь Быр

वो०-इाम्रा ( चि० १४११० ) मोरसर्वेपः

नः—इवेतसर्वपः ( ज्ञा० ८१९९ ) गः—इवेतसर्वपः ( ज्ञा० ८१९९ ) वोः—इवेतसर्वपः, सिद्धार्थः ( चि॰ १८१९८२ )

#### Diffe

१ ( म्राइइ :४२११३१ ०मे ) क्रिमेन्-ा

#### натри

वि०-आद्रांमलकः ( चि० १८१९४ ) -गौरामलकेशित आद्तया गौरवणरामलकः (ब)। गौरामलकेशित आद्तया गौरवणरामलकः (कल•) गौरामलकेशित आद्तया गौरवण्डरामलकः (कल•)

( 826126 obi ) मन्त्रकार्द्रास-ofp

१. इत स्थले पर 'गोरामलक' पाठ हे। अन्य व्याख्याकार्त्र हे गौरामलक की व्यास्था की हे।

-HEdiaileile: ( 210 018)

### isal

ग०—चिष्ठबह्य ( चि॰ ८११४ ) —पयगुहूची ( चि॰ ३१२६७ ) यो०—गुहूचीचित्रको प्रसिद्धो ( चि॰ ४११२४ ) यो०-गुहूचिका गुहूची ( चि॰ १२१२भ )

#### 12-16

बा - ग्रेडिब ( से का रा क) अ - - र्याहिय ( सि का रा क)

ग०-गुहूची, "गुहूच्यास्तु नाहमेव सम्भवात् (सू॰ ४१९७) --गुहूची ( सू॰ ४१३५, चि॰ ४१३२८ ) --गुह्ची गुह्ार्येचनी वा ( चि॰ ११२५८ ) --गुन्दारोबनी, कमिप्स्छक्मिस्वर्थः ( चि॰ ४१३०३ )

यो॰—प्रसा होगठा हति स्याताः ( सू॰ ४।१७) —प्रसा ( सू॰ ४।३५ ) —हारमेदः ( वि॰ ८।१३९ )

- वर्ध्या रोबनिका वा ( चि॰ ४१९०३ ) - वर्ध्या रोबनिका वा ( चि॰ ४१९०३ )

# 126

#### :( 또)는한생국( 또 ):

च०- गुज्रनकः स्वर्धनालपत्रः पलणद्वीते (सू॰ १७१९४) — गुज्रनक रसोनकसहयुः किंवा गुज्रनक शोभाज्रवस् )।

गुक्षनक रसीनकः किंवा गुक्रनकं शोभाक्षनम् ( चि॰ १२।६३ )

- युखनकः जुछान्द्रयेवः ( أغور 181201 ) - युखनका गाँत्रोर् हति छोद्धे: ( वि० १७१३१ ) ग०--युखनकस्य पछान्द्रीविद्येषस्य गाँत्रोर हति हयातस्य - युखनकस्य पछान्द्रविद्येषस्य गाँत्रोर हति हयातस्य - युखनकस्य पछान्द्रविद्येषस्य गाँत्रोर हति हयातस्य - युखनकस्य पछान्द्रविद्येषस्य गाँत्रोर हति हत्यातस्य - युखनकस्य पछान्द्रविद्येषस्य गाँत्रोर हति हत्यातस्य

यो०---ग्रसनकः गौजोर हति स्थातः ( सू॰ २७१७७४ ) ---ग्रसः ग्रसने तत्रामख्यातः रक्तमूळकवित्रेवः ( २५०२ ०म् )

# गौरी

च०-हरिद्रा (सि० ४१२१) म्रन्थिः

ग०-पिष्पलीमूलम् ( चि॰ ११।१८ ) -पिष्पछोमूलम् ( चि॰ १७।१२३ ( पा॰ ) यो०-पिष्पलीमूलम् ( चि० १६।७३ ) - बिसग्रन्थिः- विसं मृणालं, तस्य ग्रन्थिः मूलम् । मन्धिः पिष्पलीमूलं वा ( चि० ११।१८ )

च०-सुस्तकम् ( सि० ८।१९ ) यो०-मुस्तः ( चि० १५।१६५; १६।८७

#### चकमुद्गः

-'ऋषिमुद्गक' इति प्रसिद्धः ( सू॰ २३१२५ )

चक्षुष्या च०---चनकुलस्थिका ( चि० २६।२५० )

#### च%्चः−चु%ः

च०-नाहीचः (चि० १९१३२) ग०-पडाङ्चल एरण्डः (चि० १९।३२) -चुञ्च्शाकं पद्वाङ्कलवृत्तस्य पत्रम् ( चि० २३।२२५ ) यो०-नाहीचः ( चि॰ १९।३२ )

#### चणकः

च०-प्रसिद्धः ( सू॰ २७१२८ )

#### चण्डा

च०-चोरपुष्पी ( सू॰ ३१८ ) -चोरहुली ( सू॰ ४।३७) ग०-- शङ्खपुष्पी ( सू० ३१८ ) -चोरपुष्पी ( सू॰ ३।२८; ४।३७; चि॰ ७।१३० (पा॰) -चण्डः पिइङ्ग इति ख्यातः ( चि० १२१७० )

यो०-चोरपुष्पी ( सू॰ ३१८; ४१३७; चि॰ १२१७० ) -चोरकः ( सू० ३१२८ )

#### चतस्र:पणिन्यः

च०-पण्यंश्चतस इति शालपणीं, पृष्टिनपणीं, मुदुपणीं, माषपर्णी च ( चि० १।१।६२ ) -पर्णिन्यः पर्णिनीचतुष्टयम् ( चि॰ ४।८५ ) ग०-पण्यंश्वतस्तः-शालपणी पृश्चिपणी, सुदुपणी, माषपर्णी ( चि० १।१।६२; ३।२४५; ८।७० )

-पणिनीभिश्चतस्रभिः ( चि॰ ४।८५ ) यो०--चतस्तः पर्ण्यः शालपणीं पृश्निपणीं सुद्गपणीं माष-पर्णी च ( चि॰ १।१।६२; ३।२४५; ४।८५; ८।७०,

# चतुरङ्गलः

104; 19124)

च०-स्वर्णहालिः ( सू० ३१९७ ) - ज्यवहारार्थं पर्यायानाह-आरग्वध इत्यादि (क॰ ८।३) ग०- शम्पाकः ( सू० २५१४० ) -शोनालुः ( वि० ८। १३६ ) -आरग्बध इत्यादयः पर्यायाः ( क॰ ८१३ ) ---आरग्वधः (चि॰ १।२४१)

#### चन्द्नम्

च०-रक्तबन्दनम् ( चि० ३।२५८ ) ग०-चन्दनमिह सौगन्ध्यात् श्वेतम् ( सू॰ श२९ ) - चन्दनोऽत्र चन्द्ने रक्तचन्दनमित्युक्त्या प्रायेण सर्वन्न रक्तचन्द्नम् ( सू॰ ४।८ ) -रक्तचन्दनमनुक्तरवात् सर्वत्र बोधव्यम् ( सू॰ ४१५४ )

-श्वेतचन्द्रनं रक्तावजयस्वाद्स्य द्राहप्रशमनस्वम् (सु॰ ४१४१)

-श्वेतम् ( सू॰ भा२१ ) -रक्तचन्दनम् ( सू॰ २५१४९; वि॰ ८११४३; चि० १।२।१२; ४।७३, ७६ इत्यादि ) - चन्दनेति रक्तचन्दनकाष्ठं; आहुश्च वृद्धाः-उक्ते चन्दनशब्दे तु गृझते रक्तचन्दनम् ( चि॰ ३।१४४) -पित्तप्रशमनत्वाद्त्र चन्दनं रक्तम् ( चि॰ ३।२५८ ) -श्वेतचन्दनम् ( चि॰ ३।२६१, २६२; ४।१०८; १२।६९; (140) यो०-श्वेतचन्द्रनम् ( सू० ३।२६ ) -श्वेतम् ( सू॰ ३।३९; ५।२१; २५।४० ) -श्वेतं दाहहरत्वात् ( सू॰ ४१४१ )

-रक्तचन्द्रनम् ( चि० १।४।१६; ३।१४ र, २०२, २१९, २४७, इत्यादि )

-रक्तम् (चि० ३।२५८)

-चन्दनं इह कुचन्दनम् । वकम् इति ख्यातम् (चि॰ ४१४५)

# चमकषा

च०---चमंचरिका, किंवा सप्तछाः ( ब• )। चमँकषाया इति चमँचटिकाकषायाः ( कळ० ) (चि॰ २३।६६)

## ( 32 )

#### ग०—दन्ती ( सू० ४१४ ) —रक्त एरण्डः गोरचकर्कटीवीजं जयपालवीजं वा ( सू० १३।१० )

-द्रवन्ती ( चि० १०।३५ ) - द्रवन्ती नाम चौषधिः पुनर्द्रवन्ती च चित्रा च '''चेति पर्यायैरुच्यते ( क॰ १२।३ )

यो०—दन्ती ( सू० ४।४ ) —गोरचकर्कटी, रक्तैरण्डो वा ( सू० १३।१० ) चिरबिल्वः

च०--करआः ( सू० ४।३ ) ग०--नक्तमालः ( सू० ४।३; चि० ५।१६५ ) --करआः ( सू० ४।३ ) --नक्तमालः नाटा इति लोके ( चि० ३।२६७ ) यो०--करआः ( सू० ४।३; चि० १३।१६७ ) --नक्तमालः नाटाकरंजः इति वङ्गेषु ( चि० ३।२६७ ) --नक्तमालः ( चि० ५।१६५ )

#### चिर्भटः

च०—कर्कटी (चि० १९।३२) ग०—गोडुम्बाफलं द्विविधं चुद्रफलं बृहत्फल्ख ( सू० २७।११२)

-गोरचकर्कटी ( चि॰ १९।३२ ) यो०-गोरचकर्कटी ( सू॰ २७।११२; चि० १९।३२ )

#### चिल्ली

च॰—गौडवास्तुकः ( सू॰ २७।९८ ) ग०—चिह्त्विगौंड्वास्तुकम् ( सू॰ २७।९८ ) यो०—गौड्वास्तुकम् ( सू॰ २७।९८ )

#### चीन(क)ः

च०—चरकोहालकादयः षष्टिकविशेषाः; केचित् कुधान्यानि वरकादीनि वदन्ति ( सू० २७११)

-हायनकादयो धान्यविशेषाः (नि० धाप) ग०-वरक उदालकश्चीनः खुरुविष्वार्वेस्येते । षष्टिकाः षष्टिकनामषष्टिकस्याल्पान्तरा गुणैरल्पभेदाः

( 410 50188 )

-हायनकादीनां देशविशेषे स्वनाम्ना ख्यातप्रसिद्धानाम् ( नि॰ ४।५ )

यो०-वरक<sup>....</sup>चीनः...कुरुविन्दाश्च...वरकादयः धष्टिक-भेदाः; कुधान्यविशेषाः इति केचिष् (सू॰ २७१४) --चीनकोद्दालकौ धष्टिकमेदौ ( नि॰ ४।५ )

# ( 33 )

चर्मसाह्या ग०-सप्तळा चर्मसाह्या बहुफेनरसा चेति पर्यायैरुच्यते ( क० १९१३ )

#### चविका चन्यम्

ग०—चब्यं चवी ( सू॰ ४१९१ ) यो०—चविका चब्यम् ( चि॰ १८१९५८ ) —चब्यः चविका (सू॰ २१९८;४१६; चि॰ ६१२९; १६१९४)

## चाङ्गेरी

यो०—अम्छलोणिका (वि०८।१४८; चि० १४।११९; १९।४३, ११९)

—आमरूल इति वंगेषु ख्याता ( चि० ८।१३१ ) —अम्ललोणिका आमरुल इति वंगेषु प्रसिद्धाः ( चि० १४।२३९ )

#### चारटी

च०-कुम्भी, 'ब्रह्मयष्टिका' इत्यन्ये (ब०)। कुम्भाहः ब्रह्मयष्टिकेत्यन्ये (कल०) (चि० ९१४५) ग०-कुम्भाहुलता पद्मचारिणीतिपर्याया ब्रह्मयष्टीत्यन्ये (चि० ९१४५) यो०-पद्मचारिणीं, ब्रह्मयष्टिमित्यन्ये (चि० ९१४५)

#### चित्रकः

ग०—वह्निनाम, चिता इति लोके ( सू॰ ४१४ ) —बह्निनामकम् ( सू॰ ४१९१ ) —चित्रकश्च पत्ररूपः ( सू॰ २७१०६ ) —स्वनामख्यातम् ( वि॰ ८१९३५ ) —रोचनेति केचित् ( चि॰ ७१९३३ ) —वह्विनाम तस्य मूलम ( चि॰ १३१९२६ ( पा॰ ) —चित्रकद्वयं श्वेतरक्तमेदादिह ग्राह्मम् ( चि॰ २८१९६७, १६८ ( पा॰ ) —<sup>9</sup>सचित्रकेति चित्रक एरण्डः ( चि॰ १३१९२६ ) यो॰—प्रसिद्धः ( चि॰ ३१२६७ )

#### चित्रा

च॰—दन्ती ( सू॰ ४।४ ) —गोरचककटी, तद्बीजमिह; यदि वा चित्रा लोहिते-रण्डः ( सू॰ १३।१० ) —तयोः पर्यायानाह —दन्तीत्यादि ( क॰ १२।३ )

१. इस स्थल पर गंगाधर ने 'चित्रकं' एवं 'सचित्रका' दो शब्दों का पाठ किया है। चकपाणि सम्मत पाठ 'चित्रकं' के स्थान पर 'जीरकं' है।

3 Vol IV ch.

# ( 38 )

# चुक्रिका

जे॰—चाङ्गेरी ( चि॰ २४१३५१ ) ग०—अम्लवेतसः ( लोटकः ) ( चि॰ ८१३३ ) —चाङ्गेरी ( चि॰ १५।८९ ) —अम्लोटकम् ( चि॰ २४१३५९ ) यो॰—चुक्रपालंकस्य ( चि॰ ८११३१ ) च्युक्तीका

व०—चाङ्गेरी ( चि० १५।११४; २४।१५१ ) ग०—चुक्रीका नाम शाकविशेषः ( चि० २४।१५१ )

#### चुञ्चु

ग०-चुन्चुशाकं पन्वाङ्गुरुवृत्तस्य पत्रम् (चि० २३।२२५)

#### चुञ्चुपणिका

च॰--चुन्चुपर्णिका नाढीचभेदः ( सू० २७।१०० ) ग०--चुन्चुपर्णिका चे चुयाशाकं ठोके एरण्डपर्णीखुच्यते ( सू० २७।१०० )

यो०-चुन्चुपणिका चुन्चुशाकः (सू० २७१००)

#### चोरकः

भ०-चोरपुष्पिका स्वनामप्रसिद्धः ( सू० ३।२४ ) -चण्डालकः ( चि० ९।४५ ) -गन्धद्रव्यं स्वनामख्यातम् ( क० १।२३ ) ग०-चोरपुष्पी ( सू० ३।२४; ४।४८; इा।० ८।६९ ) -स्थलजचोरपुष्पी ( चि० ९।४५; १०।२७ ) -पुक्का लता पिड्ङ्ग इति लोके ( चि० ९।५७ ) - पिड्ङ्ग इति लोके ( चि० १०।३४; २६। ९३८ ) - शङ्खपुष्पी पुक्का लता पिड्ङ्ग ( चि० १०।३९ ) -चोरहुलीति पिड्ङ् शाकः ( क० १।२३ ) यो०-चोरपुष्पी ( सू० ३।२४; ४।४८; चि० १०।२७ ) -चण्डा (चि०९।४५, ५७; १०।३४, ३९; १७।१२३,१४०)

#### छत्रकम-छत्रजातिः

च॰—सर्पच्छुत्रं सर्पफणाकारं छत्रकम्; अन्याश्छत्रजातयः करोषपलालादिजा <sup>9</sup>बहुला ज्ञेयाः (सू॰ २७।१२३) ग॰ —सर्पच्छत्रकं मृतसर्पदेहभूतसूभागे जातमुद्धिऽजं छत्रा-कृतिकं छत्रं, सर्पच्छत्रकं वर्ज्ञायिग्वा अन्या बह्वय-श्छन्नजातयः उद्धिरजाः (सू॰ २७।१२३)

यो०—सर्पच्छन्नकं सर्पफणाकारं छन्नकं उन्निद्विशेषः, तद्वऽर्याः सर्पच्छन्नकं वर्जयित्वा अभ्याः बह्लवः छन्नआतयः सन्ति ( सू० २७।१२३ ) ন্তঙ্গা

च०— <sup>3</sup>छत्रा कोकिलात्तः (वि० ८।१३९) —छत्रा मधुरिका, अतिष्छन्ना शतपुष्पा; किंवा छत्राति-च्छत्रे द्वोणपुष्पीद्वयम् ( चि० ९।४६ ) ग०—छत्रातिच्छत्रे प्रसिद्धे, शताह्वा मधुरिके इति परे ( वि० ८।१३९ )

-मधुरिका ( चि॰ ९।४६ ) यो॰-कोकिलाचः ( वि॰ ८।१३९ ) -शताह्वा ( चि॰ ९।४।६ ) -धन्याकम् ( चि॰ ९।४६ )

#### ভিন্নমন্তা

योग-गुहुची ( वि॰ ८११३९; चि॰ ७७७७; १८१५४ )

#### जरिला

च॰—उच्चटा ( सू॰ ४।१९ ) —मांसी ( ज्ञा॰ ८।६१; चि॰ ९।४५ ) ग॰—जटामांसी ( सू॰ ४।४८; ज्ञा॰ ८।६१; चि॰ ७।१२३; ९।४५; १०।३४ )

यो०—उच्चटा ( सू॰ ४।९९ ) —जटामांसी ( सू॰ ४।४८; ज्ञा॰ ८।६१; चि॰ ७।१२३; ९।४५; १०।३४ )

#### जम्बीरः

च०-पर्णासभेदः, जम्बीरफलं सुगन्धि ( सू० २७।१६७ ) ग०-पर्णासभेदः पुंस्रवात् ( सू० २७।१६७ ) यो०-हरितशाकं उत्तरापथे जातं जम्बीरगन्धि किंचिद्ग्लं; पर्णासभेद इति केचित् ( सू० २७।१६७ )

#### जम्तूः

ग०—जाम्बवं जाम्बवफलम् ( सू० २५१४० ) —जाम्बवमिति सामान्यात् वृहरफलजाम्बवं राज-जाम्बवं जुद्रफलजाम्बवं भूजाम्बवं वनजाम्बवं काकजाम्बवं सर्वम् ( सू० २७११४० )

-प्रसिद्धा (चि० ३१२५८)

यो०—जाम्ववं जम्वूफ़लस् ( सू० २५।४९; नि० २।४; चि० १४।९० )

- जाम्बचं जम्बू: ( सू० २६१८४; २७१९४० ) - जम्बूवेग्री प्रसिद्धी ( चि० ३१२५८ )

जया

च०-जयन्ती (चि० ९१४५)

१. 'स्द्रा' इति पा०।

१. 'बर्तुछा' इति पा०।

#### यो०-अरणिका (चि० ९१४५)

#### जलम्

च॰—वालकम् ( ब॰ )। बालम् ( कल॰ ) ( सू॰ ३।२७ ) ग॰—वालकम् ( सू॰ ३।२७; चि॰ ७।१३०; २३।५६ ) यो॰—वालकम् ( सू॰ ३।२७; चि॰ ४।१०२; ७।१३० )

#### जलपिष्पली

च०—जले पिष्पल्याकारा भवति ( सु० २७।१७१ ) ग०—जले पिष्पल्याकारा जलपिष्पली ( सू० २७।१७१ ) यो०—जले पिष्पल्याकारा ( सू० २७।१७१ )

#### जाती

च०-जातीपहरुवाः ( चि॰ ३।२०७ ) --जात्या इति आमलक्याः ( चि॰ ७।७० ) --जाती सौमनस्यायिनी, अन्ये यूथिकां वदन्ति ( क॰ ४।९६ )

ग०—जारयामलकम्-जाती बृहदामलकम्, क्षामलकं चुद्रा-मलकम् अथवा जाती जातीफलम् ( चि॰ ३।२०७ ) —जारया धाग्याः ( चि॰ ७।७० )

---जारमाः सौमनस्यायिन्याः-सौमनस्यायिन्या जाखा इति माल्थ्याः ( क॰ ४।१६ )

यो०—मालतीपुष्पैः ( चि॰ शशरह ) —जातीपरछवाः ( चि• शर०७ )

#### जातीकोशः

जे०-जातिपत्रिका (चि० २८१९५२)

जातीफलम्

ग०-जारयाः फलं जातिफलाख्यम् ( सू० ५७७७ )

#### जातुकम्

च०-जातुकशाकं वंशपत्रिका ( सू० २६।८४ ) ग०--जातुकशाकं वंशतिका ( सू० २६।८४ ) यो०--जातुकशाकं वंशपत्रिका ( सू० २६।८४ )

#### जालमालिनी

जे०—देवताडकः ( चि० २३।२०६ ) च०—देवडताकः ( व० )। घोषकः ( कल्ठ० ) ( चि० २३।२०६

ग०-जालिनी घोषकविशेषः ( चि० २३।२०६ )

# जिङ्गिनी

च०-स्वनामख्याता ( वि० ८१९४४ )

# ( 3× )

—प्रसिद्धा ( चि० ३०।८३ ) ग०—मसिष्ठा (वि० ८।१४४; चि० ३०।८३, १०८; वि० ७।५७) यो०—स्वनामख्याता ( वि० ८।१४४ )

-----

#### जीमूतः

च०—घोषकभेदः ( सू० १।८१ ) —गरागरी चेथ्यादि पर्यायकथनम्; जीमूतः पीतवोषकः ( क० २।३ ) ग०—घोषकभेदः ( सू० ९।८१; २।७; ४। (४); वि० ८।१३५ ) —जीमूतधामार्गवौ घोषकप्रभेदौ ( ज्ञा० ८।४१ ) - मुद्रवोषकः ( वि॰ ८।१३५; क० २१५ ( पा० )

—जीमूतकादीनां घोषकादीनाम् ( क० १।२० ) —तऽजीमूतं खरागरी वेणी देवताढ़क इति पर्यायैरुक्तम् ( क० २।३ )

यो०-देवताहकः (सू॰ ११८१; २१७;४१ (४); वि० ८११३५)

#### जीरकः

च०—जीरकशब्देन तु महाजीरकम् ( चि० १३।१२६ ) ग०—चेन्नजीरम् ( चि० १४।१०३ ) यो०—बृहत् ( चि० १३।१२६ )

#### जीवकः

ग०-जीवकः ऋषभकः स्वनामप्रसिद्धः (चि० ३।२५८) --जियाला इति लोके (चि० १५।१५६) --जियाला (चि० १८।१०१) यो०--जीवकश्च ऋषभकश्च तौ प्रसिद्धौ (सू० ४।१)

- जीवकर्षभको प्रसिद्धो (चि० ३।२५८;४।८४; १५।१५६)

#### जीवन्ती-जीवन्तिकम् (का)

च॰-स्वनामख्याता सुवर्णवर्णामा ( सू॰ ४।१ ) -सुवर्णनाला स्वनामप्रसिद्धा ( सू॰ ५।६५ ) ग॰-स्वनामख्याता स्वर्णबला ( सू॰ ४।१ ) -शाकविशेषः ( चि॰ १।४।६; ३।२४० ) -जीवन्तिकख्र यच्छाकं पत्रम् ( सू॰ २७)१०७ ) यो॰-जीववर्द्धना ( सू॰ ४।१ )

- ज्ञाकविशेषम् ( चि० ३१२५० )

-जीवन्तिका जीवन्तीशाकम् ( सू० २७।१०७ )

#### जूणोहः

( 32 )

( cols off off ) HEIDIND-( 28612 obi ) 9000-( #\$612 off ) Tapitpytham

#### :(A)PIBSUB

क्षिम् क्षेत्रमारिव , मुहेतहे हति हयातः ( सु॰ १७१९ ) . -अल्गमाहितः, स चात्र रक्ती प्राह्यः ( चिं द्राव्ह ) Ho-Hed Hilte: ( Ho Salda ) व०-यव्हेलोवकशास्म ( वि० १९१९७ )

#### : FIFPB

हिनिकी म क्रमियहर्षन्द्र मियि कि कि कि לאשר הם, שה ומשות אוד להדיוה-והל דה जाने सामध्य तथाभूत नाहखेवान्येवामपि टीकाकुती, च०-इह च द्रव्यतामानि नानाहेवापस्ति, तेन नाम-

#### ( Stat : Sale )

( Alaz 6 ) ात्राह : का में में में में में नामतः उक्ताः आमयोवते । तस्मात श्रूक्यमोधान्यानि नाना-प्रसिद्धाः । एक्मेव द्रव्यं नानाईशेष नानासंचाभिः यो॰-- प्रते हि रक्ष्याहवादयः तेषु तेषु देशेषु तैः तामनिः वस्वाव केशकः चावस्वामि भवन्ति ( स्॰ १७१९ ) -रविमाद सेवान्तरता वासान प्रायान प्रायान-प्रसिद्धानि, तानि सर्वाणि न सर्वे पुरुषा जातु गः-इहामिहितानां शूकधान्यानां नामानि नानादेवा-

#### :WIHP

#### 109P

( ११११ ० ० हो ) मितमकृत्र हे - ० वि 10-59 문제 ( 140 21988 ) ---- ( १९१०१ ०मि ) का किसीमकन गिरुकमात्रास--०न

#### :24P

B. S. Battie & C

dio-#2142: ( Ho Salast ) -14441 (1410 3816) Vision En in it 10-#214#=4: ( Ao 501354 ) -[40015015: ( 140 3816 ) 40-#214#4: ( do 501354 )

> ( 26102 0H) ---- खूर्णोह्न: यचनाल्स, प्ले त्रणधान्य विश्वेषाः

#### मन्ह्रीह

15HOBITED 1 . C. S. S. S. S. ( +61816 0E1 ) Site ( ~ 61816 ~ 은 1 ( 년 ~ 31813~ ) ( h61816 081 ) 1100-04 ( h61816 02) ) 2000-01

# ( ०ठक) (कनिह्याक। ( ०७) ;कणिह्याक--०४ ( Sugis of ) ואדוקדב ( לשם בוצעג )

( 2hill + 1)

-מולקהאל: ( ופי גוצנים) ( 6か612 0月 ) :金白(四一 ( ७११८ • में ) केंकि मिकिइयातज-( भार भार ) लिगसमज्ज् हिराक किडणातज्ज्

( 511 23 64612 off issin insis inis isone off ) ftst-off

#### 130131

( อยาอร จ牙) เลรียวราชาวธ สีมา เอามี เอาจาง) 

#### 782

यो०—काश्मीरे स्वतामगलिद्धं बहुप्रकारम् (सू॰ १७।१३६) ग०-कारमोरदेशे प्रसिद्धम् ( सू० २७। १३६ ) वि कार्यस्थिति ( सु॰ १७।।

#### F1#50151

(06186 0E1) ( •57 ) HERPISA ! ( •5 ) HERPIJA- · P

(06186 0E1) मळम मर्ग्रार्ग्रक चहित्री इत्त्रम कर्र्क्डणेडी-०ग

वा ( विष १४१ कर महत्रमहा स्थित ( वि १४११० )

# :42021

HALP ( oalst oF) ; #IF(By -ol

( बहेराहे कही ( वि हारहेक) ו אוס-שנונאוואיין וישנונאונאו ( ואס אוואיין ( או אויין א

वीर-तत्त्यादिक्स ( सू॰ 8183; वि० ३११६७; ९१६४ )

36

तकारी

-जयन्ती ( વિ॰ ૮ાગ્પા, ચિા૰ રદ્યાક્રર, ૧૫ર, રરેછ ) -जया ( ब॰ )। विजया ( कछ॰ ) ( चि॰ ८१९७६ ) - जयन्ती ( चि॰ ૮1943, <sup>9</sup> चि॰ ૨૬19३८, ૨૭14૨ ) 40 10L

1. 7

तिका

यो•—जपन्ती ( वि॰ ८।३५३ )

ताडः-तालः

<sup>40</sup>-तारुजं तारुफरुम् (सि॰ 19128)

( वि. दहार. १)

ग॰—तिक्तालाबुः ( चि॰ ७१॰८ ( पा॰ )

तिनिद्याः

-स्यन्दनः ( वि. ११४११६ )

40

प॰—कट्ठकाछाबु ( ब॰ )। तिकाछाबुः ( कछ॰ )

बे॰-तिक्तालाबू: ( चि॰ २३।१०६ )

तिक्तेक्ष्वाकुः

यो॰--कटुरोहिणी ( चि॰ ३।२४३ )

-कट्टरोडिणो ( सि॰ शहर )

å

यो∘—ताडः ताळपत्रवत् बुहस्पन्नः वृद्धः ( सु॰ २५।४९ ) <sup>বা০</sup>-- না**ভ**ম্নোজ্যস্নবর্বুষ্টুম্বেস্নবুল্ব: ( মু৹ ?খা**খ**ৎ ) -साकताळी प्रसिद्धी ( चि॰ ३।२५८ )

# तामलकौ

जे॰-- दछफछिका ( सि॰ हा२१९ )

-'भूम्यामळकी' हति स्याता ( चि॰ श२१९ ) च॰--- अरुगामछकी ( सु॰ शांद्र, चिा॰ १।१।६३ ) -दरफलिका ( बिंग् २८।१५९; २९।९३ )

ग॰- तिनिसः नेमिः आवछ्या इति छोके ( चि॰ १।१।९२ )

-स्यन्द्रतभेवः ( चि॰ हारपट )

- वृद्धः ( चि॰ ७९८ )

-बर्बर् स्यन्दनं, स्यन्द्रनमेद हत्यपरे ( चि॰ झे२्५८ )

ৰ০-ৰচন্ত্ৰল: ( ৰি০ ইাহ্ )

**दार१९; ५।११९ हत्यादि )** 

चुचारलं किश्विन्मधुरमांतळफलं तिन्तिद्रीकम्.

-

तिन्तिडींकम्

तिन्तिड्रीकमम्छाधिकं तिन्तिड्रीकम् (वि॰ ८19४०)

यो०-भूग्यामरुकी ( सु॰ ४।३६, ३७; वि॰ ८।१३९; चिर॰ ११९१६३; ३।२१९ इस्यादि )

ताम्बलम्

यो०--वुच्चारछम् ( सू॰ २६१८४ )

केन्दुरिति नास्ता प्रसिद्धः ( सू॰ शक्ष् ) 'केन्दु:' इति प्रसिद्ध: ( सू॰ शाथ३ ) -तिन्दुकं तिन्दुक कछम् ( सू॰ १५१४० ) --निंडु इति स्पातम् ( सु॰ २७।१४७ ) --दूद इति छोके ( सा॰ ८।१३ ) तिन्दुकः केन्दुः ( सू॰ २७।१४७ ) 40 -01

> च॰—( तालीघापत्रं ) अन्ये तु तालीघापत्रक्तिस्यत्र तालीशं चा पत्रं चेति द्रध्यद्वयप्रहणशङ्का स्यात् (चि. ९।३६)

तालीशम्

ग०--पणांच्यम् ( सू॰ ५१७७ )

12.0 -

132.00 -

तिरीटकः

------State of

-कालस्कन्धः ( सु॰ शाधरे )

4

Ser.

तिकरोहिणी

10

यो॰--ताळीशपत्रम् (वि॰ ८।१३५)

ग॰—तालीशपत्रम् ( वि॰ ८।१३५ )

कृष्णतिले झेयः ( सू॰ २७३०,) अर्थकृष्ठ म्यहि

-विष्ठमिति तिखतण्डुछम् ( चि॰ १८।७९ )

ग०-तिलः कृष्णादिजातिः ( सु॰ २७।३० )

च०—तिछगुणो यद्यपि विक्षेषेण नोकः, तथाऽग्निः प्रभाते

-विककरोहिणी कट्ठरोहिणी ( चि॰ १२।२१, ५३, ७२,

-

यो॰---रोहिणी तिका कटुरोहिणी ( चि॰ ३।२४३ )

- 52 tile of ( fao willo, 128 )

ग॰--रोहिणी तिकति कटुरोहिणी ( चि॰ शर४१ )

( 131121 )

3.49.43

तिकल्जा

ग॰—तिस्वको '''तिरीण्टक इति पर्वायाः ( क॰ ९९९ ).

तिलः

-- ફ્રેષ્ળતિહમ્ (चિ॰ રપાયક, ૭૮, ૭૬, રશાક્ષર, ૨૭૧) -- વજ્ઞવિધં તિછં ફ્રેષ્ળાદિમેદ્રાદ્ય ( સિ• બદ્ધક )

- तुषरहितयोः इष्णतिळसुवणंसुद्रगयोः (वि॰ राशे १६)

ग॰--शङ्किनी तिकला "इति च पयधिरुवयते (क. १९१३)

१. इस स्थल पर कल्ड में 'बांबन्ता' पाठ है।

-तिलकणाः तिलतण्डुलाः ( सू० ४।३२ ) यो•-कृष्णतिरुः ( चि॰ १६।७२ ) -तिल्ठां तिलतण्डुलाम् ( चि ॰ १८।७९ ) -तिल्ठकणः तिलतण्डुलः ( सू॰ ४।३२ )

#### तिसपर्णिका

जे॰—तिछपणीं चोरका हि लोके। ( चि॰ ३।२६७ ) च॰—हुकहुलिका ( सू॰ २७।९७ ) —तिलपणीं 'डवडफ' इति कमाना ( न॰ ) । जिन

—तिरूपर्णी 'डुरुहुरू' इति रूयाता ( ब॰ )। तिरूपर्णी तिरुोक्ता इति स्व्यातः, रक्तचन्दनमित्यन्ये (करू॰) ( चि॰ ३।२६७ )

ग॰—तिरूपणों एडगजपत्रम् ( सू॰ २७१९७ ) —तिरूपणीं रक्तवन्दनम् ( चि॰ ३।२६७ )

बो॰-बोरकः, भीहस्तिनी इत्यपरे ( सू॰ २७।९७ ) -तिरुपर्णी रक्तबन्दनम् ( चि॰ ३।२६७ )

#### तिब्बकः

जे॰—पहिकारोधम् ( चि॰ २८।८४ ) —तिस्वकः ( ज्ञबर ) लोधः ( सू॰ १।११६ )

च॰--छोधः, तस्य तरुरिति विशेषणेन पहिकालोधं ब्युद-स्यति, शावरलोधं च महाप्रमाणं तरुशब्दयोग्यं प्राहयति; किंवा तरुविशेषणेन बालं लोधं ब्युद्र्यति (सू॰ १।११६)

-शावरछोध्रः ( सू॰ २५१४९ )

ग०-छोधस्तरुशिति विशेष्यः ( सू॰ १।११६ ) -रवेतछोध्रः ( सू० २५।४९ ) क्रेलोध्रम् (बि॰ ७।२६; ८।१३६; चि० ३।२६७; १८।१८९;

26168)

-छोध्रस्य वृत्त्वक (चि॰ १३।१२४)

-छोध्रः ( सि॰ ४।२९ ( पा॰;)

बो--छोध्रः तरुः ( सू॰ १।११६ )

- 'शावरकोधः ( सू॰ २५१४९ ( पा॰ )

-कोझः ( बि॰ ८।१३६; चि॰ ३।२६७; १८।१८१ )

#### तुगा

ग•—बंशछोचना ( चि॰ ४१७६ ) बो॰—बंशछोचना ( चि॰ ४१७६ ) तुगाक्षीरी

# वे०--चंशरोचनानुकारि भौमं द्रव्यम् ( चि॰ २।१।३० ) च०--चंशलोचनानुकारि पाथिवं द्रव्यम् ( चि॰ ८।१०३ )

१. इस स्थल पर मूल में 'बिल्व' पाठ है।

# ( \$= )

-वंशरोचना तुगाचीरी, अन्ये वंशरोचनानुकारि पार्थिवं द्रव्यं <sup>9</sup>ताल्रधीति वदन्ति (चि॰ २।१।३०)

ग०-वंशलोचना (चि० १।३।४५; १।४।२०; २।१।३०, ३३; २।२७ इस्यादि)

यो०-वंशळोचना ( चि॰ १।१।६८; चि॰ १।३।४५; १।४।२०; २।१।३०, ३६, इत्यादि )

-वंशलोचनम् ( चि॰ १६।१०० )

#### तुङ्गः

व०—पुद्धागः ( सू० ३।२६; ४।८; सि० १०।२२) ग०—पुद्धागवृष्तः ( वि० ८।१४४ )

यो०—पुद्धागः ( सू॰ ३।२६; ४।८, ४७) —पुद्धागवृत्तः ( वि॰ ८।१४४ )

#### तुम्बः ( म्बी )

च०-तुम्बेत्यादि पर्यायकथनम् ( क॰ ६।६ ) ग०--लम्बा''''तेच्वाकुरचेति पर्यायैरिच्चाडुः प्रोच्यते ( क॰ १।६ )

#### तुम्बुरु

वः — स्वनामप्रसिद्धम् ( सू॰ ३।८ ) —यदुक्तं — "श्रङ्गवेरवदाकृत्या श्रङ्गवेरीति भाषिता । कुस्तुम्बुरुसमाकृत्या तुम्बुरूणि वदन्ति च॥" ( सू॰ २७।१७१)

ग०-स्वनामख्यातानि, धन्याकानि वा ( सू० २।३) -स्वनामख्यातं, तदभावे धान्यकस्य द्विभागः पुनरुद्धःवात् ( सू० ३।८)

—उक्तच्च—"श्वङ्गवेरवदाक्रस्या श्वङ्गवेरीति भाष्यते । कुस्तुम्बुरुसमाक्रस्या तुम्बुरूणि वद्ग्ति हि ॥" (सू॰ २७।१७१)

-धान्यकसदृशम् ( सू॰ २७१३०७ ) -स्वनामख्यातं, तदमावे धन्याकम् ( वि॰ ८।१४३ ) -धान्यकानि ( चि॰ १४।५० )

यो॰---रवनामस्यातम् ( सू॰ २।३; ३।८ ) ---प्रसिद्धम् ( वि॰ ८।९४३ ) ---भन्याकानि ( चि॰ ९४।५० ) ---भन्याकमेदश्च ( चि॰ १४।८९ )

१. 'तालधीक्षी' इति पा०।

#### तुरुकः

च०—सिरहकः ( चि० २८१९५३ ) ग०—शिह्वकब्रुषनियांसः ( चि० २८१९५३ )

#### तुबरः

ग०- तुवरी आढ़की ( चि० ३०।१२४ )

#### तूबम्

च॰—औत्तरापधिकफलम् ( कल्ल॰ ) ( सू॰ २७।१३५ ) ग०—तुद्दफलमुत्तरापथे प्रसिद्धम् ( सू॰ २७।१३५ ) यो०—औत्तरापथिकं फलम् ( सू० २७।१३५ )

#### तृणम्

ग॰-- मृणमूलं गन्धतृणमूलम् ( चि॰ ४।१०३)

यो०—

#### "

#### तृणधान्यम्

च॰-तृणधान्यानि श्यामाकादीनि ( चि॰ ६।२१ ) ग॰-तृणधान्यं कङ्गुकोद्रवादिकम् ( चि॰ ६।२१ ) यो॰-तृणधान्यं श्यामादिकम् ( चि॰ ६।२१ )

#### तृणपञ्चमूलम्

च०—"द्वारे**ड्रद्**भँकाशानां शालीनां मूलमेव,ंच" (च० चि० अ० १ पा• १) इस्यादिनोक्तम् ( सि॰ ३।४८) ग०—कुशादिपञ्चमूलम् ( चि० २२।३० )

#### तृणशून्यम्

जे०-केतकी (चि० ३।२५८) च०-केतकी (सू० २५।४९; चि० ३।२५८) --केतकीफलम् ; (सू० २७।१४५) ग०-नृणशूऱ्या (न्यं) केतकी तस्याः फलासवः (सू० २५।४९)

-- केतकीफलम् ( सू॰ ३७। १४५ ) --- मच्चिका ( चि॰ ३।२५८ )

यो०-केतकी ( सू० २५/३९ ) --केतकीफल्लम; महिकेति केचित् ( सू० २०/३४५ ) ---मन्निका ( चि० ३/२५८ )

# तेज नः

यो - तृणमेदः ( चिव १।३।३ )

#### तेजस्विनी-तेजोवती

व॰---तेजस्विनी तेजोवती (ब॰)। चविका (करु॰) (चि॰ ८।१३७)

( 38 )

—चविका ( चि॰ १७।१४१ ) ग•—तेज्ञस्विनी तेजिनी ( वि॰ ८।१४२ ( पा॰ )

-तेजस्विनी छतापुरकी ( वि० ८।१५१ )

—चम्पम् ( चि॰ १७१४१ ) —चवी ( क॰ ७१५ )

यो०— तेजस्बती ( वि० ८।१४२ ) —चबिका ( चि० १७।१४१ )

# तेजोहा

च॰—चविका (चि॰ ८।१३७) ग०—चबी (चि॰ ८।१३७; १५।६६५) यो॰—वबा(चि॰ ८।१३७) —तेजोवती (चि॰ १५।१६५)

#### तैलफलम्

ष०-तैल्थ्योनिफलान्येरण्डफलतिलादीनि ( सू॰ ३१३८ ) -तैल्फलानि तिलोमास्फोताद्यीनि ( चि॰ २६१४८ ) -फलानां तैल्योनीनामिति तिलातस्यादीनाम् ( चि॰ २८१११७ ) ग०-तैल्फलानि तैल्योनिफलानीति तिलफ्लैरण्डादीनि

( सू॰ ३।१८ ) --तैरुफलानि च तिल्ज्चमादीनि ( चि॰ २६।४८ ) यो॰--तैरुफलानि तैल्ल्योनीनि फलानि पुरण्डादीनि

(सू॰ ३११८)

小说是"这种情况"。我

#### तोदनम्

च०—धग्वनभेदः ( सू० २७।९४२ ) ग०—फलविशेषः ( सू० २७।९४२ ) यो०—राजवियम् ( सू० २७।९४२ ) तोयम्

ग०-बालकम् ( सि॰ ३।६२ )

#### तोयपर्णी

ग०---'····तोयपर्णी'''सर्वे तृणसम्भवाः ( सू० २७१७ ) यो०---'''तोयपर्णी'''पुते तृणधाम्यविशेषाः (सू०२७१३७)

#### त्रपुषम्

ग०—मायास्बुफलम् ( सू॰ १।८१; २७।११० ) —कृष्माण्डवद् वृहत् फलं मायास्बुफलसुब्यते ( चि०-२६।५२ )

## 124 El

( 08 )

( helb obl ) Plett וסקת להנואומההואת אש ושושאהלאושיה न्हीकापह्यक्ष्मल मंतेतुः हति, तयाऽपहि हती-दोवध्ती संतती वृहणी न सा॥ हरवा काश्मव--मझ ाम्हाम् । ाहमुन रहता स्वता स्वत-(i Bittei ) astinap"-Eustragu iBensis विविक्र दाखाकारस्य मध्यम म् इबाहाखसहो I hpagpepap fisteret ....... FB IBBIF IBB IBRei Bainenissiese Bis ( Paisie oFf) ... Seinyn plikeins "Beper painenits eine inertin bis ISARI FILABIHBIASHIPPBIJS-BEB-oF 

णीाग्रम् हालमही मीनिाममुझालमही-

( 05135 081 ) 153711 ामनिद्री लीत्कमज्रमध्यमधान हमाइ रुमही ह-

( hillhe ob)

( 2110 CI35 ) וששהו לאה הולששאושדהואהולההולק-יסף

( \$813 oFT ) HIFIFFIHFIFSHIPSP-( 3 ofis off) Hine his peikeipap-

( 26 106 0B1 ) :belBAIDab-

( 02135 0E1 ) तीमीकम्रज्रम्स फमप्राक क्राइ-ाम्नाथटाज्यमही (DE हीमीकहां किठमान किहारेड-हिमही ई-

( ३४१३ ०मा ) मात्रमाम्हास्टांस्टमाम्डb-( SIZ 0 512 ( A 0 516 )

-भिन्नीकिनीइड मिन्द्रिडरानी गनकड़ रागळकहो-(21122 78 '76105 Sheib -आमलक हरीतकी विभीतक्ष ( चि॰ जाहर, १३६;

DERI

10-अर्धामुला वित्र ( सू॰ ११७७; क० ७१६१, ६७ ) ( Ela o to ) Elait -विवृत्मलत्रवहेन र्याममूलाया अहणमूलायाथ मुळ न•—निवृदिति अर्गमूल। त्रिवृत् ( सू॰ ४। ( ४ )

( ७१० ०क) हार्डवेही जिड्ते जिड्ले ( क० ७१७)

। है हिम द्रवर पर मर में भीतृही 'ह हा हा है ।

( 35012 oFt ) DER DER IBHIDBH-

( HR6186 061 ) HILLERHIGE

#### Thepik Jahalpik

( Enles OF) BFigybys I ImiHpie fispie :Bilbie-ofp ( אופר סדל ) ותואדוה (הידות- סד ( २२/१९ ०२१ ) 101ममाह त्रित्रिहि ०६

#### INHFIR

- बढाहसेर दीम वग्रेत हतायस ( वि० हार रह) ( 28617 abl ) 122(2:bik-olb ( 03126 0B] ) [Bapig-( 00152 0F1 ) 155556161P-10-303601 ( 140 \$1550 )

## えゆド1

( ७०११४ ०वि ) मान्त्रेमिडिग्यीरिण्ड भिष्ठ-- שייון לכלמן אונ בווא ( ובי זיואי: יאואיי אוואיי ( Selp off ) Helps-off

#### :420461

( 08/26 אום בוואנ: ( אם זולגני נוגלי זאולאא זמולאי 10-1125H ( 140 51556 )

#### H(F)BSTRFI

तीमीकताबती वनीतमुहर्गेयनूमुर्कत्रपार्थित -нерральная аниена былары-ор ( १४।३१ ० होते ( चि १६।८४ ) हाछग्रामछ हु हईत । :मन :कृत्रार्थाका हाछ -ואה ה ניווצו" , להקסה ושהואף ש ניווצו-סד

#### HDIEFI

( 22136 OEL )

( 22136 OB] ) मान्रग्रहाकहा सम्बद्धना तीमीहणळाका- (घ

#### :5115581

( 538125 0 년) 31555 ) ( 236125 0 년) :31282 - 0 분 ( १३११२५ वर्ष ) हर्षकेति केवित ( विः १८११६ )

#### lippet

( 206102 0H ) 19211083-010 10-2444 ( Ao 501805) 40-24411541 ( Ho 501305 )

( 88 )

(14+ 531583)

-144: 1144488 ( 140 313186: CI3°3: 33153 ( SHIPS oris - 112 ( elb ) 8216 0 2158 ( dlo )

( 2261h6

(७११२०२) कहाइत । मुझ्मग्र हिन्द्र हिन (वि ११३७)

#### 151時年55

(246195 יום-בושובעו (בס זוונג: זעוונא: זגוגלא

( 21122 8351h6 सी०-वंशलीवतम् ( चि० १९१९७, २०, ५४, ६२;

( 386126 OBI ) 'महन्द्रहरू । त्रहारहे-दिहित्रहा रहित्रहा-

#### 1705505

( भ्रदार को गुन्द्राख्यगुत्मः, नलो वा ( क्र १११) 

( old ) HEPSTEDS

(१९१३२ ०म) ( १७४ ) मनाएक नेह मप्रक' –०म

#### :1221315

( 22166 0분] ): EEH व्याद्रम् कार्यस्य कार्यस्य मध्यात् मध्यस्य व्याद्यात् यो =- की प्रथ: ( स् o हा 99, २८; मि o 98193, 986 ) ( १२१२ वर्ष मार्ग कर्षास्तम ( सूर २१२८ ) -#1dist# ( #200 ) ( 14 + 38163 ) = - - 보 ( Ho 5186' 58! ( Ho 5186')

#### :21212:

- अम्बीरकः ( वि० ८१९४० ) वी0-जारवीर्यदः ( स् रहारकः रवारहा ) विश्वार, केविदम्छोट वहान्त ( सु॰ २७१९६१ ) 30-gaite: ( 140 31560 )

त्री कि कि व्याएग में उपयुक्त व्याह्या उपकर्ष होती है । किस र्जा हो गहा में के में के रहा सह में करना है। किसी राकृतिर में गत्र के रात्राठा कि रबह 'कार्गडिणर' में ० व . १

> हिन्दन् । जनुद्रमुलमुद्रम् हिन्द्रपुल द्रवस्त किन्हागत ाजमुखां दाते, दीवमुखा नागदन्ती--रयामाहणमूलामूलम्बस्यम् ( वि॰ ४१३९ ) (26165 0生) :िहहीजम्माएछन्द्रहांजमूएनग्रिमाएछन्द्रहा-( 2155 0些 ) הפהו ושאושקקהו ושאאושא ואוששיפהו-( >6106 0年 ) 著 臣臣国密路回到田田本-( 6 mla . 4 ) BER 10210-

#### Beingel

( )2612 0月 ) 12月42-

वी०-अहणमूला जिस्ते ( सू० ९१७७; ४१ ( ४ )

(ohles off) होड़ ॥ हेफ्रन्मुक्त चतुत्रविस्य न मुक -FIERI । लीाहण्डमित्र कताहही धनीमपुरी इन्दामिही-०कि

#### :SIF

( אושב יוש ושואש וו ( 07132 OEL ) ( •छका ( व० ) । जुही प्रजा सुहमला ( वरु ) ( while obj ) 120-04

( 02135 0E1 ) - 'स्वमेल, पुनः पाठात् रश्रुलेला च, भागद्वय वा

#### Hubbs

· [정파로 ( [편이 비외이상: 9189; 92182, 52; ( 20 'oalss inthe יאהוצל אמען ולנמשן אונש ש (ושי יוולא: יואי: יואיי ( 26 'PEISS ( 편 ) F# 58194, 96 ) ( @21/26 :53156 이터 ) 중하다!- OT

-ediat ( fao 1993; 32128 )

4b)

( 회1903 문전대로 )

( 211223 876 "hE6132 '83 '6216 17212 0A ) 4232 - 04

। ई छाईड्ड 1क 'डीहू' जाक कि में ठाग कममम उथाक क १, हस स्थल पर चल्रप्रांणदच्छत पाठ में एक बार तथा

( 28 )

( ०४१३ ०मी ) क्रिडिहाइ-०१४ ाहर्मग्राइ

fels

( Filbig 811 ग०-दाह्हरिदा ( चि० हार्ड; जाहह, हा, ९१, ( 1310 0E1 ) 1213212-0E

( PEPIU OFT ) : JIH: [paips ] ) dio-dietigi ( fao fige, 24; olaf, 69, 69)

(olp))Taplifs

10-यमानीमुलम् ( कृ० १।२२ )

slede:

( SPIS OFT ) FEIRPER-( Soin ob) (Hitthe-ole 30-333HId: (140 281969)

- अजमोद्स ( वि० १२।३९ ) ( SEIS OFT ) RIFITER-( אוז ישוא לאו ישו אולט ( לש מוגע: קואט ישוא אוא ישוא ישוא ישוא און און אוא ישוא און און און און און און און א

(olp) אאואו ספן ) ום נצואטצע :pgikipp ति दीत्वकः इह अजमोदा ववाती; यवातिका -נפה הופהווהם והוהם השהנאווהשפותותשדם-

#### :क्राइडाइ

( Slos of ) 戶时存 в Быргерьстанироріборь біл білер मृष्, मेन देशान्तर्भि माम प्रायशी सेव, यस नाकीड मामस्य तथाभूत नास्यवान्यवामाप टीका-नाम कह त दर्यतामानि नातादेशप्र सिद्धानि, तेन नाम-

ात्रह : 5मान हेयू । नीवह हयू : एरईहनी हुह नामाम मामनाम साहकार गामाम नामाम मीलिमानान पुर्वतानान प्रदानम्बर । : इमिल itinie :6 :5 ges ge ge :spinenges शाउनेसमां केरालः मावन्तां भवान्त ( रगर ) ари біны бубанда уная і бария BIR IPAP BH P INTER FILS I FILBHIR -וכפונואואוא זהושיואפע זהוצאוואפ-סוי

( 2102 0H)

#### 15-5

( ६१९१ ०क ) फिल्लेवीयमितितिःइम्होयय -( 82610 OE) יום-שותבינן ( אם זול: לשוצי ולם גווזני - detal: 241414 ( 20 1618) ( हाइ१ ०क ) झाम्झीहन्इ-डालामीष्ठ :कित-०व

( PEPIS oFt ) (FFFi) - 이 (P

## :J25

:#2 विश्वेषाः हति केवित् ( सु॰ २७११४ ) -paine :: לפלו:... פושובת: מומצאלו: שמוית-वहिक्ताम ( सू॰ २०११४ ) ווישפום נפובאובשבוו בינושבים ואפשו שלשיו שוושיווישווי ( १११७२ ० में) हनेहह माहितकरह न्येव्याहरू हार्यहात्रयः पहिकविरोपाः, केचित् क्रुयान्यानि

- कुछा: ( विं दार्श्न; चिं गाराहर ) ( 52 'alla off ( Ho Blan' 34 ) ( हंशह रहेत संखेन महित ( सि॰ ६/८६ ) -दम्रवेल वर्ष्डाक्रवेलम ( वि र्वाहर्ड ) ( 881616 이원] ) : 12 : ( 14 0 313188 ) ( 21215 0월 '85612 0월 ) HRHRE-( hello ebi ) Hallinge--39d1 ( Al 813d ) 10-3241 gut ( Ho 8180) 40-3941901H ( Ho 8130 )

(olp) frepfis

10-#HUH ( fdo 10133 )

:#5115

( 5h5-ohbloz of) нопоннурнайалуун нэпр ирід-( ०११४ भूम ) किम्बित्रान्त स्वात्र ( सू॰ ४११० ) ( १११५ वर्गाहमस्खरीजम् ( सू॰ २११९ )

( 0218 0H ) (הושלקוהה לפטוחדטוה - ofs

#### 915

( १९१७ ०में ) विन्माह हायम् ( चि भारत Alo- देवदाह (वि दार्ग (पा०); ग्राह0, 92; ग्राग्र ( 552 ,2510 이터 ) 정1555 - 1T

ग०-द्विधा परुषकं दात्ता च मधुराम्लभेदात् ( सू० २७।३३२ ) यो०-दात्तोत्तमा दात्ता उत्तमा त्रिफला दात्तोत्तमा गोस्तनी वा ( चि० २०।३३ )

#### द्वारदा

च॰—शाकतरुः ( चि॰ ८।३३९ ) —शाकतरुः, कपिकच्छुर्वा ( चि॰ १।४।१५ ) ग॰—पालङ्कशाकः ( वि॰ ८।१३९ ) यो॰—शाकतरुः ( वि॰ ८।१३९ )

### द्वीपिका-द्वीपी

च०-कण्टकारी, द्वीपिशत्रुरिति पाठे शतावरी ज्ञेया ( चि० ८।१३५ ) -हिंस्ना, 'कण्टकारी' इत्यन्ये ( क० १।२२ ) ग०-म्याघ्री ( चि · ८।१३५ ) यो०-म्याघ्री कण्टकारिका ( चि० ८।१३५ )

### द्वीपिशञ्चः ( पा० )

च०---द्वीपी कण्टकारी, द्वीपिशत्रुरिति पाठे शतावरी ज्ञेया ( वि० ८।१३५ )

#### धनञ्जयः

च —अर्ज़ुनः ( चि॰ ४'७५ ) ग०—अर्जुनः ( चि॰ ४७७५ ) यो०—अर्जुनः ( चि॰ ४७७५ )

#### धन्वनः

१. फलासव एवं सारासव दोनों सन्दर्भों में पठित है।

दुःस्पर्श (क):-दुःस्पर्शा ग०-दुरालभा ( चि॰ १४।१००; १८।५१; २४।१६६ ) यो०-दुरालभा ( चि॰ १४।१०० ) -दुरालभा ( चि॰ १४।१९६; १५।१८६; १८।५१, ८७ ( पा० ), १५९ )

#### दुग्धिका

च॰-स्वनामस्त्याता ( चि॰ २१।८३ ) यो॰-द्वीरिणी ( चि॰ ८।१३१; १४।१९८ )

#### दुरालभा

ग०— यवासः ( सू॰ २५।४० ) यो॰—यवासः ( सू॰ २५।४० )

#### दूवो

ग०-दूर्वा तु प्रचरिता ( सू० ३।२७ ) यो०-कृष्णदूर्वा ( सू० ३।२७ )

#### देवताडकः

च०-गरागरी चेस्यादि पर्यायकथनम् ( क० २१३ ) ग०-तज्जीमूतं ···देवताडक इति पर्यायैरुक्तम् (क० २१३)

#### देवदारु

ग॰-देवदारुकाष्ठम् ( चि॰ १३।१०८ )

### द्रवग्ती

च॰-दन्स्येव चीरितपत्रा ( सू० १७८८ ) -दन्तीमेदः ( सू० २१९०; चि० २७७२; क० १९१९३; सि० १०१२५ ) -तयोः पर्यायानाइ-दन्तीस्यादि ( क० १२१३ ) गः-दन्तीमेदः ( सू० १७७८ ) -हस्वदन्ती ( सू० २१९० ) -नागदन्ती ( वि० ७१२६ ) -च्चद्रदन्ती ( वि० ८१९३६ ) -द्रिधा दन्ती-दीर्धमूला नागदन्ती इस्वमूला त्रिष्टदन्ती इस्वमूल्चद्रद्रच्चा द्रवन्ती ( चि० २३१२४१) -पर्यायैर्दन्तीनामौषधिरुच्यते ( क० १२१३ ) यो०-स्वनामस्याता ( सू० १७४८ ) -दन्तीमेदः ( वि० ८१३६ )

द्राक्षा च०-द्राचोत्तमा <sup>9</sup>गोस्तमी द्राचेस्यर्थः ( चि० २०।३३ )

१. 'उत्तमद्राक्षा दवतद्राक्षेत्यर्थः' इति पा० ।

### ( 83 )

### Bitthelk

( Stis olls ) Beite Bite Is न्व-यान्यमावश्वहेन मीहिसाव याह्यन्ति, सुबणेमाव

:Eultis

यो०-योतवीया राजकीशातकी ( सू॰ १८१ ) -वाम्तरथामागवी धोपक्मेदी ( शा॰ ८१४१ ) ( HE 212 OFT ) : FIP : FPE -(भ्रद्रशः वहीं) :गिमागहत्वात्र्वतायाः (हिंद दाव्रद्य) - diagiqati ( स. 81 ( 8 ); कo 812 ) -Bigards: ( H. 210 ) ( helos : 5716 of ) : this -olt ( 6216 ुम ) :कृषित्ति ( सू॰ 9169 )

( 02815 0131 ) [3175207 - 0F 30-4024112ee1 ( ele 21588) 12EIR ( h2512 021 -हसवेषमधासासने कीशातकोद्वयस् ( सू॰ २१७;

-कह्याम् ( चि० हार्रहल ) 데이 - 레르범린에뷰 ( Ho 4129; 1 = 0 12166 ) ( 03515 0B) Huga-( as sint ishit 1 1 1 52 1 + 52 h B ) Hubbell - ol 40-11:440H ( Ho 8138: Lelo 531358 ) ( OF FIFTS OB! ) वे मागुराकृतिक कम्यानुकार्त्वात् । hthibs 10- List day ( leto Silco, 228 )

### ·印印

(olb) Partier ( fao 21334, 983; felo 941909 dio-#14: ( Ho 8118 ) -4151#14: ( 14c \$1354' 385' 1ele 531358 ) 10-253:( 前0 8138 ) 40-#13: ( 岳o 8138: Leto 531358 )

1 \$ 21h (BP, H 2H 2h 2h2 Hz '8 10-461 ( A o 1150 ) ( freiss ofa) (BEPBES "BE-OF HBE

## -\$481326 ( # · Salles ) (EIIE 32166 यो०-सःयास्म ( सि॰ अहर, यहा चिा दा१८३, रहक; - वर्त्तायक्स ( च॰ ३१९६७ ) 10-2:49+34: ( Ho Salsas ) Hybelk ( 066 '88126 0년) 1918-( 62612 OBI ) B bilbelkitts bilbelkelk bilbelk-( 211223 hbih do-Santer ( fao 219183; 21818; 218196, 29;

( १३११ ० २१ ) मालम्झम्छाह माफनाय-- HIFITER ( 140 21218 )

עם-אבאוצא ( אי לפוציטה: אופא: לאוצים) אישואבא-סוו

### Hhelk

( भृह , ७०१ , ०११२१ ०६ने) :छम्रोकछमा रछमाहाय-( 199139 abi ) אוהוהשתותוהושתוהושיים ( १२१२१ :१०१।३१ ०म् ) मकलमाल जन्माहाय-( Silvis 000 , 55158 מוז משוא של לעי צואס; לשי שוקעין: 1916 אוי אוולא ( oofist oFi ) HIFISPissetike -op

### ILIR

-AILERIGER (140 8186: 381530: 341325) ( shele only ) Ibabels-- वातकीपुप याहफुक होते स्वातम् ( सू॰ धारे ) ( MIR . A ) IPIDOHIHEEE [Dabbis-olb ( Shele obl ) Ipagels - ol 17FBIB ( SHEIS OFI ): IBHIR : PEIBB-off ( 25010 . FT ) : FIRSHIFES-

( १११११ ० हो) केलि होई हिंछ : इड् किमानहर-० क

:ER

( biltes 3818

alo-द्रालमा ( सेंo 8135'56' वि र्डाउ०8' 500' 10- Elishi ( E. 8133 140 31300 )

:Hibbek

वि० हाहभा ( चि० हार०४ )

40-2112#1 ( Ho 5135 )

( 78 )

- ( 525 , ariss of ) 15315-( @3518 0년 ) 19618-06 - Hd Ausal ( 14 551535 ) ( 03915 061 ) IBERE DEPR- 06 15 FIF ( 828135 0년 ) 1주장회RFF-0F 175511455 ( SPSIE OFT ) FILBPSIE नीकार्छात्त्वकृष्ट्र हामक मीतिजनिरुप्तिन-- वित्री पवित्री ( सू॰ २७१९०१ ) (Salne of) --- בקקדהו נות אל שוקשות dio-teliquet ( Ho 8138 ) ( 22515 0E1 ) HED EDB3B-( totlat of ) HEL छिनि ठाम होकनिलीनि । मुखाणमुष्का कहिलीन---( 88/2 = H) Hiddiesiessis States i Fiersesses-( शहार ) मील -אפהובף אופיה הוובדהה-פוזשיע-השור-מים-( अंग्रह मान प्रयानित्रस्तिताः ( सूर ३११७ ) ( 2h213 off ): 2ttbb-( Sollatod) ाइछ ई parpfife जीहि, जाएमछम ' निजीत-( 58152 0H ) BEDE23HEB-- daligeine ( सि॰ 8158 ) 40-4440H ( 40 3150 ) ( Sugis off ) Hopsithy -of HFRiF ( לארואל ישהן ( הודקאוהדא- יד 1.存め1.F ( बहुद्राह की ) मकत्त्रमाल-( 58113 off ) :5691185 -(PERIS oFT) (BiHISEalo-Hiti ( Ho 3184; 8198 ) ( १४११० ०ही ) व्निहासिमिडिक रेडिट-

—व्याघ्रतस्य (चि० ६१४२) —व्याघ्रतस्ते हिंसा (चि० १२१६६) नेली (सू० ५१२०) च्याघ्रतस्ताः सुगन्धितदृव्यभेदास्र (चि० ९२१६६)

### HPP

डे०---तगरम् ( चि॰ २८१९१३ ) च०---तगरपादिका, तदमावे शीउछीचोरपडको गृह्यते ( सू॰ ३१२३ )

#### IPF

(の西市) ( 36 81からの日) : 憲正記一の下

## :क्षामार्कः

च॰—'उदीमानक' इति क्यातः ( सू॰ २७१९१४) ग॰—वर्द्धमानकः ( सू॰ २७१९९४) यो०—नन्दी तुण्डेरिका, मावकः वास्तुरुः, नदोमावक उन्दीमासवक इति स्यातः हति चक्रः (सु॰ २७।९९४)

#### (olp) isse

410-सन्दी तुवहीर्सा ( सू० रला११४ )

#### :क्रिजिकः

### 19His-F

### मुरुहम्

के०—मॉसी ( चि० हा२६७ ) च०—मॉसी ( सू० हा२५; ४११४; चि० ८१९३५; चि० ग०—जरामॉसी ( सू० हा२५; ४१९४; चि० ८१९३५; चि० )

। ई 'किनिकीन' ठाम कुम प्र अभ सह .?

( हाह को कि माहवस ( वि का कि का कि

वी०-नाहीचः विकतहराकः ( सू० रणादण) - dettingeligitet ( do saiso )

( 38 )

### मछम्रिनान

( PEIS OIR ) FILEIS ( PB मिलम माहित्राक्रमुक, तहरुमु हिनान किसी हिमालम माह्या महास्रव्याहरान नाज्य म नाव्याद्वान-०म

( महार वाह ) माछ्म्रासाइम्झहम ( घाव राइन ) -iseif BBig Fligeregegegein Fliggisth-on

### 1755115

( fofles of ) IF istatstatite ( do folgo ) ( 505102 0A ) :BISI210-01 40-11141514: ( A. Saltos)

### :E4

( 22166 off :03182 off :12 off ) :12=2-of - तयोः पयोवानाह-दन्तीस्यादि ( क. १२१३ ) ( 28166 0 B) 10 5 0 B) 18=2-0 B :H±%El ( 87152 of 1:22 BEQ-( 52125 0 A) H2422 PER- 012 ( 87132 :( Ao Saiso: 56150)

### :75617551 ( HIS OF ) 18=5-015

FILEBIR BEB (FILEP FILEIE BPISEE नीलामनेकिविकत्रुमुइडिकिमितिमितिकि-( 410 15110 ) :15मिकधीगामिति :135(कृतकतिकतिकष्ट्रिमील-०पि (भृहाश्व रहाविद्या स्वम्नामम् मिर्हा (चि० १९११) ( orging of ) por pisipipipip 10-144124: 24 MIAIS: ( Ao 1910) - भग्याद्व भीत्ताप्रधिकाः ( चि॰ १९१६५ ) -वावामादव ओचरापशिहाः ( सू॰ २७११४० ) वः -अहित्रविक्रविक्रविहा अतिहाप्रथिकाः (सू॰ १३११०)

## :261

( abliat of)

-16ae: ( 140 Joise ) ( 0119 0म ) मडमीय तमिकिसहत्री-05 ( al bind obj ) :2 200 - 0 0

> - नाइलोह्य सपनि स्पेतन्या च ( वि॰ ९१४६ ) ( Seles of ) IRelibe-( 1815 OB1 ) म मिन्नाहे हास्ताह य रास्ता स्वान्यरास्ता म ( erifs of ) IFFIT-( ७३९१३ ०छी ) केलि तीडे गिरास :इक्षाम्राप्र-०१

वो०-नाइछीगन्धनाहत्वी रास्तामेही ( चिर हारहण)

#### 16=5015

- 4:41 ( 140 551588 ) ( 58101 이번 ) 1월216월( 140 10185 )

( 18515- off ) (Fier Bigg Bigg Bigg गिःइहहोा दासी, देविमुखा तागदन्ती हृत्वमूखांत्रहृत्नि ग

#### Hbablelt

( 6818 0B1 ) मिbaltdelt ( 140 8160 ) 10-4114212dedt ( 140 31548: 381363 )

( olb ) lbabule

( SHEIF OFT ) FERFIRE-off

#### 12bulk

1 68 '82166 131815 ( 2 ) 251815 0B1 ) 1220222112-01

( 58138 0EL ) 12202221(1-010 - गोर्षततण्डुलानामस्त्रुषः ( वि० ( ११११९ )

### Hylele

( 026 'habie obt ) 12012-रहोष्ट्रांवनजलायकः होत ( कल ) ( सू॰ २१२१ ) क्षिहरीसिहीतिर ( व० ) होडु 'किमितिसिहि Serigiezinefiar, -mage age inge-of

alo-2021 ( Ho दान, 94, 28; 8199, 92, 79 हरवादि ) 10-2021 (Ho 8133: 140 3138. 350' 156' 163)

अधिरकीरहोवनजलायकः । इति सू० १११ ) - मेर्य न वे श्वरा ... वथा व वर्ष थय:- रक्षांवयारं:

( १४१२१ ०२१ ) महतम ( वि १८१४ )

### Hältle

( sereres of ) papptalista angithe on

### 1214

ग०-नाहोशाक होता होते लोक ( सू० रणाद्र ) do-disia: ( Ho seldo )

( 58 )

### ाहनी

ग०—हे निवे इरित्रादार्क्टरित्रा ( चि० ७१९९ ) वो०—हरित्रा ( चि० ६।१९, ४० ) —हे निवे हरित्रे ( चि० ७।१६१ ) निष्पायः

:pfh ( 21.9 0年 ) :民日的名曰 : 年月日日子前一一0日 ः(क) हगद्राहीत्रीत्रो ( 85105 :0135 이러) : 환태년 --राजशिमितः ( नि॰ २१४ ) ( 005162 0H ) : Etic]-( हेट्राकट की ) हहीहिति -( 87132 oft ) [Etlej Per-( 3185 off ) :ETIGIFEZ-ofp ( a) 35 obj ) : Et 15 --[2114124 ( Ao Saldoo ) ( Etles of ) :Etle;-( ३१८२ व्ये १४१४) १४१४) में ११११ ) ( 0132 0E] ) : Estal--da: ( Ho Sal33 ) ( 182 of) ( 10 5816 )

व०-क्द्रावरुः ( सू० २७१९४; क० १११९) नोपं पत्वं रुद्रायफ्टस ( सू० २७१३४) - नोपं कद्यवफटस ( सू० २७१३४) - मुडिकद्यवः ( सि० ७१३) नोर्त्रा नोर्त्रा नोर्त्रा नोर्त्रा नोर्त्रा नोर्

छिमि-मिलीमि-ाकेलीनि

१. कहप्रान ११४ के सन्दर्भ को इस स्थल पर उद्धत कर इसी की व्याख्या है। २. 'नीखनंझा' इति पा० ।

> ग०-निव्हासि हिजलक्र की निक्त ( सू॰ २११० ) - ह ( हि १ ) जलः (वि॰ ८१९२४ (पा०) - वेतस हिज्जो वा ( सू॰ २१९० ) - वेतस ( चि ७१८ ) - विच्हा विच्हो जलवेतस तस्य फलाबि - वेतसम् ( चि॰ १३।१३७ ) - वेतसम् ( चि॰ १३।१३७ ) वित्तियक्त वित्तियक्त व्हती चुरा व गांध। वित्तियक्त वहती चुरा व गांध। वित्तियक्त वहती चुरा व गांध। वित्तियक्त वहती चुरा व गांध।

व०-हे निर्दाधयके हति चचनेन सहती चुरा च पाद्या (व०) निहिधिक हति चचनेन सहती खता इहतिका याद्या ( कल्ट० ) ( चि० १९१२, १९ -हे निहिधिक स्वत्कार्य ( चि० १९१२, १९४९) -निहिधिका क्वटकार्य ( चि० १९१९, १९७९) -निहिधिका क्वटकार्य ( चि० १९१९) -हे निहिधिका क्वटकार्य तेषि० १९१९, २३७ हरवादि ) -हे निहिधिक क्वटकार्य तेषि० १९९९ ( चि० १९१४) -हे निहिधिक क्वटकार्य तेषि० १९९९ ( चि० १९१४) -हे निहिधिक क्वटकार्य तेषि० १९९९ ( चि० १९१२) -हे निहिधिक क्वटकार्य तेषिव १९९९ ( चि० १९१२) -हे निहिधिक क्वटकार्य तेषिव १९९९ ( चि० १९९९) -हे निहिधिक क्वटकार्य तेषिव १९९९ ( चि० १९९७ ) -हे निहिधिक क्वटकार्य तेषिव १९९९ ( चि० १९९९ ( चि० १९९९ ) -हे निहिधिक क्वटकार्य तेषिव १९९९ ( चि० १९९९ ( चि० १९९९ )

### :PIF]

यो०—निम्बपर्रको प्रसिद्धौ (सू० २७!९७) —निम्ब निम्बबुचखचम् (चि० ३।२०४) —निम्ब: निम्बबुचखचम् (चि० ३।२०९; ६।३०) —पदोछनिमबौ प्रसिद्धौ (चि० ४।३८) निम्बद्धौ प्रसिद्धौ (चि० २५८४) के०—निम्ब प्व निम्बकोखकः (चि० २५८४)

ढेल्स्ट्र एव निम्बकेटकः ( चि॰ १५/८४ ) व॰—निम्बकेटकम्त्राणीरयत्र निम्ब एव सुदुर्तिम्बकेटक वह्यते, किंवा कुठकेति पाठः, कुछकः परोछः ( चि॰ १५/८४ )

निन्ध्रवारः ( दि० ७११ ) न०—सिन्ध्रवारः ( द्यू० ४११५ ) न०-सिन्ध्रवारः ( द्यू० ४११५ )

१. वहाँ मूल में 'च्छलक' पाठ है किन्तु व्यास्था 'निजुल' । की है।

पक्षसुरा २०—योर्सकर्फरी (चि० ७१९२१) पञ्चाङ्घलः च०—च्द्रस्ण्डः (सू० १४१४२) मा०—च्र्द्रस्ण्डः (सू० १४१४२) मा०—च्र्द्रस्ण्डः (सू० १४१२९) वो०—प्वाङ्ग्रस्हिर्ग्रहे १२०१०९) वो०—प्वाङ्ग्रस्हिर्ग्रहे १२०१०९) विव्याङ्ग्रस्ट विद्र्याङ्ग्रस्ट विव्याङ्ग्रस्ट विक्या विव्याङ्ग्रस्ट विव्याङ्ग्रस्ट विव्याङ्ग्रस्ट विव्याङ्ग्रस्ट विव्याङ्ग्रस्ट विव्याङ्ग्रस्ट व्याङ्ग्रस्ट विव्याङ्ग्रस्ट विव्याङ्ग्रस्ट व्याङ्ग्रस्ट व्याङ्ग्रस्ट व्याङ्ग्रस्ट व्याङ्ग्रस्ट व्याङ्ग्रस्ट व्याङ्ग्रस्ट व्यान्य व्यान्य्यान्य व्यान्य्यान्य व्यान्य व्यान्य व

( 58 )

या॰—यांसद्भम् ( सूत्र रजादह ) —पटांलांसयों प्रसिद्धों ( चि॰ धा३८ ) —पटांलांमयों प्रसिद्धों ( चि॰ धा३२८ (पा॰)

#### Ран

वल्नस्यस्यम् ( चि० २६।२३० ) वर्षेरः

उ०-सारिवा (चि० ३१२६७) च०-शालिखः (सू० २७१९००) -शालिखः (सू० २७१९००; चि० २६१४६) गर--शालिखः (सू० २७१९००; चि० ३१२६७) वो०-शालिख (सू० २७१९००) वो०-शालिखशाकः (चि० ३१२६७)

जे०-पत्र तमाळपत्रम् ( चि० हारद्र ) ग०-तेजनम् ( सू० हारद; पारा, चि० हारद्र जाग्रुः) गा०-तेजनम् ( सू० हारद; पारा, चि० हारद्र द्रसादि )

H(B)ED

यो०—तेजवस् ( स्० ३२९; ४२३, ६३; चि० १९१६९; भारपक हरवादि )

#### lbab

च॰-हरोतको ( चि॰ 199२ ) -पथ्याहुःतार्थयतं हरीतकीफल्डवन्धनार्थयतम् ; अन्त्रे पथ्याहुः ( चि॰ 1९१५० ) सिखाहुः ( चि॰ १९१५० )

> ( ग्वन् १३१३६ ( ग्वन् १३१३६ ( ग्वन् १३१३६ ( ग्वन् ) न्नोली नोल्पु नोलपुर्धा श्वीकलिसा ( सून् २१९ ) न्नीलिनी नोलपुड्या ( बिन् ८१३३६ )

#### :) IFIF

मजरुष्ठ कह्नहराष्ट्रजीति तीमिक्ठवृद्धनतिज्ञीत-

ग॰—नीवार:''' सर्व तुणसम्भवा: ( सू॰ रणा७७ ) म॰—नीवार:''' सर्व तुणसम्भवा: ( सू॰ रणा७७ )

यो०—''''' नीवारः उदिकाधाम्य । तच हिविधं पुर्क धान्यसहत्रावटपं धान्यचेत्रज्ञं, अन्यत् महादलकाण्डं सक्यूकं, तत्र सखिल्जं सखिल्व् सखिल्युख्यात्रस्तम्बप्रांहं सक्यूकं, तत्रेव प्रशान्तकेंखुच्यते''''पूते तृणधान्य-विद्येपाः ( सू॰ २७।१७ ) —वढ़िधान्यम् ( चि॰ ४।३६ )

#### Blkbs

जे०—स्तरजः प्ररोही बहयेदः प्रसिद्ध प्व (चि० ११९४८) च०—स्वयोधस्तु प्ररोहबात् ( चि० ११७२ ) —स्वयोधपादा हति वहप्ररोहाः ( चि० १९७२ ) ( चि० १०१६८ )

비아프로: ( 웨이 시194; 7세184; 1월0 29129; 2월-04; 381203; 381203; 400-425; ( 웨이 시194; 7세184; 7세184)

### ( 21년 이는 ) :2년2는-

#### ikikh:

च०---तयोः पर्यायास्--दन्तीरयादि ( क० १२।३ ) ग०---प्यविदंश्तीनामोपधिहत्वते ( क० १२।३ )

#### ग०—हरीतकी ( चि॰ ५।१२२ ) यो॰—हरीतकी ( चि॰ ४।६५; ५।१०५, १२२; ८।१००; १०।३४; १६।५० इस्यादि )

#### पद्मम्

-ईषच्छ्रेतमः "एतत् छदं अरपलत्रयम् (स्० २५।४९) -पग्नोरपलनलिनानि कमात् ईषच्छ्रेतनीलरकानि

द्वद्रोत्पलानि ( चि॰ ३।२५८ )

-पद्मोरपले ईषच्छ्रेतनीले हुद्दोरपले ( चि० ३।२६० )

-ईषच्छ्र तम् (चि० ६१३१)

-श्वेतं उत्पलम् ( चि० १४।२१८ )

#### पद्मकः

च॰—पद्मकाष्ठम् ( सू॰ भार१ ) ग॰—पद्मकाष्टम् ( सू॰ ३।२४; ४।८; भार१; वि॰ ८।१४४; चि॰ ३।२५ इस्यादि )

यो०-पद्मकाष्ठम् ( सू॰ ३१२४, २७; ४१८, ४७; ५१२१; वि० ८१९४४; चि० ३१२५८ इत्यादि )

#### पद्मबारटी

ग०-कुम्भाइ छता (चि० २३।५५)

### पद्मा

जे॰—पद्मप्रचारिणी ( चि॰ ३।२५८ ) च॰—बाह्यणयष्टिका ( सू॰ ४।३१ )

4 Vol IV ch.

ग०—ब्राह्मणयष्टी ( सू॰ ४।३१ ) —पद्मचारिणी ब्राह्मणयष्टी ( वि॰ ८।१४४ ) —पद्माकारा पद्मबद्रक्षवर्णा पद्मगन्धा च (चि॰ १।४।७) —भार्गी ( चि॰ ३।२५८ )

यो०-बाह्मणयष्टिका ( सू॰ ४।३१ )

- पद्माकारा पद्मसहज्ञाकृतिः, पद्मरका पद्मन्धा, पद्म-स्य गन्ध इव गन्धो यस्याः सा (चि॰ ११४७७) -भागी ( चि० ३१२५८ )

#### पद्मीत्तरिका

च॰—कुसुम्भः ( सू॰ २६।८४ ) ग॰ - कुसुम्भः ( सू॰ २६।८४ ) यो॰—कुसुम्भः ( सू॰ २६।८४ )

#### पनसः

ग०---कण्टकिफल्डम् ( सू॰ २७।१४३ ) यो०--वहिःकण्टकः महाफलुः काँठालु इति वङ्गेषु प्रसिद्धः ( सू॰ २५।४९ )

-वहिःकण्टकमहाफलम् ( सू० २६।८४ ) -काँठाल इति ख्यातम् ( सू० २७।९४३ )

#### पयस्या

जै०-अर्कपुष्पी ( चि० २।१।२५, ३।२५८ ) च०-विदारीकन्दः ( सू० ४।२ ) -पयस्येह चीरविदारी काकोली वा ( ब० )। पयस्येह विदारिकन्दो चीरकाकोली वा ( कल० ) ( सू० ४।७ -पयस्येह चीरकाकोली विदारिकन्दो वा ( कल० ) ( सू० ४।८ )

---चीरविदारी ( चि॰ २।१।२५; ) ---चीरविदारी ( व॰ )। विदारिगन्धा ( कऌ॰ ) ( चि॰ ११।३७ )

- चीरकाकोली ( चि॰ ८७९ ) - अर्कपुष्पी ( चि॰ २९।९२; ३०।५०; क० ७।१९ )

ग०- श्वेतविदारिकन्दः ( सू० ४१२ )

-विदारी ( स० ४७ )

-विदारीकन्दः ( सू० ४१८, ३२)

-अर्कपुष्पी ( वि॰ ८।१३९ ( पा॰ )

- चीरकाकोली ( चि॰ ११४१६, १५; २१११२५; २१२१८;

४।१०२ इत्यादि )

### ( 38 )

( 0% )

### :(m)200

गा॰—पायेहकच छाव केत्रवर्षदेविद्य ( सु॰ १७१९ ) वी॰—पर्वटकः स्वतामख्यातः ( सु॰ १९१९ ) ( शु॰ २७१९९ )

#### tippp

### dadedt

वी०—वव्यिती स्ड्रैमा ( सॅ॰ ३वा१०८ ) १०—क्वेस्ट्री वह्वयानं वयमं ( सॅ॰ ३वा१०८ ) व०—क्वेस्ट्री ( सॅ॰ ३वा१०८ )

#### IPERP

न०-ग्रागुडः बरामांसी वा ( सू० ४१४८ ) --ग्रागुडः ( चि० १०१२७, ३४ ) --ग्रागुड्गांडरको वा ( सू० ४१४८ )

यो०-गुम्गुलः इदगोडरका वा ( सू॰ ३१८ ) --गुम्गुलः ( वि॰ ३१३००: ८१०८; १०१२७, ३४ ) हा॰-गुम्गुलः ( वि॰ ३१३०)

#### :Saleb

- स्व हिवियः पठाण्डुः चीर्पछाण्डुः (सू॰ १४१२०८ ) ग०-स व हिवियः पछाण्डुः चीर्पछाण्डुः (सू॰ २७११७७)

#### IIGISP-:IGISP

### HBAIP

यो०—इडस ( चि॰ ७१११ ) या०—इडस ( चि॰ ७१११; २६११९९ )

### небрур

च०-केवतेमुस्तकम् ( वि० ८१९४४; क० ९१२३ ) ग०-केवतेमुस्तकः ( वि० ८१९४४; क० ९१२३ ) यो०-केवतेमुस्तकम् ( वि० ८१९४४; क० ९१२३ )

### :Fipoyip

व॰—वेतसमेदः ( ज्ञा॰ ८१२९ ) ग०—जल्वेतसः ( ज्ञा॰ ८१२९ )

### HAPPP

व॰—पस्वकं वेह मधुरपस्वकं चेयस् ( सू॰ २७१९२८ ) ग॰—रबनामस्थातम् ( सू॰ ४१२४ ) — ब्रिसियं पस्वकं...मधुराम्लभेदात् ( सू॰ २७१९२ ) — प्रसन्तेति लोके ( चि॰ ३१२७९ ) — पस्वकं पस्वमल्यम् ( चि॰ ३१२०६ )

नेक्चकं मुहुफल्म ( सू॰ ४१२४ ) —पह्वकं महुफल्म ( सि॰ ४१३६ ) वह्वकं पह्वक्म्फल्म ( चि॰ ६।३६ )

### ( ाग )किउक्ता

(010) ९३११७९० स् अस्ट्रेस क्षेत्र क्षेत्र हिडके विद्यु (पा0) १३११७२ (सू० स्ट्रेस क्षेत्र क्षे

#### :Ellop

( 28612 0년) :원1055 - 01

-தனமாரு: ( iteo 21266 ) அ.- தாகதாகாகாகாகாகாகா: தகபி-ஷ்.

Hal: ( He 21760 )

きょう エーロー

### —पारावतं फलं कामरूपे प्रसिद्धं फलं पाककाले धवललोहितं च मधुराग्लं चा ( सू॰ २७।१३४ )

#### पारावतपदी

च०-ज्योतिष्मती ( क॰ १।२३)

#### पारावतांधिः

ग०-लतापुरकी ( क० १।२३ ( पा० )

#### पालङ्कथा

ग०—स्यातो लोके ( सू॰ २७।३०० ) यो०—पालक इति स्पातः शाकः ( सू॰ २७।१०० )

#### पालिन्दी

च०-श्यामछता ( सू० ४११६ ) ग०--श्यामालता ( सू० ४११६ ) यो०--श्यामलता ( सू० ४११६ )

### पाषाणमेदः

ग०—पाथरचुनीति लोके ( सू० धा३५ ) —चाङ्गेरी अश्मान्तको वा; कश्चित् .तु प्रस्तरचृर इस्याह ( चि० २६।६० )

#### पिचुः

ग०-तूलकपत्री ( डिा॰ ३०।७५)

#### पिचमदः

च०--निम्बः ( चि० २७।५० ) ग०--निम्बः ( वि० ८।१३५ ) --निम्बपन्नम् ( चि० ३।२५२ ) --निम्बरवक् ( चि० ७।४६ )

यो॰—निम्बः ( वि॰ ८।१३५; चि॰ ३।२५२; ७।१३१, १४४ ) —निम्बः, तयोः पत्रम् ( चि॰ ७।४६ )]

### पिण्डफला

च०--- लम्बेश्यादि पर्यायकथनम् ( क० ३।६ ) ग ----लम्बा'''पिण्डफला'''पर्यायैरिचवाकुः प्रोच्यते ( क० ३।३ )

### पिण्डालुः

ग०—पिण्डाकारालुकः ( सू० २४१६ ) —पिण्डाकारः कन्दः ( सू० २७१३२३ ) —वर्तुलाकार आलुः ( चि० १४१९ ) यो०—वर्तुलाकारालुभेदः ( चि० १४१९ )

#### पारलः

च॰—वीहिविशेषः ( सू॰ २७।९५ ) ग०—पाटलवर्णो व्रीहिः ( सू॰ २७।१५ ) वो॰—पाटलाकुसुमवर्णको वीहिरुष्यते ( इति भावप्रकाश ) ( सू॰ २७।१५ )

#### पारला

ग०—पाटलिमूलम् ( वि० ८।१६५ ) यो०—स्वनामस्पाता ( सू० २।११ ) —स्वनामप्रसिद्धा ( वि० ८।१३५ )

#### पाठा

च०---'द्वे पाठे' इत्यनेन स्वल्पपत्रां द्वितीयां पाठां ग्राहयन्ति ( चि० १८११ )

-पाठेस्यादी अम्बद्या पाठाभेदः; अन्ये तु पाठाभागद्वय-प्रहणार्थं पुनः 'अम्बद्या' इति पदं बर्णयन्ति । उक्तं हि "घृते तैछे च योगे च यद्व्रब्यं पुनरुच्यते । भागतो द्विगुणं तद्धि प्रहणीयं मनीषिभिः'' इति ( चि॰ ३०।९०-९१ )

ग०—आकनिधिः ( सू॰ २७८८ ) —आकनादिः ( वि॰ ८।१३५ )

-अम्बहा ( वि॰ ८।१४३ )

-दे पाठे पाठाद्वयं च्रुद्दवृहद्भेदात (चि॰ १८१३९) -पाठा चाम्बष्ठा चेति द्विरुक्तस्वाद् भागद्वयम ( चि॰ ३०१९०-९१)

यो०—अम्बहा ( सू० ४११८, ३९; २७८८; वि० ८११३५ ) —हे पाठे, हितीया स्वरूपपत्रा ( चि० १८१३९ )

#### पापचेलिकम्

व०—पापचेळिकं पाठाशाकम् ( चि० ३१९८९ ) ग०—पापचेळिमं कारकेन्वकम् ( कारवेल्ठकम् १ ) ( चि० ३१९८९ ) यो०—पापचेळिकं पाठाशाकम् ( चि० ३१९८९ )

#### पारावतः

प॰—कामरूपप्रसिद्धः ( सू॰ २७)३४ ) ग॰—जम्बीरविशेषः ( सू॰ २६।८४ ) —कामरूपे प्रसिद्धम्; तद्पि द्विविधं मधुरं शीतमम्ल-मुष्णम् ( सू॰ २७)१३४ )

यो॰-कामरूपे प्रसिद्धं फलं पाककाले धवललोहितं मधु-राग्लं च ( सू॰ २६८४ )

### ( 28 )

### ( 22 )

### पिण्डीत(क)ः

जे०-पिण्डीतं मदनकमिस्यपरे ( चि० ३१२५८ ) च०-पिण्डीतकैरिति मदनैः ( चि० २०१३४ ) -मदनः ( सि० ३१६२; १०१३० ) ग०-मदनफलुः ( चि० २०१३४; सि० ३१६२ ) यो०-मदनफलुः ( चि० २०१३४ )

#### पिण्याकः

च॰—तिलखलिः, किंवा पिण्याकशाकम् ( सू॰ २२।२९ ) —पिण्याकशाकम्-पिण्याकः तिलकढ्कः; निघण्टु-काररस्वाह-पिण्याको हरितशिग्रुः ( सू॰ २७।४ )

ग०—निःस्नेहतिलखलि, किंवा पिण्याकशाकविशेषः

(सू० २२।२९) यो०—तिलुखलिः ( सू० २२।२९ ) —उमासर्षपादीनां यन्त्रादिपीडितानां निःस्नेहः कल्कः, हरितशिमुः इति केचित् ( सू॰ २७।४ )

#### पिष्पली (कम्)

च॰—पिष्पछीकं पिष्पछी ( चि॰ ८।९७ ) —समूलां पिष्पलीमिति पिष्पलीं पिष्पलीमूलं च ( चि॰ १५।१६८ )

ग०-विष्पल्लीशब्दो बीजवाची, न तु ऊषणावाची अत्र बोध्या ( वि० ७१७)

-मगधोद्भवा ( चि० १।३।२४ ) -मदनफलपिप्पलीः ( क० १।१६ ( पा० ) -पिप्पलीकं षिष्पली ( चि० १२।६२; सि० ३।५८ )

यो॰—पिप्पलि इति ह्रस्वच्छान्दसः ( चि॰ १५।१६३ ) —पिप्पली हस्तिपिष्पली च पिष्पलीद्वयम् ( चि॰ १४।७२ )

-विष्वलीकं विष्वली ( चि॰ १।२।८; १२।६२ )

#### पिष्पलीमूलम्

च॰—समूळां पिष्पलीमिति पिष्पलीं पिष्पलीमूलं च ( चि॰ १५।१६८ )

ग॰—समूलां पिष्पलीं पिष्पलीं पिष्पलीमूल्झ ( चि॰ १५।१६८, १७३ )

यो०--समूलां पिष्पलीं पिष्पलीमूलं च (चि॰ १५।१६८)

—समूळां पिष्पर्छी पिष्पर्छी पिष्पत्नीमूळं च ( चि॰ १५१९७३ )

#### पीतदाह

ग०-सरलकाष्ठम् ( सि॰ ९१८ )

## पीतदुः

च॰—देवदाहः ( चि॰ १०।४३; १२।२५ ) —पीतद्वुतैलं च पीतद्रु-सौचीरका 'दिद्ववेण साध्यमिति द्रुवते ( वि॰ ४।२९ )

ग०-वादहरिदा ( चि० १०१४३; १२१२५ ) -सरछदुमः ( सि० ४१२९ )

-दारुहरिदा, देवदाहरिति केचित् ( चि॰ १२१२५ )

### पीलु

च॰—औत्तरापधिकं फल्टम् ( सू॰ २१४; क॰ ७१२०) —औत्तरापधिकम् ( सू॰ २७१४५)

ग०-पीऌ,नि स्वनामख्यातानि कोइज्जदेशे भूमिजातानि आखरोट् इति छोके, तस्य फछानि ( सू० २१४ )

-पीछ्नीति पीछफलम् ( सू॰ २।१० )

-पीळुनि काञ्चनदेशीयपर्वतजाचोड्फलानि (सु॰ ३१४)

-उत्तरापथिकं गुड्फलम् ( सु॰ २५१४९ )

-पीलुफलम् गुइफलम् ( सू॰ २७१४५)

यो०- औत्तरापधिकं फल्स् ( सू० २१४; ३१४ )

— औत्तरापथिकं मधुरफलम् ( सू॰ २५१४९ )

-पीलुफलम् ( सू० २७।१४५)

### 'पीलुकः

जे०-गुग्गुलुकः ( चि॰ ३।२६७ )

### पीछपर्णी

जे॰—मधुस्तवा, मूर्वेश्यपरे पीछुपणिकायाः भेदः। तस्याः जातिद्वयं स्निग्धपत्रा, धूसरपत्रा च।(चि॰ ३।२६७) —मोरटः (चि॰ ३०।५०)

च०-मोरटकः ( सू॰ २७१०२ )

-मोरटा, मूर्वेस्यन्ये ( चि॰ ३१२६७ )

-मोरटः, रास्नाभेद इत्यन्ये ( चि० २७१४१ )

—मुद्गपीलुमाषाख्यपर्णिभिः-मुद्गपीलुमाषाख्यैः पर्णीशब्दः प्रत्येकमभिसंबध्यतेः तत्र पीलुपर्णी मारेटा, केचिन्मूर्वामाहुः ( चि० ३०।५० )

ग - नोव (मोर ?) टकः ( सू० २७१०२ ) - मूर्वा ( चि० २७१४१ ) यो०--मोरटकः ( सू० २७१०२ )

१. 'गंतद्रव्यसौवीरकादिद्रवेण' इति पा०।

- युव्हर्स्वीत्रं प्वाचीत्रस् ( वि० ८११३९; चि० ३११५८ ) - वीरकर् बीज पुरक्रबीजम् ( सू॰ २०१११९ ) वी०-विक्समूल काश्मार: कर्द्रमेद: ( सू० ४१३०, ३७ ) - वैट्रह्म व सवेट्र ( नि २ १६११७२ ) ( १९१३ ० हो ) माइस गाहत ( चि १९१२ ) - पुरक्त स्वतास्वयात्व्यात्व्यात्व्य सूळ त्व्याते - Aetil dett ( 140 201308: 56188 ) - detted dated ( 140 181538 ) HIG 28H ( 140 351350 ) -ph जम म्हार्गतहां माम स्वावधीवस्तम मूल तद-( 140 51580 ) मुखक हामइन , जुम मुन नेत्र मुल, तदमाने कुष्ठम् ( Lao Sisto ) - ( प्रकार )-पुरक्त वृत्तविश्वेवस्तस्य दलेषु ( १९१९ कही ) मछक् हामइत कुम्रदर्ग ( चि हाश्वर) ( बाधार वही ) सिमाइउमसम ।समाइउम्हेम् -- प्रिक्त वीज प्रसीतम् ( सू॰ रणा १९९ ) ( shele off - तेल्मरबाय तत्तवायमं ( सें० इहारक! धा० राइक! ( 08152 0B) Hat D + of natistiet an - ot - पारकर पुरक्त साम ( सु० १६११४) व0-तिक्राह्य तिक्रांस्वर्स ( 140 811 400 ) प्रिमेरेक्रि-मेरेक्रे ( वि )ह ( Eslos obi ) by Bhit Bhits Be-op (olb) :Bigb, - Haldesalediala ( iao 18/80 ) 410-Geeniedi ( do 18185 ) - Gedelist ( He Stile: Selles) - אמונטמבפאובמואל ( ואי אמונט ביואר ) אמונט אואי ) 10- विन्द्रेतास्त पवर्द्छध्रेम् वित्तरहत्म (स. 38185) 40-Bearient (Ho 18185 140 18180: 551800) HUIGH dio-uing ( fao 21260 ) 10-115 ( 140 51560 ) 36: ( 23 )

१ वह शब्द व. और सळ० में नहीं है।

-diene geneticen (fa. 2:212; 20199; 901902)

- तैर्क्सबीज पुरक्सस्य पर्यमस्य दीमम् (वि॰ ८११४८)

- Hat ( Hao 21260 )

HADE UEH

( SHEIS OFT ) HEPER-OF

( увина он ) наранарана

(गंशां र्लास्टरीकव्हाहाहाहाहर्लन वद्यपुर्व्यदर्शमह (निं याराप) गः—वद्य-मुण्डरीक-हातवज्ञाणि वरवारि व्यावि-गः—वद्य-मुण्डरीक-हातवज्ञाणि (सू॰ धा३४)

( 389119 0ET ) EATER -

पुण्डरोक (विष)

न्ग्र्यने संचार्यनमे स्वर्गस्या व्यक्तियाद्य प्व तिहिषाः प्रमाणं, ते हि गुरुप्रंप्रया स्यास्यात्यन्ति ( १९१९ : ( विः २३१९)

१०- मुस्तकादि कःद्विपाणि ( चि० २११२)

द(ग)वहकः

16669

ग०-रक्षप्रसंग्वा ( स् अार्ट; वि० ८१३३५, १३९) - स्वतंवा रक्षा रवेता त वर्षामु: ( चि० ३१३१४) - देवत्वा रक्षा रवेता त वर्षामु: ( चि० ३१४१६) - देवत्वा रक्षा रवेतरक ( चि० ३१३१४)

वो०-रस्तुप्रसेता (सू० धारर) -रस्तुप्रीय: (सू० धारर, हर) - प्रस्ता (ति० धारर, हर) - पुननेता रसा (ति० १८१३२०) - पुननेता रसा (ति० १८१३२०) - पुननेता वर्षीयं च श्वेत्तरस्युत्तेता स्ताप्रतनेता च (ति०)

( 8 5126 152166

ाम हीडे 'हिरीकार्डम्. ?

( 8% )

—इल्लासीरकम् ( सू० भा२० ) —मूबमेला ( वि० ८।१३५; चि० ३।२६७; ७।९२२ ) —हिड्डवन्नी ( चि० भा७१ )

#### गिषणाद्वीपु

#### :(জচ) রাচ

ग०—पोटाका होगकः ( वि० ८।१६५ ) —पोटः पोटगको नक हति प्रसिद्धः ( क० ९।१५ ) यो०—पोटगकः होगकः ( वि० ८।९३५ )

### 101क्म

-नाटाकरसः ( वि॰ ८११६६ ) यो०-प्रकीयोंदकीयें करअद्वयव (सू॰ १८८२; चि॰ ८१९६६)

#### SKR

न०-आस्यम इत्यादवः वर्षायाः ( २० ८१३ )

### ирејбік

वार्ष • में। ) विद्यालय ( वि • ७१९४ )

#### tipp to by p

40-Higeday ( 20 1118 )

### ataed (ed))

व०-याखक्युप्ता अपासार्थ: ( स. १८२: ४१३३. १ - माखक्युप्ता अपासार्थ: ( स. ११८३: ४१३३. १

יוום-אומשלותן אומואוון: ( ל. זוכל: אולז' לפי (אוזא) (אוום-אומשלות)

र. स्त स्पक के सन्दर्भ की कहप० २।८-११ की त्याख्या में उद्धत कर व्याख्या की गई है।

#### Hub

यो०—ग्रेवाक्टर्स्य फलानि ( सू॰ ५७७० ) १०—ग्रेवाक्टर्स्य फलानि ( सू॰ ५७७० )

#### ТРБ

च०—हरीतकी ( चि० ९१४५; १०१३८ ) ग०—हरीतकी ( चि॰ ९१४५; १०१३८ ) यो०—हरीतकी ( चि० ९१४५; १०१३९ )

### गिडकाम्म् हु

यो०-सुयीन्ध्यदाप्तांसी (चि० १०१३४) - प्रतनाकेशि-प्रतना हरीतकी । केशी जटामांसी। प्रतनाकेशी सुयन्धिजदामांसी वा। केशि केशी। हस्वयवान्द्रसः (चि० १०१३९)

### :क्रीकृष्ट

व॰-कण्डकी कर्भाः ( सू. १।९१६ ) जम्पाकपूतीककरक्षयोष्ट्रेरयत्र पूतोकहाब्दः करभ्र-विषेषणम् । तथाहि जत्हर्णः-"भारग्वधपूतिक-पुननेवाध्यराष्ट्रेवं सिद्धम्" ह्रग्यादि (चि० २६।२६) ग०-करसः ( सू० १९९९ )

·段J存(布)日里

### वः-शायास्यतीककरअयोश्वेश्यत्र पूतीकवाब्दः करख-विवेषपास् । तथा हि जतुकणः-"आरग्वधपूतिकपुत-नेवास्थिराधेधृतं जिस्म्" इत्यादि ( चिः १६।२३ )

#### र्शिक वर्षि

ग०—ष्ट्राह्रतपर्णी ( चि० १८१७७ ) यो०—प्रृष्टितपर्णी ( चि० १९१४४; १८१७७ )

( 36616 oH ) :Fortati

( 35610 0E1 ) ESTATSIE-

#### 141bzh

के०—हिन्नुपंक्षत्त ( चिं० दारहण) च०—हच्यात्रीरक्त ( सू० पा२० ) मः—सुक्वेला ( सू० राध; वि० टा१२५; चि० दारहण) यो०—स्थूलेला हिन्नुत्री वा ( सू० राध )

#### प्रत्पक्श्रेणी

प०-दन्ती ( सू० १७७७) - तयोः पर्याधानाह-दन्तीस्यादि ( क० १२१३ ) ग०-मूषिकपर्णी दन्तीभेद एव ( सू० १७७७ ) - द्रवन्ती ( क० १११९४ ( पा० ) - पर्यायदेन्तीनामौषधिरुच्यते ( क० १२१३ ) यो०-दन्ती ( सू० ११७७ )

#### प्रपुन्नाडः

प॰ —एडगजः ( सू॰ ३।१३ ) ग॰ — चाकुन्दा ( सू॰ ३।१३ ) — एड़गजा ( सू॰ ३७।१०१ ) यो॰ — एडगजः ( सू॰ ३।१३; २७।१०१ )

#### प्रपौण्डरीकम्

चः—पुण्डरीकम् ( सू॰ ३।२४ ) गः—पुण्डरीयकाष्ठम् ( सू॰ ३।२४; पा६४; चि॰ ३।२५८; धा६८; ८।८४ )

- पुण्डरीककाष्टम् ( चि० ४।७४ ) - पौण्डर्ज्यम् ( चि० २९।८२ ) यो०--पुण्डरीयकम् ( सू० ३।२४, २६; ५।६४ )

-पुण्डरीककाष्ठम् (चि॰ २।२५८; ४।६८, १०२; ७।१३३; ८।८४ इस्यादि)

### प्रशातिका

च॰—'उडिका' ईति प्रसिद्धा ( सू॰ २१।२५ ) —प्रशान्तिका-प्रशातिका उडिकेव स्थलजा रक्तशूका ( सू॰ २७।१७ )

—प्रशान्तिका जलमध्ये प्रायो भवति ( ब॰ )<sup>°</sup>। निवाराः प्रशातिका जलमध्ये प्रायो भवन्ति (कल॰) ( चि॰ ४।१६ )

गः—प्रसातिका आदिधान्यमिति छोके प्रसिद्धा (सू० २१।२५)

—कोरदूषः'''प्रशातिका'''सर्वे तृणसम्भवाः ( सू० २७१७ )

—प्रसातिका कङ्गः । द्वे चैव ते धान्ये कुधानाख्ये भवतः ( चि॰ ४।३६)

यो०- प्रसातिका वीहिभेदः ( सू० २६१२५ ) -नीवारः उढिकाधान्यं । तच्च द्विविधं । एकं धान्य-सद्दशविटपं धान्यच्चेत्रजं । अन्यत् महादलकाण्डं सहिल्लजं । तत्र सहिल्लं सलिल्वृद्धिमात्रस्तम्ब-

### ( 22 )

प्ररोहं रक्तशूकं। तदेव प्रशान्तिकेखुच्यते'''एते तृणधान्यविशेषाः ( सू० २७।९७ ) —प्रशान्तिका प्रायो जलमध्ये भवति ( चि० ४।३१ )

### प्राचीनामलकम्

च०—पानीयामलकम् (सू० २७।१४६) ग०—प्र।चीनामलकं पानीयामलकफलम् (सू० २७।१४६) यो०—प्राग्देशोद्भवं पानीयामलकं इति लोके (सू० २७।१४६) 

#### प्रियकः

ग०—प्रियङ्गुवृषः ( सू॰ २५१४९ ) यो०—प्रियकाश्वकणों झालमेदौ ( सू॰ २५१४९ )

#### प्रियङ्गः

जे०-कङ्गः ( चि० ४।३६ ) च०-'काङ्गनी' इति प्रसिद्धा ( सू० २७१७) -कङ्गः ( चि॰ ४।३६ ) ०-स्वनामक्याता ( सू० ५१२० ) -- प्रियङ्गनामधान्यविशेषः ( सू० २११२५ ) - प्रियङ्गवृत्त्वस्य पुष्पम् ( सू० २५१४९ ) - ... प्रियङ्ग ... सर्वे तृणसम्भवाः ( सू॰ २७!१७ ) -स्वनामा ( वि० ८।१३५) -कुधान्यं स्वनामाख्यम् ( चि० ४१३६ ) -प्रियङ्गव इति पदच्छेदः ( चि॰ २३।७८ ) -- प्रियङ्गवः प्रियङ्गुर्नाम धान्यविशेषः ( चि० २३।२२४ ) -प्रियङ्गवो धान्यविशेषाः ( चि० ३०१२५७, २६६ ) यो०-प्रसिद्धा ( सू॰ ४१३१ ) - "प्रियक्र" प्ते तृणधान्यविशेषाः ( सू॰ २३१९७ ) -कंगुः ( चि० धाइष ) - प्रियङ्कका फलिनी (चि॰ ४।७३)

#### प्रियालः

च॰—प्रियालोऽयं मगधप्रसिद्धः ( सू॰ २७।१५८ ) १०-पियालस्य फलं द्विविधं, राजादनं पियालश्च । तन्न राजादनगुणा उक्ताः । पियालस्य बचनमिदम् ( सू॰ २७।१५८ )

यो०-पियालः मधुराग्लफलः प्रायशः मराधेषु जायते ( सू० २७१९५८ )

#### स्रक्षः

च॰—अल्पदीर्घपन्नः पर्कटी ( च॰ )। अल्पदीर्घपत्रः ( कऌ॰ ) ( चि॰ २१।८५ )

( 3% )

: Popl

माणकगुर छान्नहन्द्रासार :मीड्राजाहन्द्र)-( 140 11183 ) जायनी लम्बन्द्र वित्वाहितानं बृहत्वयुद्ध का विवास ( oBihe ्म ) मुक्हीाकम ह म । मुख्यमृत्रहामामहत्रही-( 056 '32612 ग०-विस्वं विस्वयादाः ( स् ० २१२८; जि॰ ३११८६; ( हराव वार्स,) इत्यादिनोक्तः ( सिं कार्य कार्य ) -विद्वाहिभिश्व निरुह होते "विद्वमूलविद्वहाहवन-( PIS off ) Hours auffilippel-( ALIN OBI ) HEHEE AILEDEI --( ण्डार कहा ) माल्रमल माहिाहकही-( ११४ ०मे ) मछमुहर : ११७ ४१३७ ) (०११०१ •क) अञ्चम्रह्महर्गहे निमी।महिन्हन ( २११ ०म्री ) :म्रेम्ड्री किमेनि किमिन ११ ( १११७ • (सि० सि) (, सिविय के दिस्तव की दिल से के कि से के के के के के क ाहका ,छम्रहाय हुद्दाविति हुद्दप्रमुख, किंबा ( 08186 0월 ) HEEBEI @18-0E

(heele obj )

( 85105 

( 24186 ( olb ) योग-वित्व वित्वकाळाडुः ( सू॰ २११८, १९, २७, २७ ( माठ कती ) मलमहारही किक्ती अप्रहारिकृत-( ३९१७ ०मी ) मञ्मछप्रहाइज्ही निहिहहो – ( अग्रेश अग्रे ) मछमुछम्हा हो। इन्हे -( ०११०१ ०क ) मानालमुखप्रदाहजुनी र कि १०१० ) -lacalitatia: ( iao ? sayan ( iao ? saisa) ( हेरे102 कही ) मछमछम हो।इन्ही-

( 2816 16 - ( asing off ) HHIR POPI-

( हराव्द वहत्वमूलम् ( विव २०१२३ ) ( इहाध१ ०मे ) मम्यमहत्र ( वि १४१६३ )

Inpesel

व्यान्स्स ( से॰ रवा३००) ( aofles of ) Habited for Sulson ) वः-वित्वायकम् ( स्॰ २७११०७ )

:EPop

( >ELIN OFT ) FIPBE-off ( SEPIP OFT ) FIIDBATEAE -10-운영대리님: ( 110 5183 )

18=11P3P

183567558

( 建166 0年 ) брэзбіяр तिर्ह । स्रात्मेड्ड । हास्रम । अत्र मा ... . . . . .

1230

( إهداه معا ( أهو داءه ) ( إ ( 20612 .BI ) 10h-ol

मकाश्चाष ( १९१४ ०मि) ) मुर्ग्रहो छाइ-०ए **म(**())と)」「

(1210年 0月) 第31-ग०-वाहीक हिडू, वेन हिड्रमागह्यम ('चि० २३१९०२) 적이- 관통대대 ( 년 여 일이영 ) 역· - 프로디픽 ( 140 2016 1 )

iptei

Быр біңінрівік ноправі івсеі-PSEIDS : 5518 : Sels of ) Howhplate - of ( からし の時 ) ( の西市 ) 1四部日印第16 1 ( ob ) 1094Hbjan-40-318 ( At all a sile all a sile )

( かをいっ の)

( 2016 0H) मामामामहर होडे ाम्हार्डत । रहममा - ०कि ( ११-२/१ ०३ ) मुरुक्म्मि हिरि- 11

( ..... - Highter ( do salsh' la clish' fa -1@#@1 ( do 8155 )

I S in fa fur ipilpe fa fes yanges fa fipup fe १९१९ . म्लेल पह सिम्ही मिलमे जिस्ते सही हे। कार्य १११४ । ई हती? मि एड़ी में केंडिड कि? . 5 1 & the Ips po fie 'sargfale' 3a . माम magel In 'हम्दह' कि 'काम' में हिलीगा का .?

हतीं कणकारी ज

-द्वे बृहत्यौ-बृहत्यौ बृहतीं कण्टकारीं च (चि॰ १७१९७६)

#### बृहत्पत्र:

ग०—तिल्बको लोधो बृहरपत्रस्तिरीण्टक इति पर्यायाः ( क॰ ९।३ )

#### बोधिवृक्षः

ग०-अश्वस्थः ( चि० २९।१५८ )

#### ब्रह्मसुवचेला

च॰—म्रह्मसुवर्चलाद्यौषधान्यायुर्धेदसमुरधानीये वषय-माणानि ( चि॰ १।१।५८ )

-- ब्रह्मसुवर्चळाप्रश्टतयो यथोक्तछत्तणा दिःग्यौषधयो नातिप्रसिद्धाः ( चि॰ १।४७७)

गः-स्वनामख्याता ( चि॰ १।१।५८)

-स्यमका (चि॰ १।३।२४)

- ब्रह्मसुवर्चला नामौषधिर्या हिरण्यचीरा पुष्करसदश-पत्रा-हिरण्यचीरा सुवर्णवर्णचीरा, पुष्करसदशपत्रा पद्मपत्रसदृशपत्रा ( च॰ ११४१७ )

यो०-अायुर्वेद समुरथानीये पश्चाद् वच्च्यमाणल्ड्णा ( चि० ११९१५८ )

- सूर्ययक्ता ( चि॰ १।३।२४ )

---ब्रह्मसुवर्चलादीनां दिव्यौषधीनां नातिप्रसिद्धतया तासां विज्ञानार्थमाह--ब्रह्मसुवर्चलेखादि । हिरण्य-चीरा सुवर्णवर्णचीरा । पुष्करसद्द्यापत्रा पद्मपत्रसद्द्य-पत्रा ( चि० १।४१७)

झाह्यो ग० - ब्राह्मी नाम शाकविशेषः ( सू० ४।४९ ) -- ब्राह्मणयष्टी ( शा० ८।२० )

-शाकविशेषः ( चि० १।३।२४)

-शाकविशेषः स्वनामख्याता ( चि॰ १।४।६ )

-बाह्यीशाकम् ( चि॰ ७१६९ )

## ( 22 )

### बिसम्

च॰—विसं करहाटः ( कलु॰ ) ( वि॰ ८११४४ ) —मृणालसूत्रम् ( चि॰ ३१२५८ ) —विसं स्थूलम् ( चि॰ १४१९ ) ( ब॰ ) । —विसं स्थूलं मृणालम् ( कलु॰ ) ( चि॰ १४१९ ) ग॰—विसानि मृत्तिकाधःस्थितच्छद्रावरोहवन्मृणालानि ( सू॰ ५११० ) —विसं पग्नादीनां चुद्रमृणालम् ( सू॰ २७१९१६ ) —विसं मृणालम् ( चि॰ ३१२५८; ४१५० ( पा॰ );

् ( ।य॰ २।२५२; ४।५० ( ५१० ); ११।१८; २६।२४३ )

--विसं वृहन्म्रणालम् ( चि॰ १४१९ ) -- चुदम्गालं कन्दप्रस्नमात्रं विसम् ( चि॰ २१७७९ ) -- विसग्रन्थिम् 'णालप्रन्थिः ( चि॰ २१७३ ) -- विसस्य ग्रन्थिश्च-विसस्य म्रणालस्य ग्रन्थिः ( चि॰ २६१९४ )

यो॰—विसानि म्हणाछानि ( सू० ५।१० ) —विसं म्हणालम् ( सू० २७।११६; ( चि० ११।४६ ) —पद्ममूलम् ( वि॰ ८।१४४ ) —विसं स्थूलं । सूचमं म्हणालमिति द्विविधम् ( चि॰ ६।२५८ )

—विसं स्थूळम् ( चि॰ ४।५०; १४।९ ) वीजकः

च०—असनः ( चि० १६११०६ ) यो०—असनः ( चि० १६११०६ )

### बीजपूर(क)म्

ग॰—मातुलुङ्गम् ( चि॰ पा७७; १पा९१ ) —मातुलुङ्गफलम् ( चि॰ पा१६१ ) यो॰—मातुलुङ्गम् ( चि॰ पा७७ )

बु(बू)कः

जे०- 'बूक एरण्डः ( चि० २८१९७०, चि० ३०१८२ )

#### बृह्ती

ग०-वृहस्यो-द्वे वृहस्यौ वृहतीकण्टकायौँ ( चि॰ ३।२१० ) -- बृहस्यौ-वृहतीह्र्यम् ( चि॰ ३।२१३ )

यो०—वृहस्यौ द्वे-द्वे वृहस्यौ वृहती कण्टकारिका च ( सू० २३।१९ )

-बृहतीद्वयं बृहती कण्टकारी च (चि॰ १।१।६२)

१. यह शब्द चकपाणिदत्त की व्याख्या में उपलब्ध नहीं है।

च॰—मधुरकाणि जीवनीयात्रि जीवकर्षभकादीनि ( सू• पा२६ )

ग॰ — मधुरकं उक्तकाकोख्यादि ( झा॰ ८१२९ ) — मधुरं काकोल्याचौषधम् ( झा॰ ८१३२ ) — मधुरोषधं काकोल्यादि ( झा॰ ८१३२ (२) — मधुरात्रीचाखर्जुरादिभिः ( चि॰ १८१९३४ ) — मधुराणां काकोल्यादीनाम् ( चि॰ २२१४६ ) यो॰ — मधुरकैः मधुरद्रम्यगणैः जीवकर्षभकादिभिः ( चि॰ १७११३३ )

#### मधुरसा

जेव्-मूर्वा चोरस्नायुः ( चिव इार५८ ) गव्-मूर्वा ( चिव हार५८; १६ा६१ ) योव्-मूर्वा ( चिव हार५८; १६ा६१; १७।१०६ )

#### मधुवल्ली

च०-यष्टीमधुभेदः ( वि० ८।१३९ ) ग०-यष्टीमधुभेदः ( वि० ८।१३९ ) यो०-यष्टिमधुमेदः ( वि० ८।१३९ )

#### मधुशिग्रः

ग०--रक्तशोभाञ्जनः ( वि॰ ७१७, चि० १०१३३; १३।१५५; १५।१३९ )

- शोभाअनः (चि॰ २९१९५१)

यो०- लोहितकुसुमः अल्पविटपः शोभाक्षनभेदः (नि॰ २१४) ---लोहितकुसुमः शोभाक्षनभेदः ( वि॰ ७१७ )

-रक्तशोभाक्षनः ( चि० १०।३३; १३।१५५ )

-मधुशिग्रुकं मधुशिग्रुबीजम् ( चि॰ १५।१३५ )

#### मधूकम्

व०—मधूकशब्देन समानगुणस्वात् फलं कुसुमस झेयम् ( सू० २७१२८ ) —मधूकशब्देनेह मधूकपुष्पं प्राह्मस् ( चि० १११२० )

ग०-गुइपुष्पम् (वि॰ ८१३३५) -मध्कानां पुष्पाणाम् (चि॰ ११४१४)

-मध्कपुष्पं फलं वा ( चि॰ २। १।३४ ( पा॰ )

-गुड्पुष्पस्य वृत्तस्य सारम् (चि॰ ११२०६)

-मध्दमः ( चि शारप८ )

-मधूकपुष्पम् ( चि॰ ५१३२३ )

-मधूकसारस्य ( चि० १०१३१ ( पा० ); १११२० )

G and buy

-यष्टीमधुकम् (सू० ४१९; चि० ११११४९; ११२१९५; अ११०१) -यष्टीमध् (सू० ४१५, ८, २१, २३, ३२ (पा०);

—यष्टिमधु (वि॰ ८।१३५; चि॰ १।३।४५; २।१।२७; २।२।५; ५।११५ इथ्यादि )

मधुकपर्णी ( पा० )

च०-मधुकमेदः ( वि० ८।१३९ )

### मधुपर्णी

जे०—आनूपं यष्टीमधु (चि० २९।९२) च०—विकङ्कतम् (वि० ८।१३९) —मध्वसनाख्यपण्यौं मधुपर्णी गुढ्ची, असनपर्णी अपराजिता, 'दारुपर्णी' इत्यपरे (चि० २६।७०) ग०—गुहुची (सू० ४।५, २१; चि० २९।७२, ९१ (पा०),

1. 3 gar ( 4. 013 14, 140 (101, 11 (410), 198)

—लतापुटकी गुडूची वा ( वि० ८।१४३ ( पा० ) यो०—गुडूची ( सू० ४।२१ )

### मधुयष्टिका

ग०-यष्टीमधुकानाम् ( चि० शरश्व ) --यष्टीमधु ( चि० र८।१८६ ) बो०--यष्टिमधु ( चि० शरश्व ) --यष्टिमधु ( चि० १६।१०० )

### ( 53 )

#### मयूरकः

च०—अपागार्गः ( चि ० २३।५७ ) ग०—अपामार्गः ( चि० २३।५७ ) यो०—अपामार्गम् ( चि० १२।२३ )

#### मरुबकः

### मर्कटी

च॰—ग्रूकशिम्बी ( चि० ९।४५ ) ग०—ग्रूकशिम्बा ( चि० ९।४५ ) यो०—ग्रूकशिम्बी ( चि० ९।४५ )

# मलपूः

च०--काकोहुम्बरिका ( चि० ७।१६२ ) ग०---काष्ठोहुम्बरः ( चि० ७।१६२ ) ---कोटोहुम्बरम् ( चि० ७।१६५ )

यो०—काकोदुम्बरिका ( चि० ७।१६२ ) —काकोदुम्बरिका । मल्लयूमिति पाठे स एवार्थः ( चि० ७।१६५ )

#### मसुरः

यो०—चणकमसूरौ प्रसिद्धौ ( सू० २७।२८ ) —मुद्रमसूरौ प्रसिद्धौ ( चि० १९।५० )

#### मसूरविदला

च०- श्यामलता ( वि॰ ८।१३६; क० ११।१४ )

- मस्रविदछानामिति निस्तुषमस्राणां, न तु मस्र-विदछाऽत्र श्यामा; उक्तं हि जतूकणें "पुंहिङ्गेन-मस्रविदछात् पछम्" इति (चि॰ ७१३७)

-मसूरबिदलैरिति मसूराणां बिदलैः, न चान्न विदछा श्यामा, तस्याः खीलिङ्गखात् ( चि॰ २१।६० )

#### महाजालिनी

च॰---पीतकोषातकी ( क॰ ३।१७ )

### महापत्रः (त्रि)

-मधुकम् ( चि॰ १९१८८ ) -मधूकपुष्पं-गुड़पुष्पस्य पुष्पम् ( चि॰ १।१।५८ ) -मधूकात सारं-मधूकवृत्तस्य सारकाष्टम् ( चि॰ २३।२४६ )

-मधूकानि मधूकफल्लानि ( चि॰ २।२।१८ ) -मधू द्रुमः-मधुद्रुमेण मधूकपत्रवृन्तस्वरसेन ( चि॰ ४।८९ ( पा॰ )

#### यो०-गुरपुब्दम् ( सू॰ ३१२१ )

-प्रसिद्धम् (सू॰ २७।१२८)

-मधुपुष्पः ( वि॰ ८११३५ )

-मधू दुमः (चि॰ ११२५८)

-मधूकद्रमः (चि० ४१९४)

-मधूकपुर्व गुड्युर्वस्य पुष्वम् ( चि० १।१।५८ )

### मधूकपुष्पी

ब॰—मधूकपुष्पी मधुकमेदः ( कछ॰ ) ( वि॰ ८।१३९ ) ग॰—मधूकमेदः ( वि॰ ८।११९ ) यो॰—मधूकमेदः ( वि॰ ८।१३९ )

#### मधूलकः

च॰--गोधूमविशेषः ( नि॰ २।४ ) --गोधूमभेदः, तस्कृतं मद्यं मधूलकम, अन्ये तु मेदक-माहुः ( सू॰ २७।१९० (पा॰) यो॰--मधूलिका ( वि॰ ८।१३६ )

—स्वल्गगोधूमः, तस्किण्वकृता सुरा मधूलिका ( सू॰ २७।१९० )

#### मधूलिका

च०—मकटहस्ततृणम् ( वि० ८।१३९ ) —अल्पगोधूमाः ( चि० १७।१११ ) —'मर्कटहस्त' इति ख्याता ( क० ४।१३ ) —मधूली गोधूमभेदः ( सू० २७।२२ )

ग०-मधूलिका सुरा मधूलकफल्कृता ( सू० २७१९० ) --मकटहस्तुण इति ख्याताः ( वि० ८।१३९ ) --गोधूमपेषणावशिष्टद्वद्रभागः ( वि० १७१९१ ) --मधूली गोधूमबिशेषौ द्वे नान्दीमुखी-मधूलिके ( सू० २७।२२ )

18715-

महान् साछिः महासाछिः महासण्ड्रछः । .... द्वे तत्तवाक्यसाळिमेदाः ( चि॰ १४१९५)

FIR FIFTURE

# ाः महाआवणी

च०-अलम्बुया ( वि॰ ८।१३९; चि॰ ११४१६ ) -अलम्बुवा सीतपुष्पा ( कल० ) ( चि॰ १।शर् ) - সভঃৰুণা হথুতদতা ( বি ই ২৭৫ ) - ब्हम्युण्डितिका ( वि॰ २८।१६० ) : हान्हर राजन

ग०-रक्तमुण्डेरी ( वि० ८/११९; चि० २८/१९० ) --रवेतमुण्डेरी ( चि॰ शश्पट ) -महती भावणी श्वेतमुण्डेरी ( क॰ ७१८ )

यो०-रवेतमुण्डेरी ( बि॰ ८१९६९; चि॰ ६१२-८ )

#### Patientel ) Lo HEIRARI pa flopson-om

प+-- रवेता अपराजिता, महारवेता तझेदः कटमी वा ( 4. sis. )

ग -- रवेता रवेतापराजिता, महारवेता तझेदः (सू॰ शारक) वो०--- खेता खेतापराजिता। महाधेता वजेदः। कटमी बा 

#### महासदा

ने- इहसहा-महासहे तु सुद्रमाववन्वी ( चि. ११२५८ ) न॰-महासहा, डब्सहा, सुद्रमाषपण्यी ( क॰ ४१३६ ) ग —माबवणी (बि० ८।११५)

-रवेतडुख्बकः ( वि॰ ८१११९ )

- रवेतकुरवकः (वि॰ दार्ग्देर ) 

( pilipite ster afer anent, ( fur errar

-Algandenefort Bine: ( las you're no-meiniel ( go utt)

वो-- वटामांसी (सू॰ पारा; चि०१२।१५; १०१०८;२०१३३) -सरामांसी ( कि अदेव ) कि कि उठ के कि की fingle on the thread the input यान्न्यायविका विष्यकी (विन १२१५१.)

#### मदापुरुषद्स्ता

'व०-- शतावरी । ( अन्ये तुःविष्णुकाम्तां वद्गन्ति, अटिकां 'बतावरीमाहुः ) ( खि•ु९।४६ ) : : : : : :

बो०-मतावरी ( चि॰ ९१४६ )

## ALET OF PREHATER BETTER

ग०-मेदा महामेदा च प्रसिद्धा (चि• ३१२५८) बो॰---मेदा महामेदा च श्वनामक्याते ( सू॰ ४११ ) -मेदामहामेदे स्वनामस्वाते (चि० ३१२५८)

## HEIGH: PT IST FROM -SH

ग०-सुधावृषः स्तुहीतिनामा ( सू॰ ४। (४) -सही ( वि० ८।१३६ ) - स्नुही महावृषः ( क॰ १०१८ )

बो०-स्तुही ( सू॰ ४। (४); वि॰ ८।१३२ )

# महामीहिः क्रिस्ट्राजन

व -- हायनकात्यों धान्यविद्येषाः ( ति० क्षेत्र ) गर्थन्दायनकादीनां देशविशेषे स्वनाग्ना क्यातप्रसिद्धाः नाम् (नि॰ धाप) The R.

#### 

व०- इह च व्यानामानि नानावेशप्रसिद्धानि, तेन नाम-ज्ञाने सामर्थ्य तथा भूतं जास्त्येवाम्येवामपि टीकाकृतां, तेन देशान्तरिम्यो नाम प्रायको होयं, यच प्रचरति गौडे तल्लेखिण्यामोऽन्यदेशप्रसिद्धं च किंचित्। "महाझालिमगधे प्रसिद्धः ( सु॰ २७८)

- महाहाः शाख्यः महाशाख्यः ( चि॰ २१।११३ )

ग०-इहासिहितानां शूकधान्यानां नामानि नानादेश-प्रसिद्धानि । तानि सर्वाणि न सर्वे पुरुषा ज्ञातुं प्रभ-वन्ति । तस्माद् देशान्तरतो नामानि प्रायशोऽनु-सन्याय कुझळेः ज्ञातव्यानि भवन्ति ।'''महाझकिन मँगधदेशे प्रसिद्धो हैमस्तिकः ( स्॰ २७८ )

-महाहाः झाख्यः महाझाख्यः ( चि• २१।११३ ) बो०-...महातण्ड्यकः ।.....एते हि रक्तझाल्याद्यः तेषु तेषु देशेषु तैः तैः नामभिः प्रसिद्धाः । एकमेव इष्यं

मानादेशेषु मानासंज्ञासिः अभिधीयते । तस्मात् यक-समीधान्यानि नागादेशकृषीवछेम्यः एव ज्ञेयानि । प्ते नामतः उक्ताः ( स्॰ २७८)

15

१. अयं पाठः स्वचिर्युस्तके त्रोपकम्बति।) ए उत्तर ह

### मालती

व०—मालतीकोरकम्-मालस्याः कोरकं मालतीमुकुलं, कोरको मुकुल उच्यते (ब०)। मालस्याः चारक-चारमिति मालतीमुकुल्चारं, चारको मुकुल उच्यते (कल०) (वि० ७१९८) (पा०)

ग०—मालस्याः कुसुमं नवम्-मालर्याः नवं कुसुमं मुकुङ म**ग्रुष्कपुष्पं वा ( चि॰ ९**।३६ )

यो०—मालस्याः कोरकाणां मुकुलानाम् ( चि० ७।३६८ ) —मालस्याः नवं कुसुमं मुकुलम् ( चि० ९।३६ )

#### माषः

च०-आईमाषः अशुष्कमाषः; 'द्विमाष' इति वा पाठः, तत्र मापराजमाषयोर्ग्रहणम् ( व० )। द्विमाष इति मापराजमाषयोर्ग्रहणम् ( कन्ठ० ) ( चि०९ा४३ )

ग०—माषाणां तुषरहितः विद्छाः ( चि० २।३।१४ ) —माषाणां तुषरहितानां विद्छानाम् ( चि० २।३।१६ ) —माषकछायः ( चि० ८।४०; क० १२।३४ ) —द्विमाष-द्विमाषाविद्य सजातीयस्वान्माषपणीं मुद्र-पणीं चेति ( चि० ९।४३ ( पा० )

यो०-हिमाषस्-सुद्रपर्णी माषपर्णी च (चि० ९१४३ (पा•)

#### माषपणी

च०—मुद्रमाषपर्ण्यन्तं सुगमम् (सू० ८११)) —मुद्रपीळुमाषाख्यपर्णि-मुद्रपीलुमाषाख्यैः पर्णीशव्दः प्रत्येकमभिसंबध्यते (चि० ३०१५०) ग०—माधाबयपर्णी माषपर्णी (चि० ३०१५०)

### ter Bardi

व०-'वाकसतृण' इति ( सू० २७१३८ ) - मुकुन्दक- हायनकाव्यो भान्यविशेषाः ( चि० ४११) ग०--वाकसतृणः ' सर्वे तृणसम्भवाः ( सू० २७१८ ) --हायनकादीनां दे शविशेषे स्वनाम्ना स्थातप्रसिद्धा-नाम् ( नि० ४१५ )

यो०-मुकुन्दः...प्ते दणधान्यविशेषाः (सू॰ २७१८)

### ante in the Harden

वे०—दग्ती ( चि० २५१५३ ) च०—वातामादय औत्तरापश्चिकाः ( सू॰ २७१९७ ) —दन्सी ( चि॰ २५१५३; क॰ ७४६ )

-तयोः पर्शायाताह-दस्तीरवादि ( क० १२१३ ) ग-दस्ती ( चि० २५१५३; क० ७४६ )

( \$2 )

- मागधी पिष्पली ( कल ) ( चि॰ ३०१९५० ) गः -- मागधिका पिष्पली ( क॰ ७१३६ ( पा॰ ) -- मागधिकानां कणांस्त॰हुलान् ( चि॰ २०१२९ )

बो०-विष्वस्याः ( चि॰ २१३१३० ) -मागचिका विष्वली ( चि॰ ७१६८, १४३; १२१२३;

### ાયાકરા)

- सागधिकाकणान् - सागधिका पिष्पञ्छी च तासौं कणाः सूचमांशाः ( चि॰ २०।२९ ) -- सागधिका समूछाम् - सागधिकां पिष्पञ्छी । समूछां सपिष्पञ्चीमूळाम् ( चि० १२।२३)

#### माची (ठी) कः

जे॰—उत्तरापथे झटकानुकारि लोकप्रसिद्धमेव ( चि॰ ३०।९१ )

च॰--द्वेवदारुः ( व॰ )। माठीको देवदारुः ( कल॰ ) ( बि॰ ८११४४ )

ग०—माठीको देवरारुः (वि॰ ८११४४) बो०—माठीकः देवदारु (वि॰ ८११४४)

#### मातुलुङ्गः

जे०-वीजपूरकः ( चि॰ ३।२६७ ) ग०-दाहिममातुलुझौ स्वनामख्यातौ ( सू॰ ४।९० ) -जम्बीरमेदः ( चि॰ ३।२६० )

यो०-वाडिममातुलुझौ स्वनामख्यातौ ( सू० ४११० ) -बीजपूरः ( सू० ४१२८; चि० १५११६८ ) -बीजपूरकस् ( सू॰ २६१८४; चि० ८११४०; चि० ५४४८, ४८, १३० इत्यादि )

-मातुलुङ्गदेशरं-मातुलुङ्गस्य वीजपूरकस्य केशरं फलान्तरगतं तन्तुवारुम् ( सु. २०१५४ ) -जम्बीरमेदः ( चि॰ ११३१७ )

## יישיים אלי אין איישיים איישיים

ग०-डॉंडाल्डदिया ( सू॰ २७)१०० ) बो०-तदाख्यः पत्रशाकमेतुः कौंटानटे इति बस्य बङ्गेषु प्रसिद्धिः ( सू॰ २६।८४ ( था॰ ) --नटे इति प्रसिद्धः ( सू॰ २७,१०० )

### माकेवः

ग०- स्ट्रसराजः ( वि० ७१३); वि० २६।२६७, ३६९ ) बो०---स्ट्रसराजः ( वि० ७११ )

5 Vol IV ch.

यो०—घण्टापाटलः ( चि० १५११८९ ) मुस्तम्

ग०---भद्रसुस्तकम् ( सू० ५१२१ ) --भद्रसुस्तम् ( सू० ५१६४; १५१४० ) --सुस्तकम् ( चि० ८११३० ) --सुस्ता भद्रसुस्तककम्दानाम् यो०-- भद्रसुस्तकम् ( सू० ५१२१ ) --भद्रसुस्तम् ( सू० ५१२१ ) --सुस्तमिष्ठ नागरसुस्तम् ( चि० १८१७६ ) --सुस्तकः सुस्तः ( चि० १५११३२ )

#### मूर्वा

100

FILIP

A STATE STATE

जे॰—मोरटा ( चि॰ ३।२०४ ) —चोरस्नायुः ( चि॰ २९।९२ ) ग॰—च्चिमुखी ( वि॰ ८।१३५ ) —मूर्वामुख्म् ( चि॰ १९।६२ ) यो॰—स्चीमुखी ( वि॰ ८।१३५ )

### मूलकम्

-गुम्गुडः ( ब• )। मूल्पूर्णी (पा•) गुम्गुडुः।(करू•) ( चि• १।११• )

## मूषिकपणी

प॰—मूषिकपर्णिका-सूषिकपर्णी 'प्रत्रश्नेणी' इति स्याता ( ब॰ )। सूषिकपर्णिका-सूषिकपर्णी पुक्षीपत्रेति क्याता (कछ॰) ( षि॰ ११।७२ )

१. गंगावर एवं वोगीन्द्रताव 'मूबिकपणी' पाठ स्वोकाट करते हैं।

S Yol 14 ols

-पर्यायैर्दन्तीनामौषधिरूष्यते ( क॰ १२।३ ) यो॰--वातामाभिषुक...सुकूछक...उत्तरापथजातानि फलानि तत्रेव प्रसिद्धानि ( सू॰ २७।१५७ )

#### मु(यु)का

च०---मुक्ता रास्ना ( सू॰ ४१५० ) ग०---मुक्ता रास्ना, मुक्तरसेत्यस्य खेकदेशो मुक्ता ( सू॰ ४१५० )

यो०-युका युक्तरसा रास्ना ( सू० ४१५० )

### मुआत (क) :

च०--अच्चोटवातामादीनि औतरापथिकानि

PUTT T

### ( 190261901 )

-मुआतक औत्तरापधिककन्दः ( सू० २७।३२० ) -मुआतक उत्तरापथप्रसिद्धः ( चि० २२।३० ) ग०--उत्तरदेशे कन्द्विशेषः ( चि० २६।३७१ ) -मुआतक औत्तरापधिकः कन्दः ( सू० २७।३२०; चि० २२।३० )

#### मुद्रः

चः — स्वनामप्रसिद्धः ( चि॰ ३१९८८ ) — शारदान्मुद्रान् — शारदान्मुद्रानिति हरितमुद्रान् , ते हि प्रायः शरदि मवन्ति ( चि॰ १०१४ ) ग० — तिल्मुद्रयोः — तुपरहितयोः कृष्णतिल्मुदर्णमुद्रयोः ( चि॰ २१३१९४ )

-स्वर्णमुद्रः (चि॰ ४१३७)

10度人前1

(119) (see 11 ) (ii

-- ज्ञारदान् मुद्रान् कृष्णमुद्रान् ( चि० १०।४६ ) यो०--- मुद्रमस्री प्रसिद्धौ ( चि० १९।५० ) --- ज्ञारदान् मुद्रान्-ज्ञारदान् ज्ञरदि भवान् सुद्रान्

हरितमुद्रान्। ते हि प्रायः शरदि अवस्ति (चि० १०१३६)

#### मुद्रपणी

## Hean: Heaning and

ग०-वण्टापाटलकम् ( चि॰ १५१३८९ ) ग०-वण्टापाटला कृष्णपुष्पा ( चि॰ १५१३८९ ) दः न्मार्द्वीकमिति सहीकारसकृतम् (चि॰ २४।१६६) ग०-सहीकः द्राचा (चि॰ २१।१०९) -दाचा (स्० ४।२१; चि॰ १।४।१४; ३।१८६, २०६) -दाचाफल्रजम् (स्० २७।१२६) यो०-दाचा (स्० २।२४; ४।२१; २५।३८, ४९; २०।३२६ इरयादि) -मार्द्वीकं-सहीकया द्राचया कृतं मयं मार्द्वीकम् (स्० २७)१८८)

#### मृ(तृ)एकम्

च०-राजिका ( सू॰ २७।१७० ) ग०--तृष्टकं राजिका ( सू॰ २७।१७० ) यो॰---राजिका ( सू॰ २७।१७० )

#### मेदा

ग०- स्वनामक्यातां तद्भावेऽधगन्धाम् (चि० ११२५०) -मेदा महामेदा च प्रसिद्धा (चि० ११९६२) -मेदे-मेदा महामेदा च (चि० ११९१६४ (पा०) -मेदे-द्वे मेदे (चि० १९१३५) यो०-मेदा महामेदा च स्वनामक्याते (सू० ४११) -स्वनामक्याताम् (चि० ११२५०) -मेदामहामेदा च स्वनामक्याते (चि० ११२५८) -काकोछीवृहतीमेदानां युग्मानि द्रव्याणि-मेदापुग्म-मेदामहामेदा च (चि० १८१९९) -मेदे-मेदे द्वे मेदां महामेदां च (चि० १८११५) -द्वे मेदे-मेदा महामेदा च (चि० १८११५)

### मेषश्टर्ही

ग॰-अज्ञास्तमयुगवद्युग्मफळा ( चि॰ ३।२९७) मोचम

ग॰—कदछीफछम् ( सू॰ २७।१४३ ) —आमल्डकी ( चि॰ ३०।१२२ ) वो॰—कदलीफलम् ( सू॰ २७।१४३ )

## भगमन्त्र संचरसः व

-तयोः पर्याचानाह-इस्तीस्यादि ( क॰ १२।३ ) ग॰-इन्ती ( बि॰ ३।२६० ( पा॰ ) --सूषिकपर्णिका द्रवन्ती दन्तीमेदः ( चि॰ १२।०२ ) --पर्यायैर्दन्तीनामीषधिरुष्यते ( क॰ १२।३ ) यो॰--मण्डूकपर्णी ( चि॰ ३।२६७ ( पा॰ ) --मुषिकपर्णिका सूषिकपर्णी ( चि॰ १२।७२ )

#### ् मुषिकाहया

व०-तयोः पर्यायानाह-दन्तीस्यादि ( क॰ १२१३ ) ग०-पर्यायदन्तीनामीपधिरुण्यते ( क॰ १२१३ )

#### मृगलिण्डिका

ष०—बिभीतकम् ( सू० २५।४९ ) ग०—विभीतकी तयाः फडम् ( सू० २५।४९ ) वो०—विभीतकः ( सू० २५।४९ )

#### मृणालम्

ब॰—म्रुणालनालिका (बि॰ ८११४४) —म्रुणालं सनु (ब॰)। म्रुणालं चुद्रम् ( रुल॰ ) ( चि॰ ১४।१९)

-मुणालम् उषीरम् ( चि॰ १९१५३ ) -उत्तीरम् ( चि॰ २१।७४ )

-पद्मनाछिका (चि॰ २१।८३)

- 'म्रणाल्टम् सुगन्धि मूलम् (कल्॰) ( चि॰ ३१२५८ ) ग॰--पद्मादीनां कन्दप्रसवं द्वद्रम्णालम् ( चि॰ ३१२५८ ) ---पद्मानां इस्वसुणालं न द्र्शीरं तस्योक्तस्वात्

(चि० शाउप)

- उग्नीरम् ( चि॰ ७१३२०; ३२।६८; १८।९५; २९।३३, ७५ )

-स्णारुं चुद्रस् ( चि॰ १४१९ ) -अस्लाल्यसुशीरस् ( चि॰ १४१२३५ ( पा॰ ) --पद्मपुष्पयुग्तं स्णान्ध्र् ( चि॰ २३१७९ ) बो॰--विसं स्थूलं । स्वमं स्णालमिति द्विविधम् ( चि॰ ३१२५८ )

-मुणालं खुष्मम् ( चि॰ १४१९ )

#### मुणाली

ग•—बीरणम् ( चि॰ ८।१२९ ) बो॰—बीरणम् ( चि॰ ८।१२९ ) सृद्वीका

वे०- ताचा ( वि• ११२•१ )

१. १० में 'सुगम्बियूडं' म्वाल्या 'वेत्स' की है ।

6

#### यवतिका

ग०-शङ्घिनी तिकला यवतिका चादिपीडक इति पर्याये-कब्यते (क॰ 111३)

#### यवशाकम्

च०-चेत्रवास्तुकम् ( सू॰ २७।१०२ ) ग०- चेत्रवास्तूकशाकम् ( सू॰ २७११०२ ) यो०-चेत्रवास्तुकम् (सू. २७१९०२) -शाकं संयववास्तुकम्-संयववास्तुकं यवशाकं बास्तुक्र शाकं च ( चि० 1३। 1८१ )

### यवा(मा)नी-यवा(मा)निका

ONE )

- यमानी द्विधिा ( सू॰ २७।३०७ ) -यमानीं चुदयमानीम् ( चि. ५१८६ ) - यमानी तु बनयमानी ( चि॰ ८१५५ ) यो॰--- यमानी प्रसिद्धा ( सू॰ २७१७० ) -यमानी अबमोदा ( चि॰ १४।७३ )

केति दर्शनात् दीप्यकः इह अजमीदा बवानी । बबा-निका यवानीचुपः। वनयमानी वा ( चि॰ १२१५५ ) 

#### यवासः-यसः

व०-यवासः तुराखमा (सू॰ देशिक; चि० १४१२१४, २२७) -यासः दुराछमा ( सु. २०१२४१ )

ग०-यवासः हुराख्मा ( सू॰ ३१२७; चि॰ ४१६८, १०० ) 

-यासः हुराछमा ( सू॰ २७:२४१; चि॰ ६।३२(पा ) यो -- मवासः तुराल्मा ( सू॰ ११२७; चि॰ ४१६८, १००,

100; 181298 graila ) -यवासकः दुरालमा ( वि• २०७१) —बासः यवासः ( सू॰ २७१२११ )

### यषिः

च०--- बहिमधुकं बहीमधु ( चि॰ २९।११५ ) -द्वियष्टिमधुकैरिति द्विमागमधुयष्टिकैः, दिंस बल्वस्थल्यवहिमधुकद्रगयुक्तेः (चि॰ ३०१६१)

ग०-- बही यष्टीमधुकस् ( क॰ १११९ (पा॰) -यहिकमिति मधुयहिकम् ( चि॰ २१४१२३(११०) -यष्या बष्टीमधुना ( इ॰ ७७७ )

-पण्ठमाई बहीमधु ( चि० ११।१७; सि॰ भाषा )

-शास्मलीनिर्यासः (चि० शारपट; ४१८६; १९१५१) -शाल्मलिनिर्यासः (चि॰ १४।१८९, १९३, २३७; 19188, 190 )

#### मोरटः

च०-मूर्वा (वि॰ ८१३१९) न०-कर्णमोरटः ( वि० ८।१२९ ) बो०-मूर्वा ( वि॰ ८११३९ )

#### यवः

च०--- यवतण्डुलः ( सू० २७११९० ) -सयवामिति पदेन षष्टितण्डुलकार्याम् (चि॰ ३११८४)

-पक्छे यवानामिति यवराशी ( चि॰ १२।३५ ) ग०-- यवानिति यवः प्रसिद्धः न तु यवकः ( सू० पा१२ ) -बृहद्यवाः प्रसिद्धाः ( सू॰ २११२५ ) -- यवपख्वे यवपस्वराशों ( चि , ११३१३८ ) -यवप्ररूखे यवराझी ( चि० १।२।११; १।३।१८ )

#### यचकः

च॰-- श्रूकधान्यविशेषः ( सु० ५१११) - ब्रीहिविशेषः (नि० २१४) -हायनकादयो धान्यविशेषाः ( नि० ४१५ ) -यवकाः स्वल्पयवाः ( सू० २११२५ ) -यावकमिति यवान्नम् ( चि॰ १।१।२७)

ग०-ग्रूकधान्यविशेषोऽतिशयमपथ्यतमध्वेन स्वयं बाच्यः न तु यवः ( सू॰ ५१११ )

-यवकाः स्वरूपयवाः (सू॰ २११२५) -यवका वेणुयवाः ( सू॰ २५१९ ) -बवकाः शाखिधान्यविशेषाः ( स्॰ २७१२ ) -हायनकादीनां देशविशेषे स्वनाम्ना स्थातप्रसिद्धानाम् ( नि० ४१५ )

-( बावकाः )-बवानाम् ( चि॰ २९१७८) यो०-वीहिविशेषः । चुद्रयवो वा ( सू॰ २११२५ )

-यवकहायनपश्चिष्पनैषधकात्यः । आदिशब्देन यवपत्रिकादयः शालिविशेषा गृहान्ते । ते च शाल्यः शालिविशेषाः ( सू॰ २७।१२ )

-मीहिमेदः ( नि० २१४ )

यावकं यवान्नस् ( चि॰ ११११७)

## ( 55 )

( 42 )

रक्तशास्यादयः रक्तशालिप्रमृतयः ( चि० ३।१४८ ) रक्षोघ्नः

वः-सर्वपः (चिः २६१९५) -र् बोध्नसमाख्यातानां चौषधीनां-र दोध्मसमाख्या-तानामित्यनेन गुग्गुस्वादीन् प्राहयति (शा० ८१४७) ग०-सर्षपः ( चि० २३१७९; २६११५ )

#### रजनी

ग०-रजम्यी रजन्यी द्वे (चि० १०११८) यो०-हरिहा ( चि० १।१।२५; ७।७७, ८७, १००; १२।४१; 121199; 141946(पा॰) इत्यादि ) -रजनि हरिद्रा (चि० १७।१४५) -रजनीइयं द्वे हरिद्रे (चि॰ ७१६८; ९१७०) -हे रजन्यी हरिद्रे ( चि० ९१३५; १०१९८ )

### TOEL

च -- र( च )ण्डा-तयोः पर्यायानाह-दुन्तीत्यादि ( 50 1713 ) 

#### रसः

च०-गन्धरसः (चि० २८१९५२) ग॰ 3- शिळारसः ( चि॰ १४१५२ (पा॰) रसाखनम्

च०-दार्वीक्वाधकृतम् ( चि० ७६१ ) ग०- दावी दारहरिदा, तत्कवाथो धनीभूतो रसाअनम् (चि॰ ७१११)

- दार्थ्या दाइहरिवाया रसाअनस्य घनीभूतकाथस्य शोषाद् रसाञ्चनसंज्ञस्य ( चि॰ ७१७)

यो०-- दार्वीकाथसमुद्भवमक्षनम् ( सू॰ ५१९५ ) -दावीं दारहरिदा। तस्काथः (चि० ७६१)

### राजकशेषकः

च॰-राजकरोरुः करोरुमेवुः ( वि॰ ८११३९ ) -राजकझेदः के झेररेव ( सि॰ ३।४९ )

ग०-राजक्वोरुः कशेर्देव (वि॰ ८११३९, १४४)

यो०-क्होरकमेदः ( वि० ८१९६९ )

-तद् ( करोब् ) भेदः ( वि ८।१४४ )

१. गंगाबर ने चि० १८।१५९ के सन्दर्भ का सम्बन्ध पछाञ्च के रस के साथ स्थापित किया है। · 使用于"你!"苏·诺巴拉拉

३, वकसम्मतः पाठः ।

-पण्ठ्याहं मधुकम् ( क॰ ३११४ ) यो०--- यष्टिकं यष्टीमधुकम् ( चि॰ ४१८१ ) -यच्छाह्नं यष्टीमधु (सू॰ धारध; चि॰ ११।३३; १८।३६, 68,60)

-यप्ट्याह्नं यष्टिमधुकम् ( सू॰ ३१२७; चि॰ ७१३१, 184; 19144; 941929)

-यष्टयाह्नं यष्टिमधु (चि॰ १२१४४, ५३) -यष्टयाइं यष्टिमधु ( चि० ७१३६ (पा०)

#### यात्कः

(1) (1) (1) (1) (1)

च०-- ग्रुक्ला शालपणी ( सू॰ २७११०२ ) ग०-शुक्लकालपणीपत्रम् ( सू॰ २७।१०२ ) यो॰—जातुकः **शुक्लक्षालपर्णी ( सू॰ २७**।१०२ )

### युवती

च०-नब्सालिका ( चि० १।१।५८ ) ग०-प्रियद्व (चि॰ १।१।५८) यो०-नबमाछिका ( चि० १११५८ )

### रक्तमूळी (पा०)

न०-'रक्तज्ञालिमिः' इस्यत्र 'रक्तम्लिमिः' इति पाठे 'रक्त-मूळी रक्तेरण्डम्' इस्वपरे ( सि॰ ८१३८ )

## -समझा ( सि॰ १०१३१ )

### रक्तशालिः

च०-इह च द्रम्यनामानि नानादेशप्रसिद्धानि, तेन नाम-ज्ञाने सामर्थ्य तथाभूतं नास्त्येवान्येवामपि टीका-इतां, तेन देशान्तरिम्यो नाम प्रायको ज्ञेयं, यत्त प्रबरति गौडे तस्लेखिप्यामोऽम्बदेशप्रसिदं च किंचित्। "रक्तशालिः प्रसिद्ध एव ( सु॰ २७१८ ) --'रक्तशाकिभिः' इस्वत्र 'रक्तमूळिसिः' इति पाठे 'रक्तमूछी रक्तेग्व्हस्' इत्यपरे (सि॰ ८१३८) ग०-इहामिहितानां शुरुधान्यानां नामानि नामादेश-प्रसिद्धानि । तानि सर्वाणि न सर्वे पुरुषा झातुं प्रभवन्ति । तस्माद् देशान्तरतो नामानि प्रायशोsनुसंधाय कुझलैः ज्ञातम्बानि भवन्ति । रक्तशालिः

प्रसिद्धो रक्तवर्णी हैमन्तिको धान्यविशेषः (सू॰ २७१८) -रक्तशाळितण्डुरुन् (सि॰ ८१३८)

बो०-रकः शाछि रक्तवाछिः ।""पूते हि रकशाख्यादयः तेषु तेषु देशेषु तैः तैः नामभिः प्रसिद्धाः । एकमेव त्रस्यं नानादेशेषु नानासंज्ञाभिः अभिधीयते । तस्मात् ग्रुकशमीधान्यामि नानादेशकृषी बलेम्य एव डेवानि । पूरी नामतः उकाः ( सु २०१८ )

( 05 )

ाद्रमकि-महम(कि)छि ( PSIS oFT ) FRISTER RIS-oft ( apiss of issing ( to suise face ( 2515 0H ) #18 BBiR RIS-on :日(155)15 ( סוונל סדו ) ושבוואנטונשו ( ישם נווים FJFFFFF 40-34HEH ( Lelo 381358 ) HED139 -185716 ( felo 181928 ) 410-34621 ( 1410 51580 ) - Eat ( 140 23100 ) ग०-स्वयासहयायदेखः ( वि हारहेत ) ( 03212 0B1 ) 12282- E (0) 115 0E1 ) 10HIEHB (133BIF- . t 129 (१८११ रक्षे, 'कड्रममिहवन् ( चि १९८२ ) ( 5818 0 B ) HH 2 - olb

व०-रीमश कासीसम् ( चि० १९११४१ ) ( Philhi obj ) Hette . मध्र खांखाकडी मध्र करहाछ-मकरहाह छांछ-

10- 21421 [Hid: ( Ao 518 ) ( 위로 이 ( 이 요 ) ( 환 도 이 ( 환 회 위용 ) -छोम्रजी याहीकासीसम् ( व॰ ) । छोमन्नाः काशीनां

आख्रमध्रस्यमाख्र्यस ( सि॰ इं। ह) 1:51 होई समलित ह हेन्हे ! सतित्व हास :हमलि-०फि ( olp ) हम्हा १६ ( चि हरा १४१ ( पा. -छोमचा मौरी ( सू॰ हाग्न )

### 1515

(معد) ( الدواية ومعا والعام ( المعادية ) (المعده ) (معده )

נונבמון

מוס שווצ ישואל ( לשי אוזני ( קוים) אויים אוזנים ( קוים ) :णड्राह ( 0)31( 14) ( 14) ( 140 31560 ) वेग-अझीहकार्गिका ( चिं हार्ह्य )

> -Sitisatta ( 140 Bille ( bala oli ) kłżlitis-oli ( 217 of ) :Ihihh :heihis Berik-( 13510 obl ) : the bild -ole व०- स्ववहाराय वर्षावानाह-आहरत्व हत्वादि (क० ८१इ) (IHER) ( #5105 . H ) 분류 비중 13898- of (אלושל פון אלובוואעוקוקיואשואל (איס לשי איט) אויד (איס לשוצא) :PIHEIJ -( 11444#: 114Hdd: ( 140 \$1356 ) Esded ( Ho soldo ) -रायववरः ईरलारायिका। वर्हत्यः ववत्रेकारिः वी•-राजववर्द्ध दीग्वश्चा ( सि॰ हार ) - (134 44: 434 ( He 21138 ) -राजववर्ष्ट देविकायत्रम् ( स् १० १०१० ) ( ११४ ० म ) केंकि होरिमी ह रक्ष में ० भ 40-Elater ( Ho 813: 30160 )

> > : LEBEIT

112: ( SEPIS (Fi ):Bippi-- 411(1) ( 140 CI 140 C -aliter ( Ho 201983 ) ( 2812 - 812) ( Ho 24186 ) - [4418: ( Ho Saliss; 14. 1134) ( h2612 obl :881h2 of ) :22221211 - 012 (Ihalha H 好事時 希 やられる、 下田町 ) ( 218 3年 ) 雨引信-( 25112 0月) ( 0四年) महाएक होति छाड्रि । (०६) महाएक हीतिक छिंह -40-4141 ( 40 501385 )

(IAIEA:

10- 버릭러만전적으로 ( 140 5년138 ) वः-राहः महनम्छम् ( विः रहाग्र )

### HJUIJ

10-2皇出任 ( 五 8186 ) ( १२१११ की : हाममहह मनक , जिलीक रहा ह -40-3244 ( 岳。 8186 )

i olb bis 'intostiates' .,

#### लक्ष्मणा

च॰—स्वनामख्याता ( सू॰ २७।१०१ ) ग॰—स्वनामख्याता तस्याः पत्रम् ( सू॰ २७।१०१ )

#### लता

कृष्णदूर्वा ( सू॰ ३१२७ )

- श्यामदूर्वा ( सू॰ ४१८ ) ---श्यामालता ( चि॰ ४१७६ )

-मझिष्ठलता-मझिष्ठा (चि॰ १२।६८)

#### लम्बा

च॰—लुम्बेस्यादि पर्यायकथनम् ( क॰ ३।३ ) ग॰—लुम्बाः फलिनी चेदवाकुरचेति पर्यायरिदवाकुः प्रोच्यते ( क॰ ३।३ )

#### लवङ्गम्

च॰—लवङ्गफलम् —यद्यपि लवङ्गस्य वृन्तमभिप्रेतं तथाऽपि बहूनां फलस्य प्राह्यस्वाच्छत्रिणो गच्छन्तीति न्यायेन सामान्येन फलमिस्युक्तम् ( सू॰ ५७७७ ) ग०—लवङ्गफलम्—लवङ्गस्य यद्यपि पुष्पवृन्तं लवङ्गमा-

हुस्तथापि तरपुष्पवृन्तरूपेण यत् दृश्यते तदेव छवङ्गस्य फर्ङनान्यत् फल्रमस्तीति वोध्यस्

(सू॰ ५१७७)

यो०-----छवङ्गफलस् ---लवङ्गस्य च फलानि ...लवङ्गस्य तु . पुष्पवृन्तम् ( सू० ५१७७ )

(अ)लवणा च०-लावण इति ज्योतिष्मस्याः ( चि० १।३।१५)

### लवली(नी)

ग —लवनीफलस् "नोयालीति ख्यातम् (सू॰ २७७१४५) रो॰—लवलीफलं सुगन्धिफलं स्वनामप्रसिद्धम् । तन्नचणं यथा –

 रत स्थल पर मूल में 'नता(म्रास्थि)' पाठ है। (कल०) में 'नता' को व्याख्या है।

—रौहिणीकं रोहिणीशाकम् ( नि॰ २।४ ) ग०--कटुरोहिणी ( सू॰ ४।७; शा॰ ८।६१ ( पा॰ ); चि॰ ३।२५८; ३०।२६१ )

यो॰—कटुका ( सू॰ ४७७ ) —कटुरोहिणी ( चि॰ ३।२५८; ७।१२८ )

#### रोहिणी कटुका

च॰—कटुरोहिणी (चि० ५।११५) ग॰—कटुरोहिणी (चि० ५।११५, ११९; ७।१०२, १०६, १३२; १५।१८८) यो॰—कटुरोहिणी (चि० ५।११५, ११९; ७।१०२, १०६, १३२; १५।१८८)

### रोहि(ही)तकः

प॰—रोहीतकः 'रोहिडा' इति ख्यातः ( चि॰ ७१२९) —रोहितकल्ला 'रोहितक' इति ख्याता (चि॰ १३।८१) ग॰—रोहीतकः प्लीहशत्रुः; रहना इति लोके ( चि॰ ७१२९)

-( रोहितकलता )-रोहीतकः प्लीहशत्रुर्नाम वृत्रक्तस्य लतावत् प्रशाखानाम् ( चि॰ १३।८१ ) यो॰-रोहितकः प्लीहशत्रुः ( चि॰ ७।१२९ )

-( रोहितकल्लता )-रोहीतकः प्लीहशत्रुः । रोहीत-कल्लतानां काण्डकान् चुद्रान् खण्डशः कृतान् काण्डान् ( चि॰ १३।८१ )

### रो(रौ)हिषम्

च॰-रोहिषः 'रामकर्पूर' इति स्यातः (चि॰ ३।२६७) -रोहिषं गन्धतृणम् (चि॰ १८।७३) ग०-रौहिषं कत्तृणमेदः (चि॰ ३।२६७) -रौहिषं गन्धतृणम् (चि॰ १८।७३; २६।७८; सि॰ ४।४) यो॰-रोहिषं कत्तृणभेदम् (चि॰ १०।२१)

- रोहिषः गन्धतृणम् ( चि० १८७३ )

#### छ(छि)कुचः

ग॰—लिकुवः निकुचो ढहुः ( सू॰ ४।१० ) यो॰—लिकुवः लकुचो ढहुः ( सू॰ ४।१० ) —हहुः ( नि॰ २।४; वि॰ ८।१४० )

लक्षणा(पा०)

बो०-मधुयष्टिका ( सू॰ २७१०९ )

( 90 )

( 20 )

गः—ह्याइशास्त् ( सू॰ २७११२२) —आरहलोणिसा चाह्नेरी ( चि॰ १९१३३) यो०—ह्योणिसा ( चि॰ १९१३३)

#### महारू

-अग्रेस् ( व० )। छाम्रार्रोस्: ( वळ० ) व०-अग्रेस् ( व्र डाइड: इंडार: वि० वार्ड० )

( वि हारहा रहा हर स्वार के मार्ग वि कार्य रहा सार-आर्यार्स ( सूर हारहा रहा वि कार्य रहा रहा वार के कार्य के कार्य के कार्य के कार्य के कारक)

वो०—अगुरू ( सू० हारक; १३।१८; चि० ७।१३० ) लोहलिः

( ००११७२ . मु ) :मग्रीमाइकि-०२ :छाहइछि

नर्जनासासि नानावेग्राप्तित्वानि, तैन नामजाने सामर्थ तथासूतं नास्यवेवान्येषामपि नामजाने सामर्थ तथासूतं नास्यवेवान्येष्यामदि डोकाइता, तेत देखात्त्वास्यामेडन्यदेवात्रसिद्धं च मनरति गौडे तत्त्वेखिष्यामोडन्यदेवात्रसिद्धं च मिनेवित् सूरु २७।८)

ग०-इंद्राभिहितानां शूक्ष्यान्यातां तामानि नानादेश-यसिहानि । तानि सवरीज न सर्वे पुरुषा चातुं प्रभवनित । तस्माद् देशान्तरतो नामानि प्रायतोउतु-संधाय कुश्रळः ज्यातस्यानि भवन्ति ( सू० १७१८ )

#### :हो।हित्रहोछिः

ৰাত—হন্দল্যান্তব: ( ন্দু০ হনাহৎ ) —হন্দল্যান্তীনাম্ ( বি০ হনাহৎ ) বা০—হন্দল্যান্তব: ( মৃ০ হনাহৎ )

#### :UI5/115

गः-सर्वे तुणसम्प्रसाः ( सू॰ १७१३७( पा॰ ) वो०-सर्वे तुणसम्प्रसाः ( सू॰ १७१३७)

### :ाट्रह

न०-वेषुः ( सू० १४।३१ ) - वंशदेखां वंशविदछः ( सू० १४।४३ ) - वंशदेखनं वंशनीलिका ( चि० १८।७३ )

। के हडीग 'द्रांक' रूपान पर' होक' . ? । गांग ही द्र पांग ।

> বনদিনমা হাইবান্তু: মণুনাহৰহেল্বর।। মুনদিশ্বমূভা ভৰলী পাণ্ট্রকামর্বহেল্লে । ইনি হেল্লমুগ্র । ( মুণ ২০'৫৭ )

#### :550

च०-स्योत: ( सु॰ २०११२ ) ग०-स्योत: ( सु॰ २०११२ )

#### (1年)开平田茶155

থা০ – জারুজর্জ জারুজ্য ( ৰি০ ৩৫০৫ ) — জারুজরী-জারুজি জিরারার ( মূত ২০৫০ )

#### :25:20

च०-इह च द्रध्यनामानि वानावें ग्राम्यासि, तेन नाम-जाने सामध्ये तथाभूतं नास्त्येवान्येपामपि टीका-इतो, तेन देवान्तरिभ्यो नाम प्रायक्षो लेयं, वन् प्रचरति गोढे तर्वहेखिल्यामोऽन्यदेवप्रसिद्धं च विहचित् ( सू० २७।८ )

ग०-हहामिहितामां यूक्षाव्यावां वासादेश-यसिद्धानि । ताति सवीणि न सर्वे पुरुषा चातुं प्रभवनित । तस्मात् देशान्तरतो नामानि प्रायशोऽतु-संयाय कुत्रार्छः ज्ञातत्यांत भवन्ति ( सू॰ १७।८ ) संयाय कुत्रार्छः ज्ञातत्यांत भवन्ति ( सू॰ १७।८ )

- पुते तत्तदाह्यज्ञास्त्रिदाः ( चि० १४१९५ )

#### HARHIN

10—उद्यीरस् ( सू॰ ३१२९ ) —सुतन्धि से( सु॰ ३१२९ ) यो॰—उद्यीरस् ( सु॰ ३१२९ )

लाणिका ( चि॰ १९।३३ ) व॰—स्वनामल्याता ( चि॰ १९।३३ ) ग० — वेणुः ( सू० १४।३१; वि० ८।१४४ ) — वंशकरीरः ( चि० ३०।२५८ ) — वंशस्वग्-वंशस्य स्वक् वंशनेली ( चि० २३।२१२ ) — वंशलेखनं वंशनीली ( चि० १८।७३ )

यो॰—वेणुः ( सू॰ १४।३१ ) —वेणुः ( वि॰ ८।१४४ ) —वंशदरुः दंशविदरुः ( सू॰ १४।४३ )

#### वंशकः

ग॰--पौण्ड्रकादि जातिविशेषण परिगृहीतः (सू॰ २७।२३८) यो॰--पौण्ड्रकवंशकौ इद्वमेदौ ( सू॰ २७।२३८ )

#### ৰৰা

ग०-हैमवती चान्या वा ( चि० ११४१६ ) -पीतवचा ( चि० ३१२०५ ) - श्वेतवचा ( चि० ७११३ ) - हैमवती श्वेतवचा, वचा तदितरा वचा (क० ७११६) यो०-वचां श्वेताम् ( चि० ३१२०५ )

#### वञ्जुलः

ष०—वेतसः ( सू० ४।४७; सि० १०।२१ ) ग०—वेतसः ( सू० ४।४७ ) —अशोकवृत्तः ( सू० २५।४९ ) —तिनिशवृत्तः ( सू० २५।४९ ) यो०—वेतसः ( सू० ४।४७ ) —अशोकः ( सू० २५।४९ )

#### वरः

जे०-अप्ररोही (चि० ३१२५८) च०-निष्प्ररोहो वटः (ब०)। वटोऽप्ररोहो वटः (करू०) (चि० ३१२५८) -वटशुङ्गकाः-वटशुङ्गाईअविकसितनववटपर्ल्ठवाः (चि० ४८८६) -वटादीनामिति न्यप्रोधोदुग्वराश्वरथकषीतनानाम् (ब०)। वटादीनामिति न्यप्रोधोदुग्वराश्वरथप्लन्त-कपीतनानाम् (करू०) (सि० ६१५०) ग०-वटादीनां जग्व्वाम्रप्टन्त्त्वटकपीतनोदुग्वराश्वरथ भन्नातकाश्मन्तकसोमवल्का ह्रस्येषां जग्व्वाम्रप्ट-चान् वर्जयिरवा वटादीनाम् (सि० ८१४० (पा०) -वटाद्याः मूत्रसंग्रहणीयद्शानां जग्व्वाम्रप्टन्चवर्ज्ज वटकपीतनादयः सम्र (सि० १०१३)

यो -- फ्ल बटी प्रसिद्धी ( चि॰ ३१२५८ )

-वटशुङ्गकेः-वटस्य शुङ्गकाः नवोद्भूतमुकुछितपञ्चवाः ( चि० ४।८९ )

—वरावरोहैः–वटस्य अवरोहाः अधोविऌम्बिछताकारा-वयवविशेषाः नाम्ना इति वंगेषु ख्याताः (चि॰ ४।८६)

#### वत्सकः

जे०-वत्सका इन्द्रयवा अभिप्रेताः, फलकाब्दलोपात् । (चि॰ ३०।९२) च०-अत्र ये 'द्विवरसकाम' इति पठन्ति ते वरसकभाग-ह्रयं ग्राहयन्ति; किंवा वत्सकद्वयमेव द्विरसक्शब्देन गृह्यते; तथा हि-"बृहरफलः श्वेतपुष्पः स्निग्धपत्रः पुमान् भवेत्। श्यामा चारणपुष्पा स्त्री फलपुष्पेस्तथाऽणुभिः ॥" ( च॰ क॰ ५१५ ) इति कल्पे कुटनः छोपुरुषविभागेन द्विविधः उक्तः (चि॰ ११।१६) ग०-इन्द्रयवः ( सू० ३१४; चि० १६११०३; ३०१९२ ) -रवक च वरसकात् कुटजरवगिरयर्थः ( सू० २३।१२ ) -वरसकं कुटजवीजम् ( चि० ३।२१० ) —वरसकवीजम् ( चि॰ ३।२४३ ) - वरसकस्य फलानि-वरसकस्य फलानीन्द्रयवाः ( ( E ( 19132 ) -- कुटजस्य ( चि० १५।१३२ ) -वरसकं कुटजस्वक ( चि॰ १५।१७९ ) —वःसकफलसिन्द्रयवम् ( सू० ४।२५ ) -वस्तकस्य फलम् इन्द्रयवः (चि॰ ४१६०) यो०-कुटजः (सू० २३१९२; चि० १५१९७९, १८६; १९१५१) -इन्द्रयवः ( चि॰ ३१२१० ) -वःसकफलमिन्द्रयवाख्यम् ( सू॰ ४११८ ) -वरसकफलमिन्द्रयवः ( सू॰ ४।२५; चि॰ ४।६०; 01922; 141929; 96180 ) -वरसकं वरसकवीजमिति ( चि॰ १६१९०३ ) —वरसकबीजस्य इन्द्रयवस्य ( चि॰ ७१९५ ) -वासकवीजम् इन्द्रयवम् ( चि० ७१४२; १४।१९५; 941902; 99164 ) -वरसकस्य च बीजानि-कुटजस्य फलानि इन्द्रयवाः (130 19160) वत्सनाभः च॰- 'एतेषां च संज्ञासम्बन्धे शबरकिराताद्य एव तद्विद्याः प्रमाणं, ते हि गुरुपरंपरया ब्याख्यानयन्ति (चि० २३।११))

१. 'मुस्तकादीनां' इति पा०।

## ( 52 )

( 80 )

( मधाधार क्वी ):क्वन्वमीक—०ह वरा

ग०-जिम्हा ( वि ११३३(पा०); चि० २६१२६४(पा०) यो०-विमह्य ( वि० ८१९३३ )

वयाक्रम् बे०—रवादल्म, जातिपत्रिक्षाप्रत्रमिरवपरे । (चि० हा२१७) च०—रावर्ख्म (वि० ८११भाः, चि० ७८१; सि० १२१९१६) —राव्यु (वि० ८११४२) —स्वक् (चि० ८११४२)

१. यह पाठ चक्रपाणि, गंगाथर एनं योगी-द्रनाथ दार। सम्पत्त नहीं है।

> ग॰—मुस्तकाहि कन्दविषाणे ( चि॰ १३।१४) विस्ताहित हिहाहर

डो०-ग्रेड्वी ( सॅ॰ रवा१०६ ) स०-ग्रेड्वी पखवस्वा प्रस्थाव ( सॅ॰ रवा१०६ )

व०-वनकी वनकोदनः ( स्र. १६१८४ )

मकलितिह

यो०—दरसर्सः ( सॅ॰ इवादन ) ध०—दरसर्स्स ( सॅ॰ इवादन ) व॰—वरसर्स्स ( सॅ॰ इवादन )

ाहरहा ( वि॰ ८१९३)

व०-वृहत्तका गोडुम्बा ( वि॰ ८११३९ ) १०--वन्ध्रस्तला गोडुम्बा ( वि॰ ८११३९ )

hast

जेः-विनीकम् (चि॰ दीर्षर) चः-कंवत्मुस्तकम् (स्रू॰ रार; पारर; चि॰ र१७४) - कंवत्मुस्तकम् (स्रू॰ ) (स्रू॰ पारर) गः-वम्या वनक्कोंटकी (स्रू॰ १८१) न कंवत्मुस्तम् (स्रू॰ १८३) जोः-कंवत्मुस्तम् (स्रू॰ ३८९ पारर, ६४, चि॰ २१७४)

lb3:bb

16312 clib (6 40 0 1 12818 · ) (道道一 0 上

चि० ९/५७: १७१३७०) - युद्ध्वी (चि० १/४६(वा०): १०१८८) - व्यास्टक्सी (चि० ९/४६(वा०): १०१८८) - विसीतक्सी (चि० ९/५७: १०१८८) - विसीतक्सी (चि० ९/५७: १०१८८) - विसीतक्सी (चि० ९/५७: १०१८८) - विसीतक्सी (चि० ९/४६(वा०): १०१८८) - विसीतक्सी (चि० ९/४६(वा०): १०१८८) - विसीतक्सी (चि० ९/४६(वा०): १०१८९) - विसीतक्सी (चि० ९/४६(वा०): १०१८९) - विसीतक्सी (चि० ९/४६) - विराधित्वी - विसीतक्सी (चि० ९/४६) - विराधित्वी -

१. यह वक्तसम न पाठ हैं। गंगाधर एवं ओगोन्ह्रचाथ सेन वे इस स्थल पर 'वरक' स्वीकार किया है। २. 'कैवतेम्स्तक' का यह मुद्रणदोषजन्य विक्रत रूप प्रतीत होता है।

( an 'Bals off ) [EIR-

( 20 )

:)होह

व०-स्वर्षितः ( सू० ४।३५) व०-स्वर्षितः ( सू० ४।३५) वो०-स्वर्षितः ( सू० ४।३५)

#### :480

व०—वमुहर्र्डः ( सू० ४१२० ) ग०—वमुहर्र्डः वक्तुप्तमिति छोके ( सू० ४१२०, ३५ ) यो०—वमुहर्र्डः ( सू० ४१२० )

### ligip

च०--वंश्वलेचता ( चि० १९।३३, ५८; १८।८९ ) ग०--वंशलोचता ( चि० १९।३३, ५८; १८।८९ ) यो०--वंशलोचता ( चि० १९।३३, ५८; १८।८९ )

#### ipageals

#### ispiesis

यो०—महावछा ( सै० ४१४ ) य — दर्वतवछा ( सै० ४१४ )

#### :pipbip

वो०-विज्ञाहा ( चि० हार्यर ) च०-विज्ञाहा ( चि० हार्यर ) वा०-विज्ञाहा ( चि० हार्यर )

### HIPIP

व०-वातामादय ऑत्तरापथिकाः ( सू० २७१२म ) — बातामामिष्ठ हाणि ह जीत्तरापथिकानि ( भूगा भूगोत्त हो जीत्तरापथिकानि ( चि० १९१६ )

-अस्वादन ओचरापशित ओचरापश्चिकाति (चि॰ १६११७९) -अस्वादन ओचरापशिकाः ( चि॰ १९१६ )

ग॰—क्षेत्रे वाद्यास होते स्यास: ( चि॰ १९१९ ) —वाद्यासक क्षेत्र तन्त्रास्य प्रसद्ध प्रति (चि॰ १६।१७) (१७११९ व्होहिक देवाविवेषे स्वनामप्रसिद्ध (चि॰ १९।६५)

> यो०—इह शतपुष्पाद्वयोभ्यामिति पाठोऽवगम्यते। शत-पुष्पाद्वयो शतपुष्पामधूल्कि। चक्रपाणिस्तु शत-पुष्पादरीभ्यामिति परित्वा वरी शतावरीति भ्यावहे (चि० १९१६२)

### :496

यो०—....पुत्रे त्याबान्यविशेषाः ( सू० रवा१८ ) ग०—...वहसाः...स्य त्यासम्भवाः ( सू० रवा१८ ) व०—डायाबीजम् ( सू० रवा१८ )

### нвырь

वंग्-वर्रावर्षाती मधुरकविषीवणं, मधुरकाणि जीवती-थानि जीवक्ष्येमकाहीति (सू० ५१२५) - वर्रोवध्य हति तन्त्रान्तरोक्ताः अखीवजातपिप्पलाजर-हाकायोषी (१) प्रभुतयः, उक्तं च-''अखीव नातस्य विष्पलस्य मणिः सर्वतियादः'' हरयादि (व०)। वर्रोषध्य हति तन्त्रान्तरोक्ताः अचीरा-जलपिप्पली-वर्रोषध्य हति तन्त्रान्तरोक्ताः अचीरा-जलपिप्पली-वर्रोषध्य हति तन्त्रान्तरोक्ताः अचीरा-वर्षिप्पली-वर्रोषध्य हति तन्त्रान्तरोक्ताः अचीरा-वर्षिप्पली-

### :ElHEP

नक्ष्यात् ( चि० १७१० ) मक्ष्यात् (चि० १७१० ) नक्ष्यात् (चि० १७१० ) नक्ष्यात् (चि० १७१० )

( הפוא off ) : בשוומא: ( אייי שלי שלי ) איייי איייי

### :hlpp

व०-रवेत्पुनतेता ( वि० २९१६१ ) ग०-वर्षाभू-सपुननैवस्-पुननैवाह्यस् ( चि० २९१६१ ) ( चि० १३१९०९-९३० ) ( वि० १३१९०९-९३० )

### महांछव

( 00612 0B)

ग्रे०-इत्माण्डम् ( घा० ८१३८(पा० ) वील्टमं इत्माण्डम् ( घा० ८१३४(पा० )

### Ferige

प्रकार्बीक्लाबी:-फलाबीरित फलानि जीसूतेच्वाक्रम्: तीति फल्माझासिद्धि (सि॰ अ॰ ११)-परितानि तै: (चि॰ २०१२२)

१०-वत्ती कहावी सित्रा हा व्यक्त भीति भारत ( वि० २०१२ ) वो०-वत्त्री कहा हो का विकार के सिमिः ( चि० २०१२ )

( 建 10 0113 ) ( 2110 (155 ) 11 

dio-difu: dfa: ( 40 18151 ) ग०-वहता एव बाहता हति ( सू॰ १४।३६ )

(30)

## :कुमिान-मर्कानान

(이 1121 이러) : 南日 : 라타 : 다 ( गाक का मिला मिला ( सूक रवारक ) ( इ२१११ वानी ह ( चिव १५१९२३) ( १४१९६ गर्न ) :होताहवृति (कील १३१४१ ) ( १४११० ०ही ) :काण्डमात्रहर :हांग्रह) ( 53105 • में निताय कारवे सावते ( सू॰ २०13हर ) ( काकर जुम ) :इहीय :हीमाम-on वातकिस्योययह्याय गुणः ( सू॰ रण१६२ ) संजयः तस्वेह गुणः, किवा फळवव्सिस्येव 

#### IBIE-: SHIE

( .if) 82128 10-वासा वासकः ( सें० 18151 )

#### HEPHE

( >>iof of ) 并存自利百蒙5--of ( 22102 0 B) 

#### :2출소년]

( 113 )1B 75 61 ( 58115 off ) :BIP3 bis PE-( म्बरावर दी) मजम माम्र माहे महह-वांग् ( हरका कि कि कि होड़ महम-

IFEFI ( POPIS OFT ) IBEIH-off ( とので12 0日 ) 13時日 1日本日一のほ ( HOLIZ OF ) 18 1 H-0 E

(08125 0E]) HEDERIRIG- 01 ( 98125 0 1 1 2 1 - 0 1 ( asing off ) IBEITTPR- E

> ( ar. 6102 0 B ) :हाएक होई माइ।? । आदीवह : धरम्जी महानि । तत्रव प्रसिद्धानि । वातामः मालमधुर-न्रीतम् मगरह मीलामुहस्काकिनी" मात्राह-०१४

( ण्डारा की ) मनाम् माइ माइाल-

### HJIFIF

( Phèlè OEL ) न्वत्तः स्वाध्यमूळ, वानारस्तहतवस्वाध्यमूछः 

( 25212 (月) न्द्रिय गर्नेत वातीयावरक्स, वातो हे तहव प्रभेदः 

- 34454 ( 140 3e153 ) ( 02618 012] ) HEED -

-9484 ( lelo 81305 ) ( Sugis ( 101 ) : BBBBB - ofp

#### Htalb

( ofle ola ) HB -oli ( 0251の 0121 ) 出名至一 011 (ogbin olaj) 出意 -oe

#### :#DIDBble

( aldite ola! ) किविमिस्रायहः काक्तनत्तु, सव वायसपोळकः

( @62122 0A1 ) 1월만화19-01

### IBPIF

( 12126 :53158 ela) (istante ofb ( Esist ula ) (laitteite - olt ( कट्रावर : १२१२६ : १२१८३ : १८१८२ : १७१२० ) ( बाहाहर कही) (हामसाक - ०ह

### PEJIF

31(£)£01: ( १०११ ०१नी ) माननिाम गनाना कि गनान्त्र ( नि ११६ १) מסנ יאסנוא כובן ) אושובושה ושובוות ( ובוס אוזסא, זסה )

40-31 ( 1 0 1813 ( 1 0 0 1815 )

'वायमयीतक' है, जिसकी कोई व्याहपा नहीं है । में हम : ह जिन याग 'तिमान' में जम उम हा हा .?

1075

-निःचीरमूमिकूत्माण्डम (वि० ८१९१९) --विर्शास विराधीमूल्माण्डम (चि० २६१७३) --विराधीम विराधीमूल्म (चि० २६१७३) --विराधिकन्दः-निर्दारिकन्दो द्विविधः स्वत्ववहुचीर-मेदात्। तत्रात्पचीरो हस्तिपाद इति लोके, चहु-भेदात्। तत्रात्पचीरो हस्तिपाद हति लोके, चहु-भेदात्। तत्रात्पचीरो हस्तिपाद हति लोके भेदात्। तत्रात्पचीर्दा स्विकन्दा भूमिकूत्माण्ड हति लोके भेदात्। तत्रात्पचीर्दा स्विकन्दा भूमिकूत्माण्ड हति लोके भेदात्। तत्रात्पचीर्दा स्विकन्दा भूमिकूत्माण्ड हति लोके

चि० ग्राधार; रारार, रादाग्ध हरवाति) - सूमिकृत्माण्डस (चि० राष्ठ, रादाग्ध हरवाति) - चीरकाळीळी (चि० राष्ठ) - विदारीकव्द: भूमिकृत्माण्ड: द्वति क्यातः ( सू० र७।९२७)

### :BEP!

न०-हिंग्रज्जः ( सु० ४।१३ ) -वेतसः ( वि० ८।१३५; कः १।१४; सि० १८।३४ ) - वैतसः ( वि० ८।१३५ ) - वैतसः ( वि० ८।१३५ ) - वेतसः ( वि० ८।१३५ ) वेतसः ( वि० ८।१३५ )

ग०—गोरचक्रकेटी ( चि० ७१५ ) चो०—गोरचकक्टी ( चि० ६४७ ) —गोरचकक्टी ( चि० ६१४९; ७.१५, ९२।५२; ९२।९२८ ) —गवावी ( चि० ७।९४५; ९.३५; ९२।५२ ) महाइ६, इत्यादि ) गहाइ६, इत्यादि )

( 288188 0E] ) (maiszes-

### IFSERFI

ग०-अहणपुर्वा द्वडोरवला ( वि० ८११३९ ) वी०-अहणपुरवद्वाडोरवला ( वि० ८११३९ )

### нерные

यो०—द्युवडी ( सु० २७१४, २९६; चि० ११९१२५, ७७; यो०—द्युवडी ( सु० २७१४, २९६; चि० ११९१२५, ७७;

-आर्दकं विश्वमेषजं आश् हति स्यातं । आर्दकमिति विशेषणं धुण्ठीव्यवत्तेनार्थम् (सू॰ २०।१६६) - धुण्ठी (चि॰ १८।४७)

१, इस स्थल पर का ११४ के मूल की उद्धुत कर उसी की व्यास्या की गई है।

#### मङ्ग्रही

ग०—किमिसी हा दि० ८१११९) ( १९१४ ( चि० ११४१९) मिठहरुत कि हिर्दा स्टिम् स्टिहर्ग के विद्विद कि विद्वित कि विद्वित के प्रिंग के विद्वित के प्रिंग के प्रिंग के प राहार ज्ये के प्रिंग के प्र के प्रिंग के प्र

( १४१११ ०मे ) :छहण्डहा :रामहराने

#### <u> нав</u>ры

जे०-नुरधं, धान्यकमपरे (चि० २९१९४) च०-मुनिषणाहम (चि० १८१९६) - चान्यहम (चि० १८१९४) स०-धान्यहमे (चि० १८१९४) स०-धान्यहमे (चि० १८१९४) (चि० २९१९४)

वी०-केवत्तमस्तम् ( चि० १८१९७६ )

### 1हनामाइन

( 32612 OP1 ) ( मलमूछप्रहरत) ाकग्रीाकडण्क (तित्र हे, गिणनम्गेषु ,णिमताह राधनार्माहर्म-विश्वासियाः शालवणी, -2112dall ( Av saiso' 86: [40 311185 ) वी -विश्वारीयाः जालपणी ( सु० 8/88 ) (१:११ ०म):अमुछा: मिहिमिण्णलाह :छाधनामाइन-( 140 SEISES ) -विश्वारिगन्धारियः शाल्पव्यादियिः व खमुलः (באוע יבן) :הוצוובטומוני נווצטורבווגווצפן-( לאוא סבן: ידן צוובטושוני יפואינעוצבן-( १२६१६ ०ह्ये ) :शिषण्ठाहः शिष्टम्यान् ( चि ११९३ ) - आहतवार ( से॰ २,1180, 84; चि॰ ८१९० ) वार्ग् वदार्गनाः चालपूर्ण ( सु॰ ४१४४; चि॰ ११९१२ ) ( SHIR OBJ ) मङमुख्रवृद्याह होर्ग्रियनारगाइन-( Estis off) ( off ) Hange Biten -1 ( OF ) HSHEPFS BIFFT ( 40 ) 1 ( 20 )

चित्रारीक्रदाः ( सू० हारत; चि० राग्राइप, राहाह; व०-वित्रारीक्रदाः ( सू० हारत; चि० राग्राइप, रात्राह; वा०-स्मिक्साण्डस् ( सू० हारत; चि० राग्राइप, रात्राह;

(१६११म वहारीयन्ध्राधः विदारीयन्ध्री (चिन् मारह्य)

भेडनम गढ ४४ ११ ११ १२ स्विक मिक ११ ४२ का सन्दर्भ दियाड़े।

## ( 195 )

### विषम्

ग०-मौलविषं वत्सनाभादिकं यौगिकं, न चायौगिकं कालकूटादिकम् ( चि॰ १।३।२४)

—मौल्लबिषस्य यौगिकस्य न तु हालाहलादेः धारणात् ( चि॰ ३।३०२ )

#### विषवृक्षः

प०-अत्र कारमीराः 'विषवृत्तानिलस्पर्झात्' इत्यादि-ग्रन्थं विषज्वराभिधायकं पटन्ति, विषजोऽप्यभिषङ्गज एव प्रविशति । ये तु न पटन्ति, तन्मतेऽप्यभिषङ्गजे एव विषौषधिगन्धजस्याप्यवरोधः । अन्ये तु विषजं विषजनितपित्तहृतरवेन दोषज एव दिपन्ति

( fer \$1990 )

ग०-विषत्रुषानिछस्पर्शाद् यो ज्यरस्तथान्येखम्पकाचोष-षिगन्धाचैः (चि० ३।११७)

यो॰—विष**बुष्**स्य अनिछः वातः । विषतृत्तो विषानिछो वा ( चि॰ ३।११७ )

### विषाणिका

च०-आवर्त्तनी (सू॰ १।७८) - रवेता<sup>9</sup> विपाणिका शतावरी ( चि० १०७४२) ग०-सेषश्वङ्गी ( सू॰ १।७८) - अजश्वङ्गी द्विषा विषाणी जाजश्वङ्गी चा तस्माद् आगद्वयम् ( चि० ३०।२७३)

यो०-सेवश्वकी ( सू० २०१७८ )

-मेषश्वक्ती शतावशीत्यन्ये ( जि० १०।४२ ) --गवाची ( जि॰ १३।१६४ )

#### विष्वक्सेनकान्ता

चः—प्रियङ्गः ( सू॰ ४१४९; शा॰ ८१२० ) ग०—प्रियङ्गः ( सू॰ ४१४९ ) —शतमूळी ( शा॰ ८१२० ) यो०—विश्वक्सेनकान्ता प्रियङ्गः ( सू॰ ४१४९; शा० ८१२० )

#### वीरणम

1.51 2 12

ग०--उक्तीरम् ( सू॰ ४१९७; शा॰ ८१२९ ) बो०---उक्तीरम् ( सू॰ ४१९७ )

१. 'ञ्चतविषाणिका' इति पा०

### वीरा

जे॰- चीरकाकोली ( चि॰ २।१।२५ ) —जालन्धरीयः शाकः, काकोलीत्यपरे ( चि॰ २५।४७ ) —जालन्धरीयं शाकम् ( चि॰ २८।१६१ )

-जाळन्धरी ( चि॰ २९१६५)

च॰ — जालम्धरं शाकम् (वि॰ ८।१३९; विा॰ १।१।४१-५७ (व॰)। वोरा जालम्धरं शाकम् ( कल्छ॰)

( fero sigies -40)

-चीरकाकोली ( चि० २१९१२५)

- चीरकाकोली, 'शालपणीं' इत्यपरे ( चि० ९१४५ )

-विदारीकन्दः ( चि० १९१६२; २९१७८ )

-वृद्धिः (चि० २९१६२)

ग॰—चीरकाकोली ( वि॰ ८।१३९; चि० १४।२३१ ) —हाालवर्णी (चि॰ २।१।२५, २।१।३४; ५।११९; १५।१५६; २१७८ इस्यादि )

-पृश्निपणी ( चि ० ९/४३, ४५; १९/६२ )

-पृरिनपणी, चतसः पणिनीरित्यन्नापि पृष्टिनपणी तेन भागद्वयमिति (चि॰ ११।३५ )

-काकोली ( चि० २९११, १३१; ३०१५० )

यो०-आमछकीमेदः ( वि॰ ८। १३९ )

—क्तालपर्णी (चि॰ २।१।२५, २।२।३४; ८।०९; १५।१५६) —प्रुरिनपर्णी ( सि॰ ५।११९; ८।१०१; ९।४३; ११।६२; ऽ५।१२०)

- काकोली ( चि• ९।४५ )

- चीरकाकोछी ( चि॰ १४।२३६; १८।१०१ (पा॰)

### वृकधूमकः

च — भूमिशिरीषः ( सू॰ २७।१०१ ) ग०— भूमिशिरीषः ( सू॰ २७।१०१ ) यो॰— भूमिशिरीषः ( सू॰ २७।१०१ ) युद्धकः

च०-कुटतः ( क॰ १।२२ ) ग०-कुटतः ( बि॰ ८।१३५; चि॰ ७१७ )

-कुटजलक् (चि॰ ६१३०)

यो०-कुटनः ( वि० ८।१३५; चि० ६।३०; ७१९७ )

१. यहाँ मूछ में 'वीरा' का पाठ नहीं है। सम्मवतः बीवनीव पद्ममूछ में 'वीरा' का पाठ चकपाणि सम्मत हो । २. चकपाणि सम्मत पाठ वोरा के-स्थान पर 'बी.क' है। इसी पंक्ति में पुनः 'जीवक' का उल्लेख है।

#### वृश्चीवः(रः)

वे०---वृश्वीवः श्वेतपुनर्नवा ( चि० शश्व७) च०---वृश्वीरः श्वेतपुनर्नवा ( सू० शश्व; क० शाव;

( 42 )

सि॰ शह्य)

「子の日茶風彩

ग०---ख्रुश्चीरः श्वेतपुनर्नवा ( सू॰ ४।२१, २६; चि॰ ८।१६५, १६९, १६९ इरयादि )

--ब्रुश्चीरं श्वेतपुनर्मंवा ( चि॰ ५ा७१ ( पा॰ ) यो०-- वृद्धीरः श्वेतपुनर्मवा ( सू० ४।२२; वि॰ ८।१३५, १३६, चि॰ ३।२६७; १८।१२६ )

-- वृत्वीरः श्वेतवर्षाभूः ( सू० ४।२६ ) -- वृत्वीरः चुद्रवर्षाभूः ( सू० ४,३६ )

#### वृषः

ग०-वासकमूलम् ( चि॰ ३।२४७ ) -वासकम् ( सू॰ २७।९६; चि॰ ५।३२६ ) -वृषको वासकः ( चि॰ २६।५२, ६० ) यो॰-वृषकः वासा ( सू॰ २३।१४ )

-वासा ( सू॰ २७१९६; चि॰ १।१।६४ ) -वासकः ( चि॰ ८।१४३; चि॰ ७।१५३, १५८; १२।९७ (पा॰), ७१ इरवादि )

-वासकमूलम् (चि॰ १।२४७)

## 

च॰—आखुपर्जी मूबिकपर्णी, वृषपर्णी च तद्भेदः 'फब्जि-पत्रिका' इति ख्याता ( सू॰ ३७७५) —बृषकर्णिका-वृषकर्णी मूषिकपर्णिका (ब॰) । 'बृषपर्णी मूबिकपर्णिका ( कछ॰ ) ( चि॰ २९१८४)

ग०-वृषपणी जाखुपणींसेदः, फझिपत्रिकेति वयाता ( सू॰ ४१९५ )

--वृषकर्णिका सुदर्शना ( वि॰ २१।८४) वो०--आखुपर्णी मूविकपर्णी। वृषपर्णी तझेदः (सू॰ ४।१५)

च०--गरागरी चेत्यादि ( जीवूतक ) पयार्यंकथनम्

( इ॰ २१३ ) वेणुः (ब) (स्ट्रान्स)

auf 1 285 ng surs- 1

व॰-वेणुयवः-यवाकाराणि वंशवीजानीग्वर्थः (चि॰ ६१२७) ग०-वेणुम्बो र्यवविशेषः ( सु॰ २७१२॰ ) -वंशः ( चि॰ १४१४५ ) बो॰-वंशः ( चि॰ १४१४५ )

१. मूक में 'दूरकणिका' पाठ है । कि हो के कहत का

#### वृक्षवद्या-वृद्धवद्या

प॰—बृद्रहा शतावरी, वृषरुहापाठपचे बन्दाकः (व॰)। बन्दारुः ( कल॰ ) ( सू॰ ४।१९ )

ग०-- बुच्चरुहा बन्दारः ( सू० ४१३० ) बो०--- बुच्चरुहा बन्दका ( सू० ४११९, ३० )

#### वृक्षाः(पा०)

ग०-राजवृत्ताः ( चि० २३१८० )

#### वृक्षावनी

च०-बन्दाको विदारिकन्दो वा ( सू० ४१३५) ग०-बन्दारुः विदारीकन्दो वा ( सू० ४१३५) यो०-बन्दका ( सू० ४१३५ )

### **नुक्षाम्लम्**

-किञ्चिम्मधुरमांसलफर्छ तिन्तिदीकम् ( वि॰ ८१९४० ) --तिन्तिदीकम् ( चि॰ ३१९८७; १९१८५; २६१२१९ ) --तिन्तिदिकफरुम् ( चि॰ २४१९५१ )

-तिन्तिबीफल्म (चि॰ १२।९॰)

बो॰—बृहदम्छः ( स्॰ ४।१॰ ) —तिन्तिहीकम् ( स्॰ २०।४९; चि॰ ९।५३; १२।६०, १५।१०८; १९।२८ )

-तिन्तिडीमेदः ( वि॰ ८१४० ) -तिन्तिडी ( चि॰ ३११८७ ) -पद्यं तिन्तिडीकम् ( चि॰ १११८५ )

#### मान का मुश्चिकाली र घर गतार

व०---'बुझिकपत्री' इति क्याता (व०)। उत्तोछी वृत्रिकापत्री क्याता (कड०) (चि० ९।४७)

ग०-विद्यातिः (वि॰ ८१३५१) -बुश्चिकपत्री विष्डातीति छोडे (वि॰ ९१४७) -बुश्चिकपत्री (वि॰ १०१३४) -विष्डाटीति डोडे (वि॰ १०१४५)

( 02 )

#### 12165

ग०-कण्टकारीमुल्स ( विं। वार्यहरू ) यो०-कण्टकारिसा ( सू॰ प्राहण्ड, चिं। 2199 ( وَاهَ) यो०-कण्टकारी ( चिं। दार्यहरू, प्राइग्ह, १८१४० ( وَاهَ)

#### HPIpa

चः — जिस्ट्रहस् ( चिं० १६१५४, १३१९६, चिं० १०१४६; ग०— जिस्ट्रहस् ( सू० १३१८४; १३१९६; चिं० १०१४६; यो०— जिस्ट्रहस् ( सू० १३१८४; १३१९९; चिं० १०१४६;

#### :DBIFAIS

न्ण-इह वा द्रध्यतामानि नातादेशप्रतिद्धानि, सेन नाम-ज्ञाने सामस्य तथाभूतं नास्स्वेतान्वेवामपि दीका-रूतो, सेन देशाश्वरिभ्यो ताम प्रावक्षो च्रेपं, यजु प्रवारि गौढे तल्लेखिल्यामोऽन्यदेशप्रसिद्धं प मिंडवित्त । '' शकुताहतः ' आवस्स्यो वक्तवाग्ता वितिद्धः (सु. २७१८)

न - इहामितिला शुरुषान्यातां नामानि नातादेत-वसिदामि । तानि सवनीणि न सर्वे पुरुषा चातं प्रथवित्ताते सतस्यादि देवान्तरतो नामानि पायकोऽतु-संवाय कुत्रळेः चातस्यानि भवनित !''' सङ्कताहतः शावन्तीदेवे प्रसिद्धः ( सू॰ २७।८ )

यो०--उत्तरकुरचः हंतेः आनीतः स्तारिमात्रा विश्वाला-स्यया वापितः विस्तारं यतः। वृद्धवेषास्त्र महुः द्वीपान्तरात् समात्तीतो ताहवेत महास्मता।

द्वीपान्तरात समानीतो गहढेन महाध्यना। बङ्गाहतः स शार्छः स्वाद्रस्ट्वाप्रतामकः ॥ हति ॥ अतप्व शह्तताहतः हति अञ्चर्या अस्व संज्ञा पते हि रक्तवाल्याद्वः तेषु तेषु देवेषु तैः तैः न्याभिः अभिवोवदे। एकमेव दच्यं नानादेवेषु नाम-तामभिः अभिवोवदे। एकमेव दच्यं नानादेवेषु नाम-तामभिः अभिवोवदे। एकमेव दच्यं नानादेवेषु नाम-तानादेशह्यवेवहेम्यः प् च्वेयानि। प् तामतः तानादेशह्यवेवहेम्यः प् च्वेयानि। प् तामतः

and the second second

। गम हीर 'मित्रकृष्ट', १

#### рыбе

### Patiers

ग्राज्य व्याप्त: ( चि १२१४)

### HEP

ग०-जमिद्य (चि० श्रेप्र (पा०) - केन्नायम् (चि० हेशर्पर) - केन्नायम् (चु० देशर्पर) - जन्मज्ञम् (चु० देश्र्द) - जन्मज्ञी प्रसिद्धे (चि। देश्पर (पा०) - जन्मज्ञाम् सम्प्र (मा० देश्थ्र)

#### :4Belleb

के०—निज्यातकश्चतिकी वा ( विं २३।२२३ ) व०—गःषक एव शोधितः ( चि० २३।२२३ ) त०—गःषक ग्रीथितम् ( बि० २३।२२३ )

#### :EJ4Elbe

मः -- स्वाह्यस्वः ( विा॰ २६१९८४ )

#### HALFINS

व०—तेखी (व०)। ध्याप्रतेषा संखी (कछ०) (चि। १२१७२) —न्द्रवीभेद् एव ( चि। १६१९०८ ) त०—हिता ( चि। १२१७२ )

् हे सिंह ' से हे मेरी ! सम्म ! पार के मेरे ' हे . ह

#### शतकुसुमा

#### शतपत्रम

जे०—शतदलं, तदेव स्थलपश्वमित्यपरे (चि• श२५८) च०—शतपत्रं त्वरूणम् (सू० २५१४९) ग०—पग्न-नलिन-पुण्डरीक-शतपत्राणि चत्वारि पग्न-विशेषाणि (सू० ४१३४) —अरुणवर्णशतदल्लपुष्पपग्रम् (सू० २५१४९) —पग्नम् (चि० ११२५८)

यो॰-रक्तपद्मम् ( सू॰ ४।३४ ) -कोकनदम् ( सू॰ ४।३९ ) -पद्मसेदः ( चि॰ ३।२५८ )

शतपर्वा

जे०—श्वेतदूर्वा ( चि० ३।२५८ ) च०—श्वेतदूर्वा ( त्रि० ३।२५८ ) ग०—दूर्वाभेदः ( चि० ३।२५८ ) यो०—श्वेतदूर्वा ( चि० ३।२५८ )

### হারদুর্ব্বা

यो०- ज्ञताह्या ( सू० ४१२५, २६; चि० ३१२५०; ७८४, १९५ -शताह्वया ( सू० १४१३६ )

शतविषाणिका(पा०)

ग०-- वृहद्जम्झी ( चि० १०।४२ )

### श्वेता सुरसा

ग०-चेतां सुरसामिति श्वेतसुरसा, श्वेतशेफाल्डिकेखन्वे ( सू॰ २१४

#### शतवीर्या

च॰—शतवीर्यांसहम्रवीर्चे दूर्वे ( सू॰ ४१४९ ) —शतवीर्यांसहस्रवीर्चे दूर्वाद्वयम् ( शा॰ ८१२० ) ग॰—दूर्वा ( सू॰ ४४९ )

-श्वेतदूर्धा ( चि॰ ८११७५ ) यो०-सहस्रवीर्था दूर्वा । इतवीर्या तद्भेदः ( सू० ४१७९ ) -- इातवीर्या-सहस्रवीर्या दूर्वाह्रवम् ( ज्ञा० ८१२० ) -- दूर्वाम् ( चि॰ ८१९७५ )

# যন্ত্রজাবনী

प॰—कटुरोहिणी ( सू॰ ४१४; २७१९६ ) ग॰—कटुकी ( सू॰ ४१४ ) —कटुरोहिणीपत्रम् ( सू॰ २७१९६ ) यो॰—कटुरोहिणी ( सू॰ ४१४ ) —कटुका ( सू॰ २७१९६ )

#### राङ्खपुष्पी

ग०-चोरपुष्पी ( चि० १।३।२४)

### राक्तिनी

### शरी

च०-स्वनामप्रसिद्धा ( सू॰ २७/८८ ) ग०-हरिद्रापत्राक्रतिः ( सू॰ २७/८८ ) यो०-प्रसिद्धा ( सू॰ ४/३० )

-हरिद्रापत्राकृतिः प्रसिद्धा । तासां जाकं पत्राव्यम् ( सू॰ २७।८८ )

#### হাणः

यो -- इाणझाहमली प्रसिद्धी ( सु॰ २७१९९ )

#### द्राणपुष्पौ

च०-घण्टारवा (ब॰) घण्टारवः (कछ०) ( सू॰ १७७८) - <sup>9</sup>झतपुष्पा घण्टारवा (ब॰)। झणपुष्पी घण्टारवा (कछ०) ( वि॰ ८।१३५)

ग०-चण्टारवा ( सू॰ १७७८; ४१२३; वि० ८।१३५; क॰ <sup>२</sup>२१८-११ )

यो०-चण्टारवा ( सु० १७८; धारह; वि० ८। १३५)

- यहाँ मूरू में 'झणपुष्पो' पाठ है। चक्रगाणि ने 'झतपुष्पा' की व्याख्या की है।
- कल्पस्थान १।१४ के मूल को व्याख्या में उद्धृत कर उसीकी यहाँ व्याख्या है।

6 Vol IV ch.

# ( 5? )

### ( 25 )

#### Sitdle:

न०—चतुरबुष्ठः ( चि० ७१९४; १०१९९; १८१९४) — वतुरबुरुः ( चि० ३१६१ ) — वतुरबुरुः ( चि० ३१६१ )

नीव-चतुर हुर्सादयः प्रयीयाः ( क्र ८१३ ) - सारावयम् ( चि० ७१३८८ः ३०१९९, २७: ३८१९४९ ) योव-सारावयम् ( चि० ७१३८८ः ३०१९९, २७: १८१९४९ )

#### Detic

च॰--तयोः प्रयोगनाह-दन्तीरयादि ( क॰ १९१३ ) ग॰--प्ययिदेन्तीनासौषधिहरवते ( क॰ १९१३ )

#### :215:

कारि होते स्वर्धन्य नाले 'शरिका' होते प्रसिद्ध ( सू॰ भार ) मिन्द्रेन तेत्वन ते निर्देत

ग०- जारेषिकां घारपुप्पस्य ताली चारिकीते प्रसिद्ध। ( सू॰ भारथ ) विका तस्याः पत्रस्

यो०—हाईसीक्षां हारकाण्डस ( सू॰ भारह ) ( सू॰ १८१८इ )

#### PEPEPEIDIC

न०-गिरादिषधमूछ तुणपछमूलम् (चि० १८१९००) -गिर्पूर्वपछमूलम्-ग्रार्पूर्वपछमूलेनेति ''घरेष्ठद्रभेका-घानां शालीनां मूलमेव च'' (चि० अ० १, पा० १) इरवजोक्तेन घरादिपछमूलेन (चि० २२१२७) न०-चरेरेधादिरुं पछकं तुणपछमूलम् (चि० १८११४) -( शरमूलादिभिः) शरमूलादिपछमूलेः

यो०—घरेष्ठद्वयंखादि .....पृतत् हणवञ्चमूलम् (वि॰ ११९१०) (वि॰ १८११००)

( ७१११९ वर्षे वरादिपञ्चमुकेन ( चि॰ २२११७ )

यहिक्ती वर्ण-स्वसामप्रसिद्धा ( सुरु क्षाइर; चिरु इख्राहर) — शिह्लस्वीनुत्तः ( चिरु क्षाइर) — शिह्लस्वीनुत्तः ( चिरु क्षाइर) — शिह्लस्वास्तः ( चिरु हारहरु) — शिह्लस्वीनुक्ताह्म ( चिरु ९७१८० )

( 206108 0E1 ) :PEPDE-

( गाम ) मुन्द्रकाताद्र

च०—हाताहकफलं शरका इति स्यातम् ( स्ह॰ ) ( सू॰ २७।१४५ )

( המנוסצ off) HEIDOHIEEZ-ob

#### Delets

ग०—सतमुली ( चि॰ ८१३४५; चि॰ ११४१६ ) यो०—सत्मीयतावयी प्रसिद्ध ( सू॰ २७१९७७ )

#### FABIDIC

न्यान्य ( सू॰ २७१९४ विह्य स्यातम् ( सू॰ २७१९४ ) भो०—ेंशतहरूकलं वताहायाः प्रलम् ( सू॰ २७१९४ )

#### IBIBIC

व॰—घाताहे हे-याताहे हांत रातपुर्ध ( सू॰ ३१२१ ) ग॰—घाताहे-मौरीशखलाहये ( सू॰ ३१२५ ) म॰—उमे शताहे-मौरीशखल इंखाहये ( सू॰ ३१२१ )

यो०—शतपुरपा । शलुका हति प्रथिता ( सू॰ ३११३७, - जातपुरपा ( सू॰ ३१२०; चि॰ ३१२४६; १३११०४,

- जमे शताह्ने- जतपुष्पामधुरिके ( सू॰ हा२१ ) - मधुरिका ( वि॰ ८१३१९ ( या॰ ) - मधुरिका ( वि॰ ८१३१९ ( या॰ )

#### THIS

#### Healeitig

च०—द्यमी चिरियः, तदन्तमेतं भान्यम् ( सू० २७।३४) ग०—सूपयोति मुद्रमापादि ( सू० १४।४२ ) — सूपयोतिः श्वमीधान्यमुच्यते ( सू० २७।३८ ) — मुद्रादिकमुक्तम् ( सू० २७।३०९ ) यो०—शमीधान्यानि सूपयोत्तयः ( सू० २७।३८ ) — मुद्रादिकम् ( सू० २७।३०९ )

१, व० मे इस स्थल पर 'श्वाहक' पाठ है। पाठान्तर भुम्प्रार्गनं' है। किन्तु कल० के मूल में उपयुक्त शब्द है तथा उसकी व्याख्या भी की गई है। २. वहाँ मूल में पाठ भाषांभं है किन्तु योगोन्द्रताथ ने

२. यहाँ मूल में पार भाषाले, हैं किन्तु योगीन्द्र 'शुत्ताहरू'की व्याल्याकी है।

- —प्रसिद्धः ( चि॰ ३।२५८ ) यो॰—ज्ञालतालौ प्रसिद्धौ ( चि॰ ३।२५८ ) द्याल्ठकल्याणी च॰—ज्ञालिख्रभेदः ( ब॰ ) । ज्ञालिख्रीभेदः ( कल॰ ) ( सु॰ २७।१०२ )

शालपर्णी —'शालिपर्णी' शब्द केवल सिद्धिस्थान में उपलब्ध होता है।

#### হাালিঃ

च०-रक्तशालिः ( सू० ५ा५, १२; २९१३१ ) - इह च द्रव्यनामानि नानादेशप्रसिद्धानि, तेन नाम-ज्ञाने सामर्थ्यं तथाभूतं नास्त्येवान्येषामपि टीका-कृतां, तेन देशान्तरिभ्यो नाम प्रायशो ज्ञेयं, यत्तु प्रच-रति गौढे तल्लेखिण्यामोऽन्यदेशप्रसिद्धं च किंचित्। ....अन्न च शाल्टिहॅमन्तिकं घान्यस् ( सू० २७१८ )

ग-हैमन्तिकधान्यम् (सू० ४११७, ६१४३; चि॰ ५१११०) —हैमन्तिकशूकधान्यम् ( सू० ५१५ )

—शालीनां लोहितशालितण्डुलानाम् (सू॰ १५१९६) —शालयो रक्तशाल्यादीनाम् (सू॰ २१।३१)

—अन्ये शालयः—ये चान्ये शालयः शुभा इति हैम-न्तिका येऽन्ये शुभा शूकधान्यविशेषाः कर्दमक-पाण्डुकपुष्पाण्डकपुण्डरीकशतभीरुकलोध्रपुष्पकका-ज्वनकमहिषसस्तकहायनकदूषकप्रभृतयः

( सू॰ २७१९ )

-हैमन्तिकधान्यमूलम् (वि॰ ८।१३९; चि॰ ३।२५८)

- -हैमन्तिकधान्यानि शूकसंज्ञानि ( चि० ४।३६ )
- शालिधान्यम् ( चि॰ १४१२११ )
- -शालीन् शास्यबम् (सि॰ ३१५९)
- यो०-अकण्डितशुक्लो हैमन्तः। कण्डनेन विना शुक्ला-हैमन्ताः शालयः स्मृतः। इति। (भा० प्र० घा० ९।३)। कण्डिताः शुक्ला अकण्डिता शुक्लाश्च हैमन्ताः शालय इत्यन्ये (सू० ४।९०)

—रक्तशालिः ( सू० ५१५, १२; ६।३८; चि० ५।११०; १९।३९ )

--चुणः सितः स्मृतः शाली रक्तो वीहिरुदाहतः । इति । ( सू॰ ६।२८ )

-शाल्यन्नं शालितण्डुलान्नम् ( सू॰ २११५२)

( =3 )

यो०—स्वनामप्रसिद्धा ( सू० धा३२ ) —शिलारस इति स्याताम् ( सू० भा२३ ) —शल्लकीवृत्तः ( वि० ८।१४४ ) —शिलारसः ( चि० ३।२६७ )

- शल्छकीकाष्ठम् ( चि॰ १८१८० )

### হাকিঃ

च०-बृहरपत्रस्तरुः ( चि०<sup>9</sup> शहेरि ) ग०-शाकवृत्तः स्वनामस्यातः ( क० शरे५ ( पा० )

#### शाद्वलम्

च०-दूर्वा ( चि० १६।१२१; २१।७५ ) ग०-नवतृणम् ( चि० १०।४८ ) -सदाहरिते देशे वर्त्तते, तेन यत्र भूमौ सादाख्यं नव-तृणं जातं वर्त्तते तत्ततृणस्थानमृत्तिका शाद्वऌ इति प्राह्यः ( चि० १६।१२१ ) -नवतृणस्थानमृत्तिका ( चि० २९।१३१ ) यो०-नव गुणम् ( चि० १०।४८; १६।१२१ )

#### शारदः

च०-वरकोद्दालकादयः षष्टिकविशेषाः, केचित् कुधान्यानि चरकादीनि वदन्ति ( सू॰ २७१४ ) यो॰-वरकादयः षष्टिकभेदाः । कुधान्यविशेषाः इति केचित् ( सू॰ २७११४ )

### -- पष्टिकभेदः ( चि॰ १४।९५ ) शार्ङ्गे छा

च०-काकतिक्ता ( सू० २७।९६ ) -गुझा (वि० ८।१३५; चि० १८।७१; २७।३३, सि० ३।५६)

#### शालः

जे॰—साल एव सालसारः ( चि॰ २५७८४ ) ३०—शालस्त्रिविधः । तन्न वृहद्वृद्यः शाल इति विवच्तितः ( सू॰ २५१४९ )

-शालकाष्टम् ( वि० ८। १४४ )

१. इस स्थल पर मूल में 'शाक' का पाठ नहीं है।

#### शाल्मलिः (ली)

जे०-ज्ञालमलीवेष्टं खपुरमित्यर्थः । ( चि॰ १०१९ ) च०-- शाल्मलीवेष्टकः शिमलीआठा ( ब॰ )। शाहमली शिमली आठा ( कलु॰ ) ( सु॰ ४।३२ ) - ज्ञाल्मलं ज्ञाल्मलीवेष्टकम् ( चि० १५।११ ) - शाहमलं शाहमलीवेष्टकम् ( व॰ )। शाहमझं शाहमली ( कल॰ ) ( चि॰ २७।२९ ) -शाहमलीश्लेषमिति शाहमलीवेष्टकम् (चि॰ ३०।९१) ग०-- शालमली शाल्मलीवेष्टः ( सू॰ ४१३२ ) -शाल्मली शाल्मलवृत्तः (वि॰ ८।१३५) -शाइमली शाहमलीवेष्टकम् (चि• १४१२०२) -शाल्मलंश ाहमस्याः ( चि॰ १४।२२५ ) -शाल्मलीनिर्यास मोचरसा ( चि. १४।२२७ ) - ज्ञाहमलं ज्ञाहमलीवेष्टम् ( चि॰ १५।१११ ) यो०-ज्ञाल्मळी ज्ञाल्मलीवेष्टः ( सू० ४१३२ ) -शणशाल्मली प्रसिद्धी ( सू॰ २७१९ ) -प्रसिद्धः ( बि० ८।१३५) -शाल्मलं पुष्पं शाल्मलीपुष्पम् ( चि॰ १४१२२५ ) -शास्मलिनिर्यासः मोचरसः ( चि॰ १४१२२७ )

-शालमलं वेष्टम् (चि॰ १५।११३)

#### शाबर(कः)

च॰—सावरकं लोध्रम् ( चि॰ २३१५५ ) ग॰—सावरको घवऌलोधः ( चि॰ २३१५३ ) —सावरकं पश्चिकाख्यं स्वेत्तलोधम् ( चि॰ २६१२१३ )

### হিাহাণা

ग०- शिशु इति ख्यातः ( चि॰ १।२।१२ )

### হায়া

जे०-विट्गाकं प्रवेदेशे प्रसिद्धम, मध्यदेशे छोहितफुरूछं शोभाअनकं कथ्यते प्रायः । ( चि॰ ३।२९७) च॰-विटपशोभाअनः (ब०)। विटपं कोभाअमम (कछ०) ( सू० २७।९७०) --शोभाअनभेदः ( चि० ३।२९७) ग०-शिमूणि शोभाअनवीधानि ( सू० २।३) --शोभाअनम् ( सू० २।२३; १४।३१; वि० ७।९७; ८।११५, चि० ३।२६७)

-रक्तशोभाजनः (चि॰ २।२६७)

- शिम्रणि शिम्रबीजानि ( चि॰ १७१८)

-( अन्ये शालयः)-अनुक्ता अन्ये च एवंविधाः कईंमकपुष्पान्तकपुण्डरीकलोध्रशूकशतभीरुकादयः ये ग्रुभा रक्तशाक्यादिसदृशाः शालयः अकण्डितशुक्लाः हैमन्ताः । काण्डनेन ...स्मृताः ( भा० प्र० ) इति । कण्डिताः शुक्ता अकण्डितशुक्लाश्व हैमन्ताः शालयः इत्यम्ये ( सू० २७१९ )

--( ··· नैषधकादयः )-- आदिझब्देन यवपत्रिकादयः शालिविशेषा गृद्यन्ते । ते च शालयः शालिविशेषाः ( सू० २७।१२ )

- झालिषष्टिकमञ्नम् ( चि० १।९।७६, १।२।११) - झालिषष्टिकौ प्रसिद्धौ ( चि० ४।३६ ) - झालीन् शाल्योदनम् ( चि० ४।८७ )

#### शाऌकम्

ग०-ज्ञाॡ्कानि कुमुदादीनां कन्दाः ( सू॰ ५१९० ) --पद्मादीनां कन्दः ( सू॰ २७।११६; चि॰ ३।२५८; १४१९; २९७७५ ( पा॰ )

#### शालेयम्

व०—चाणक्यमूर्छ मरौ प्रसिद्धं, किंवा झालेयमिति मिस्तेयं पाटकप्रसिद्धं, बचनं हि—"चाणक्यमूल्लमिस्तेये झालेयाभिक्ष्यया जगुः" इति । ( सू० २०१९०० )

ग॰ — चाणक्यमूलं मगधे, प्रसिद्धम् ( सू॰ २७१७० ) —जम्बू: ( चि॰ ४१७५ )

यो०—चानास्यमूलं मरौ प्रसिद्धम् ( सू॰ २७१९७० ) —जम्बू: ( चि॰ ४७५)

#### शाल्मल(लि)कः

च॰—झाल्मलिको रोहितकः, स्वरूपशास्मलिर्वा ( ब॰ )। झाल्मलिको रोहढ कः, स्वरूपशास्मलिर्वा ( कल॰ ) ( वि॰ ८१३१४ )

—ज्ञाहमलकः ज्ञास्मलीभेदः, रोहितको वा (१क०.६।८) यो०—ज्ञाहमलिको रोहितकः ( वि० ८।१३५ )

२. इस स्थान पर मूल में 'शाल्मछीमूछ' पाठ है। जकपाणि ने इसकी व्याख्या में विमान ८।१३५ का सन्दर्भ उद्धृत किया है जिसमें 'शाल्मलक' पाठ है।

### ( 58 )

( 52 )

शितिवारकः

च०-- शालिब्रः (ब०)। शितिमारकः शालिब्रः (कल०) (चि० २६१५६) -'शितिमारकः कुन्दकुसुमस्यातः ( कल० )

( चि ? ? !! ? . ) -शालिबः (सि॰ ९८)

ग०- शितिमारकः शालिखः ( चि॰ २६।५६ ) शिबि(म्बि)रः

च०-शिबिरस्तीरभुक्तौ 'सिद्ध( का )क' इत्युच्यते (स॰ २७११८)

ग०-...सर्वे तृणसम्भवाः ( सू॰ २७।१८ ) यो०----- शिम्बर--- पुते तृणबान्यविशे गः ( सू० २७१८ )

### शिम्बः (म्बी)

च०-विविधाः शिम्बीजातय इति कृष्णपीतरकश्वेतकृशि-म्बीभेदा इस्यर्थ; ( सु० २७१३ )

- ग -- शिम्बी चैदलयोनिर्मुद्रादीनां शिम्बी अपरिणताव-स्थिकी शिम्बीखुच्यते ( सु॰ २७।३२ )
- यो०--विविधाः झिम्बिजातयः-विविधाः कृष्णपीतरक्त. रवेतकिम्बीभेदात् नानाविधाः क्षिम्बीजातयः

( 15105 .B) इह शिम्बी मुद्रादीनां आर्द्रफल्कि ( सू॰ २७१३२ )

# शिरीषः

ग०-इहद्युव्वितीवत्वक ( चि॰ ९१७० ) -जिरीषकुसुमानि द्विरुक्स्या स्वरुपवृष्ट्रविद्धरीषकुसु-माबि ( चिः २११९०-९१ ) - हौरीषी शिरीषस्य स्वक ( चि॰ ७।९६ )

यो०- शैरीची झिरीयसम्बन्धिनी ( चि० ७१९ )

#### शिलोबुभेवः

जे -- पाषाणमेदः ( चि० ३०१९० ) च॰ - ? शिलोद्भवं शैल तस् ( चि॰ १५११३ ) ग०-शालिबः (चि॰ १५।११३) यो०-पाबाणमेहम् ( चि• १५११३३ )

#### शिवा

NEFRIES 9 30 3070 ग०-- हरीतकी ( सु॰ ४१४९; शा० ८१२० ) यो०-हरीतकी ( सू० ४१४९; राा० ८१२० ) -सितेत्वन्न शिवेति कजिस्पाठः । शिवा इशेतकी ( Teo 16160 ( UI0 )

१. 'कुन्दुरुक' की व्याख्या में (देखें कुन्दुरुक ) २. इस स्थान पर मूल में 'शिकोदमेद' पाठ है।

### शीतकः

च॰—अम्ललोटः ( ब॰ )। झीतकोऽम्बुलोठकः ( कल॰ ) ao 61980 )

ग०-चालिन्नफलम् ( वि० ८१९४० ) यो०-अम्ब्रलोटकः ( वि० ८१९४० )

### शीतकुम्भिका

जे --- शीतकुम्भी काष्ठपाटला ( चि॰ ३।२५८) च०--शीत क्रिमका काष्ठपाटला ( चि० हारपट ) ग०-कुम्माइलता ( चि० ३१२५८ ) यो०-कुम्भीरिका छता ( चि० ३१२५८ )

### शीतपर्णी ( पा० )

जे०--- वृद्धकल्म्युकः, पानीयवहलीस्यपरे ( चि॰ ३।२६७ ) च०-- वृषकछम्बुका ( चि० ३।२६७ )

### शीतपाकी

जे०-दुर्बा ( चि॰ ११२५८ ) -गण्डद्वां (ब॰)। गन्धद्वां (कछ०) (चि॰ ३१२५८) -- ज्ञीतली (सि॰ ३।५३) ग०-काकोलीप्रमेदः ( वि॰ ८।१३९ ) -शीतला (चि० ३१२५८) यो०-शीतला ( वि॰ ८।१३९ ) Tribade 240 -काकोछी ( चि॰ ३१२५८ )

### श्रीतफलम्

यो०- रावणास्लिकेति प्रसिद्धम् ( सू० २७।१४२ )

#### शीतवल्ली

यो०-नीछद्वां (दिन ३।२१७) ेशुकनासा

### जे०-चमकारबटः कुम्जक इति लोके। (चि० ३०१५३)

### Staast ....

TOP TORONO TA

| च०                 | स्॰ भारह    | )    | 1271 15 12 19 19 |
|--------------------|-------------|------|------------------|
| ग०                 | सू॰ भारह    | )    |                  |
| यो०-गुक्वई प्रन्थि | ार्णम् (सू॰ | 1128 | BURNES ST        |

१: 'इवेतक्मिमक' इति पा० २. यह शब्द मूल में नहीं किन्तु व्याख्या में है। ३. यह चकपाणिसमात पाठ नहीं है किन्तु गंगाधर दारा

> अक्तित है। In isoupe Dortyne

( 35 )

### जिर्म शास्म

व०-स्वदेश्वतं शाकमिस्येके ( कळ० ) ( चि० 1912) ग०-पहुपत्रं ताळिताज्ञाकमिति लोके ( चि० 1912) थो०-ग्रुप्केप शाकेत शुप्कपटुशाकेत लखितापाता-शाकेत ग्रुप्कशाकेत । शुप्कपटुशाकेत लखितापाता-हति वत्रेषु स्थातेत हति वा ( चि० 19122 ) नाकप्रायमम

### HEART

वः—श्रूवनित धान्यानि शूरुधान्यानि ( सू॰ २७१६) न — शाढिपधिकाध्यान्यत्वत्तोधूमादिकञ्च (सू॰ १४१४३) — हिविधं शूरुधान्यं सुधान्यक्रेयात्वमेदात् ( सू॰ १४१४३) विविधं शूरुधान्यं सुधान्यक्रेयात्वमेदात् ( सू॰ १४१३३)

### रिकाइ

न०—'वाराहीइन्द' हति स्याता ( चि॰ ९१४६ ) ग०—वाराही ( चि॰ ९१४६ ) यो०—वृद्धहारहम ( चि॰ ९१४६ ) विर्णानिहाइन्द ( चि॰ ९१४६ )

#### Hipar

व०-ग्रुव्हो ( सू० थाई ) - श्रङ्गेरमिति श्रङ्गेर्रास्त्र ( सू० १६।द्र हाथनित्यनं रस् निवेधयति ( चि० ११।९५३ ) ग०-ग्रुव्हो ( सू० थाई; चि० ८।९२६; १था८९; २४।९२९; ग०-ग्रुव्हो ( सू० थाई; चि।० ८।९२६; १था८९; २४।९२९;

- श्रह्नवेरमाद्रक्त (स्॰ १३१८६) - शह्नवेर शुल्क शुण्ठीति यावत, आद्रकस्य पुनः

१. यहाँ मूळ में 'शूक्ष्यात्य' पाठ नहीं हे। २. इस स्थळ पर नक्तपाणिदचसम्प्त 'सूर्वपणी' पाठ हे।

( 18112 ob] ) DISIP

### असिः

#### 3\$ACE:

न॰---मुरस मज्जरी पणीसमेदः (चि॰ २३।१०१) ग०----मुरसग्रहमर्थरी ना (चि॰ २३।१०१) श्वेततुरुसी-मज्जरी ना (चि॰ २३।१०१)

#### 126

न०-जन्म् ( वि० ८१३३९ ) स०-जन्म् सि:चीरा विदारी ( वि० ८१३३९ ) यो०-शक्ता ( वि० ८१३३९ )

#### Infe

व०-ग्रुभा इति विश्वेषणं पिष्वव्याः ( चि॰ ४१९४४ ) ग०-वंश्वलोवता ( चि॰ ४१९४५ )

यो०-पिरवली ग्रामा-ग्रामा पिरवली। ग्रामेति पिरवली-तिरोवणं। ग्रामा चंत्राळां नेतित के नित्ता त्या मन्यते। समात्ततन्ते हारीतादाव रहरतात्। तथा च-तालेशं मरिचं ग्राण्ठी पिरव्ययोऽवांत्राका मता। स्वत्तेलाद्वांत्राके दयात् वार्क्राष्ट्रपळ भवेत्॥ हति॥ स्वत्राह्य द्यात् वार्क्राष्ट्रपळ भवेत्॥ हति॥

#### হীৰ।

व०—कासमदेः ( सू० २७।८८ ) —ेंश्ववा कासमदेः, रूखदेवाजं धाकमिस्वेके ( चि० १९।३१ )

ग०-कासमदः ( सू॰ १७१८९ ) वो०-कासमदः ( सू॰ १७१८९ )

१. 'युक्छम अरी' इति पा०। मूलपाठ 'युक्ल सरम करी' है। वक्त पाणि दत ने सरस मजरी की व्याएया किया है, तथा व्यास्या में उद्धत मजरी की व्याएया किया है, तथा व्यास्या में उद्धत मजरी की व्यास्या किया है, तथा व्यास्या में उद्धत मजरी की पाठान्तर 'युक्ल मन्जरी' दिया है।

र सहा मूळ में 'शुरकशाक' पाठ है, जिन्ते वक्तपाणिरच ने

i fin ipaipe fie ipig'

- अन्नी क्रक्र क्रम् क्रि अन्नटक्र क्रम्ने क्रिक्स्य अन्ने ( العام الا المالية )

### भुषाविषम्

व॰ — 'प्तेषां च संज्ञासंबन्धे शवरकिराताद्य एव तीत्रधाः प्रमाणं, ते डि गुहपरंपरचा ब्याख्यानयन्ति

र ( चिन् इराइर ) ग॰—मुस्तकादि कन्दविषाणि ( चि॰ २२।१२ )

### ्रिदिः

व०—इकेसातकः (चि० १३।१८७) व०—चारिजमरूवुचः (चि० १३।१८९) —वारिजमहरू: (चि० १३।१८९)

### :क्रीबहि

( אפוט סבן ): וואדודור ( אפי שופע )

### मम्रिदि

ग० - चौळवम् ( सू० हा१८; भा२२ ) - मिविन्न: ( चि० हा१८; भा२२ ) - चौळवम् ( चि० हा१८ ) - चौळवम् ( सू० या२२ ) - वौळतम् ( सू० या२२ ) - विलापुर्ध तदाएयगस्यस्यम् (चि० हा२५ ) - वीळपुर्ध तदाएयगस्यस्यम् (चि० हा२५ ) - चौळपुर्ध तदाएयगस्यस्यम् (चि० हा२५ )

### मुरु।हाट्र

वित्वत्रिति ( राजनियण्डः ) कृष्ठविवयशमनत्वा

( अहराह की :51 स्वम उर्ग हो? (

ৰং- হাবান্তম্ ( বিং १९१৫ ) নং-- হাবল্ড হাবান্তম্ ( বিং ৪।१०१ ) -- হাবল্ড হাব্যং ) বাং-- দান্তম্ ( বিং হাহ্যং ) -- হাবর্ত্ত নিবান্তম ( বিং ৪।१०३ ) হামান্ত্রেম ( বিং হাহ্যং )

न०-चीभाक्षत्तः-पुनः शोभाक्षतप्रदाद्धितीयो विदपः होभाक्षतो गुद्यते ( सू॰ १४।३२ )

ाम होड़ 'ान्त्रीत्रत्रहु .?

- श्वहतेराद्रंकरसः आर्त्रकरसः ( बि॰ १३।१५३ ) वो०--ग्रुप्ठी ( सू० थाह, ४२, ४५; वि० ८।१३५, ९४२ हस्यादि )

( 55 )

### 175)वित्रुरि

व०—श्रूक्वेरी गोत्रिह्निमा, किंवा आद्रकाह्रतिः श्रह्नवेरी; यह*कं*— "श्रुह्वेरवदाकरया श्रह्नवेरीति भाषिता ।

"स्ट्रेन्ट्रव्याहरया स्ट्रहवेरीति भाषिता । हस्तुम्बुरुखमाहरया तुम्बुरूणि वदन्ति च ॥'' इति ( सू॰ २७१९७ )

ग०—ऋत्रहेरी ऋत्रहेराहाहासा स्वान्नहार सिंह क्षेत्र सिंह क्षेत्र भाष्यते । ''खह्नवेरवसाहस्या ऋहेरीने साथ्यते । ' सू० २७११७९ ( सू० २७१९७ )

। कितिहारहास अस्त्रिय । सहीसीति फिरिहेक - ०ि

तुहरू--"श्रुइवेरवदाइरुखा श्रुइवेरीति भाषितः। इस्तुम्बुरुसमाइत्या तुम्बुरूणि वदन्ति ॥" हति॥ ( सू० २७१९७ )

#### **丹泽51餐**54

ग०-ऋह्राहकं पातीयफल्स (सू० २७199७; चि० ३।१९४) यो०-जल्बल्ली शिक्राड्रा हति भाषायास (सू० २५।४९) - श्रङ्गाहकं पातीयफल्स (सू० २७।९३७; चि० ४।७९)

—सिंगाड़ा इति स्वातम् ( चि॰ २१११३४ ) —पातीयफलं । शिंगाडा इति स्वातम् ( चि॰ ३११५८ ) —श्रद्धारः श्रहारकः पातीयफलम् ( सि॰ ८१९०० )

### 1755117558

ाः – विक्रिति ( वि० ८१९२५ ) – क्रिक्रिन् ( वि० ८११३५ ) वो० – श्रेगाः ( वि० ८११३५ )

### 1524

ग०-स्क्रेड्रक्सी ( सू० धाइह; चि० गागहर; ८१९००; यो०-स्केटर्ख हो ( सू० धाहह; चि० गागहर; ८१९००;

( 55 )

- स्यासहजा जित्ते ( सि० १०१२५ ( पा० ) न्यानाहातां.स्यासाकास्तुणधान्यमेदाः। तेषां तण्डुळैः ( सू० २११६ ) - तितिधः । स्यासाकः हस्तिस्यासाकः जरुष्यासा-केष्ठ । कोस्टूषस्यासाकाद्यः तृणधान्यविश्वेषाः केष्ठ । कोस्टूषस्यासाकाद्यः तृणधान्यविश्वेषाः

#### :स्ट्रान्तिव

न०-स्थोताइकहरवद्भग्रदा हावांप ध्यांदाम्बाह्त-हिम्ही स्थोताहो गुहारे ( व॰ )। श्योताहहाद्वहु-किम्ही स्थानाहा गुहार किम्हो

X

ग०-रयोनाकस्य कट्वङ्गवर्दन युनक्रकावार्ट् भागद्र्यम् ( चि॰ १गाइयम्

dio-taainafier; ( Ho 8126 )

### linelis

वः-सीण्डतिका ( विः १९१६ २) -सीण्डतिका (वः) । सुण्डो (कल्रुः) (चिः १९१५४) -स्समुण्डेरो ( चिः १९१३, १८१९०३; २८१९५९; -सुण्डेरो ( चिः १९१६; १८१९०३; २८१९५९; -सुण्डेरो ( चिः १९१६?; १८१९०३; २८१९५९;

- रक्तमुण्डीरी ( ह० ७१३८ ) - सक्तमुण्डेरी ( चि० १११९९ ) - मुण्डोरी ( चि० १९१९९ ) - मुण्डोरी ( चि० १९१९९ ) - मुण्डेरी ( चि० १९१९९ ) - मुण्डेरी ( चि० १९१९ ) - मुण्डेरी ( चि० १९१९ ) - मुण्डेरी ( चि० १९१९ ) - भावणीइहतीयुगः-आवणीयुगं आवणी महाआवणे - भावणीइहतीयुगः-आवणीयुगं भावणी महाआवणे - भावणीइहतीयुगः-आवणीयुगं भावणी महाआवणे - भावणीइहतीयुगः-आवणीयुगं भावणी महाआवणे - भावणीइहतीयुगः-आवणीयुगं भावणी महाआवणे - भावणीइहतीयुगः- आवणीमहाआवणे - भावणीइहतीयुगः- आवणीयुगं भावणी महाआवणे - भावणीइत्ते भावणीमहाआवणे - भावणीइत्तं भावणीमहाआवणे - भावणीइत्तं भावणीमहाभाव - भावणीइत् भावणीमहाभाव - भावणीइत्तं भावणीमहाभाव - भावणीयुग्ते भावणीमहाभाव - भावणीइत्तं भावणीमहाभाव - भावणीह्तं भावणीमहाभाव - भावणीह्तं भावणीमहाभाव - भावणीह्तं भाव - भावणीं में भावणीं मित्रं भावणीं में भावणीं में भावणीं में भाव - भावणीं में भावणीं भावणीं में भावणीं में भावणीं में भावणीं में भावणीं भावणीं में भावणीं में भावणीं में भावणीं में भावणीं भावणीं भावणां भावणीं भावणीं भावणीं भावणाणी भावणीं भावणाणी भावणीं भावणाणीं भावणाण्णाणीं भ

- आवणीडूयं आवणीमहाभावण्या ( ाव॰ २१२१२१ ) - आवणीड्हतीयुर्गे:-आवणीयुर्गं आवणी महाभावणी च । भावणी मुण्डेरी ( चि॰ १८११०९ ) शीपगी

के -- कहफलस ( चि० हारपट ) च०-गम्भारी ( चि० हारपट ) जी०-गम्भारी ( चि० हारपट ) जी०-गम्भारी ( चि० हारपट )

> गः—द्योभाक्षतकः रक्तद्योभाक्षतोऽथवा किञ्चित स्थूल-प्रतः द्योभाक्षतकः (सू० १८।३२) वो०—द्योभाक्षतकः रवेतः (चि० ३।३६२) – त्योभाक्षतकः रवेतः (चि० ३।३६७)

नः — स्वाममूला जिन्द्र (सू॰ ११७७: ४१ (४);नि॰ ८११३६ ) — मिन्द्रसे: ( चि॰ २६११२ )

- जिट्टमयर ( 13. रयामा, तेन श्यामायास्त्रिता-- जिट्टमयर ( 13. रयामा, तेन श्यामायास्त्रितान् वाश्च कत्तर श्यामात्रित्रहरूतः । यथाप चाहणमूल्य विद्द्वोरहरुद्दा वस्त्र्या, तथाऽप्यश्यसंत्र्यायां श्या. माथा अगे पाठेनाधुरोषहरत्त्तया स्वामायाः प्रस्तं दश्वति । वे चात्र योगा वस्त्र्व्यास्तेऽह्तगया वा श्यामया वा उसाभ्यां वा स्वेषशारीहरादिवछात्तस्म-वेच्य कर्तव्याः ( क० ७१३ ) – प्रियद्द्वः ( सि० ६।२३ )

ग०-रयाममूला जिस्ते ( सू० ११७७; १४४१४; चि० १११३१ (वि हु० ११७७; १४४१४)

-रयामामूलविन्नुन्मूलस्य मलम् अस्णमूलविन्नू-स्वामामूलविन्मूलस्य भलम् अस्तमूलविन्मू-

-במותה מנולה ( ואס מווזצ )

-स्यामा त्रिवुत् (चि० ३०१४३; १२१२५; १४। १४) - स्वमुलम् (चि० ३०१४३; १२१२)

( श्व ०क ) साम रवाम। ( क् ० वाव )

-34 2011 ( 20 015 8)

( जहास कम्री हराव क ) मुहसे ।मामप्र-

( १३१७ ०क ) ाठहुरी ाठमुमाएउ-

- जिव्हरूयामयोरहणमूलजि्हहां कु 19197): ( ६० १९१९ ( क)

यो०-रयामसूला (वि॰ ८१३३६) - स्यामसूला (वि॰ ८१३३६)

( 25158 ;88108 .B) ) DER -

- स्वामाळ्या ( विं १४१५४ )

:#19153

व०-ह्यासाका हति रयामवासवीजानि (सू० २११९) (सू० २११९) व०-ह्यासाका हति रयामवासवीजानि (सू० २९।१९) व०-ह्यासाका हति रयामवासवीजानि (सू० २९।१५)

- स्वासाखासस्य वीजस् (स्॰ रवासाधास इति लोके,

वस्य झीयम् ( वि 81 रह)

**इवेतकरवीरः** च०-करवीरः (चि० ७१९५, १०६) इवेतनामा च०-- श्वेताऽपराजिता ( स्० १७७७) ग०--- श्वेतापराजिता ( सू॰ ११७७) यो०- श्वेतापराजिता ( सू० ११७७ ) इवेतभण्डी च०-अपराजिता ( चि॰ २३१२१० ) श्वेत(सित)मरिचम् च०-मरिचं सितमिति शोभाक्षनवीजम् (चि० २३।१९३) -श्वेतमरिचं शोभाञ्जनबीजम् ( चि॰ २६।२४५ ) ग०-सितं मरिचं रवेतमरिचं शोभाञ्जनबीजम् (चि० २३।१९३) -शुक्लमरिचात् शोभाक्षनवीजात् ( चि॰ २६।२४५ ( पा० ) -- श्वेतमरिचं शोभाअनवीजम् (चि॰ २६।२४६) **इवेत**शालिः च॰-अकण्डितशुक्लधान्यानि ( चि॰ २१।८० ) - श्वेतशालिमंगधे 'पुण्डरीकशालिः' इति ख्यातः

and the state of the second second

( चि० २१।९१३) ग०—धवळवर्णंशालिधान्यम् ( चि॰ २१।८० ) °द्दवेतइवेता

यो०-श्वेतापराजिता ( चि॰ १०१४२ ( पा० )

#### इवेता

१. चकपाणिदत्तसम्मत पाठ 'इवेता इवेता विषाणिका' है। इसमें इन्होने प्रथम 'इवेता' को पृथक् व्याण्या वी है तथा दूसरे 'इवेता' का 'विषाणिका' के साथ सम्बन्ध स्थापित किया है और इसका पाठान्तर 'शतविषाणिका' दिया गया है।

# ( 52 )

#### श्रीवेष्टकः

भ॰—नवनीतखोटी ( सू॰ ४।३२ ) —श्रीवेष्टकऌता ( कऌ० ) ( चि० २७।२९ ) ग॰—श्रीवेष्टो नवनीतखोटी ( सू॰ ४।३२ )

-नवनीतखोटी ( सू॰ ५।२३; चि॰ २३।५५ )

यो०-अवाहः ( सू० धा३२ ) -नवनीतखोटीम् ( सू० पा२३ )

### श्रेयसी

जे०-हस्तिपिप्पल्ठी (चि॰ २८१९४०) च०-श्वेतास्थाने 'श्रेयसी' इति केचित् , सा रास्नाभेदः (सू० ४१५०) -हस्तिपिप्पल्ठी (चि॰ १०१२०; १८१५३) -हस्तिपिप्पल्ठी (चि॰ १०१२०; १८१५३) ग०-गजपिप्पल्ठी (सू० २७१९०७) यो०-युक्ता युक्तरसा रास्ना । श्रेयसी तद्भेदः (सू० ४१५०) -गजपिप्पल्ठी (सू० २७१९७) -हस्तिपिप्पल्ठी (चि॰ १०१२०) -हस्तिपिप्पल्ठी (चि॰ १०१२०) -हस्तित्विर्पल्ठी सिति केचित् (च॰ १८१५३) -रास्ना (चि० १८१९६१)

#### %याहः

च॰--'नवनीतखोटिः' इति प्रसिद्धः ( सू॰ ३।३ ) ग०--नवनीतखोटी ( सू॰ ३।३ ) ग०--नवनीतखोटी ( सू॰ ३।३ )

#### इलेब्मातकः

च०--बहुवारः ( सू० ४११६ ) --- 'बहुवारक' इति प्रसिद्धः ( चि॰ २११८९ )

ग०-बहुवारः (सू० ४।१६) -होलवृद्धः (चि० २१।८९)

यो०-बहुवारः ( सू॰ ४११६ )

- इलेष्मातकफलं शेलुफलम् ( सू॰ २७१९५९ )

### श्वदंष्ट्रा

जे०-गोच्चरकः (चि॰ ३।२२४) ग०-गोच्चरकः (चि॰ ८।१०६) यो०-गोच्चरः (सू० २।१२, २२; २३।१२; चि० १।१।४२; ३।२५८ इस्यादि ) -गोच्चरकः (सू० ४।१५, २६, ३५; वि• ८।१३९;

चि० २१३१८ इत्यादि )

( 03 )

10-Halded ster: ( Ao 8155 ) -सदायुव्यी अक्ष्युविका ( क. १११८ ) ( he 612 obj ) - रसाकः (व०) । सदायुव्यो रसाकः ( कळ० ) 4 - 312: ( Ho 8153 ) HEIdeal ( oip ) rosist off ) :545157 - off वित्वक्लायः ( चि० १४११३९; सि० ३१८ ) 30-3498814: ( 140 581356 ) :FIBB ( 26月1 0日 ) 月日夏至一0日 ( >21215 0E] ) :1222E/5- 0h -कोवत सकीच कुड्रममाहः ( चिं रशा १४ ) ( 721212 0년 ) HH월 - · · 는 ( 675182 0戶1 ) 近日臺重一0長 महाद्वम ( 25112 061 ): FISTE-off ( 52617 obl ) :415=b- 1 ( 25612 이원) :환1238 - 는 1P3H ( २७९१६ ० हो :किमीतक: ( चि हाश्यर ) ( shell of the signer ) ( २७९१६ ० ही ) :कितिम्ही :किहम्स-० ह ( 2からに 0日 ):西日江町-0色 :4264 ( ३६१४ ० हो ) किछीय किछी छला छ-( אופדקמק קופדקטוב ( ושי קופור ( ושי אופולג ) - श्रद्रवाहक गीरवाहकम ( वि० शाहा ) - שווא מומאישא (נפי זוזומני זואוט -( 261812 ( 2-0105 0A) क्रमाः वहिकाः । प्रायेण ग्रभुवाकः वहिकाः हर्य्यन्ते dio-det: Aldal alidet ( Ho 8180 ) -aletalitat ( 140 4151; 181513 ) -गोर: पहिकः धारत्विहिकः ( स् ? 20115

1 5 ju fa Ipolpo fa

ाम माड 'ान किन्ही माग्र कार '!

निर प्रकार हे कि की कि कम के रहार महक .ह

-HEIJedi telas: ( fao 21924; 40 212-99 )

-इवेता गिरिकणिका--श्वेता चेति गिरिकणिकाविते-वणं, तेत रवेताऽपराजिता, यद्यते केचिद्धरिकणिका स्वन्दनामाहुः ( व॰ )। श्वेता चेति गिरिकणिका विश्वेषणम् । तेन श्वेतापराजिता युद्यते । केचित् विश्वेषणम् । तेन श्वेतापराजिता युद्यते । केचित् विश्वेषणम् । तेन श्वेतापराजिता युद्धते । केचित् गिरिकणिकां स्वन्दनमाहुः । ( करू० ) ( चि॰ श्राव्यत्प ग०--श्वेतापराजिताम् । श्वेतां सुरवमिति श्वेतसुरसा ग०--श्वेतापराजिताम् । श्वेतां सुरवमिति श्वेतसुरसा

र्षतेत्वीक्तांकिकेरवान्वे ( सु० २१४ ) —र्षतेतापराजिता ( सु० ४१२७; भारह; बि० ८१९४३, —र्रवेतापराजिता, र्थतेतारथाने ऋषनीति केनित् पठनित स रास्ताविशेषः ( सु० ४१५० ) —र्वतापराजिता ( चि० २६१२४३ ( पा० ) —र्वतापराजिता ( चि० २६१२४३ ( पा० ) व्येठ—र्वतापराजिता ( चि० २६१२४३ ( पा० ) वो०—र्वतेतापराजिता ( सु० १७७; २१४; ४१२७; भारह; को०—र्वतेतापराजिता ( सु० १७७; २१४; ४१२७; भारह;

#### ।कोइम । ७६४

के०-दाचा काचिन्छेता काश्मीरभवा, ता तु गुणः श्रेष्ठा भवति ( चि० २४१९८० ) व०-रवेतामिति सद्दीकां, श्वेता च दाचा काश्मीरभवा

रहेवा विषाणिका

( १४१०१ ० हो ) रिहासह स्वाणीका कार्या ( चि १०१४२ )

### IB-KEL

রি০—বরা ( বিত হাহ০৪) ব০— বরা ( বিত হাহ০৪) — বরা ( বিত হাহ০৪) ( বিত ভাগ্রহ) — হ্রेরবরা ( বিত ভাগ্রহ) — বরা ( বিত ভাগ্রহ)

( 076183 0월) 1b분

:1 存到 日

ा गाम होत्र 'किणिमिनिमिड्र' , १

, वहाँ मूल में भाषिक' झब्द नहीं है।

## ( 88 )

1674

:EB (818 of ) FERI-of ( HUPPIER OFT ) DEFT-OF

-समा समिकाचारः (सि॰ ७१९८ (पा॰) - Aut: ( 140 1188: 140 1131: 561585 ) (माह व्य ) मेडि सम्म-वन

-A44: ( 14 0 1188 ) वी -सर्वरसः सुना इति भावावास ( सू॰ ३१४ )

( 2hele of ) :218226-

#### :BJEB

( १७१०१ ० मा ) :मिमनेजाह-( 11181 obj :5511 :0112 01 : 154 - 014 1 - Aye: ( Ho alss: 140 38143 )

#### HUEBSDH

करीवपलालादित्रा 'बहुला सेवा: ( सु॰ २०19२३ ) криказирен і рака уланоры казры-ор

834 ( Ho Solds ) कतीकाहव हमार्यमाने जातमुद्दमित खत्राकृतिक का

यो०-सर्परवाहार छवह उद्रिदिशेष: ( स्. १०११२३ )

#### 10B

( शाह को ) : मिदाहरम्म । मार्कामून- वी

#### :000

( 266102 भी ) मेहम्म्र कार कार कार कार ( 1318:616:0 OB] ) HEEZ-( हार भू ) मार्कद्र किहार कि निर्माष्ठम-- भ

הפונו הפונה האיה ודשה הפקה'-אשוש सस् वयो गौरसवयः, इखक्स । एव विष्णुना विचेया छिड्यका परिमाणतः । ता शावित्रवेपाहित. विर्हिण हे में महत्म । हो हम क रिडिही - मुण्रिम मित । हेम्बर गृष्ठिम मिन संगृष्ठि . मुबे दिविमान्स किंग्रिसान-सिति हि हि कि 1 брат ранал (ран нын-:IPbp-

I olh Bit , La De, 's

( •3126 of ) Eld ( #0 35180 )

( אפוא ישואי ( ופושי ( ופי אולוצי ato-Haigedt at: ( Ho 8123 )

#### :IDPRB-:565BB

( heils off : 20 201 : 20 20189; 190 20194 ) (אצנוז טואלמו: לאס אואז: לאואל: (אס אואז: לאואלי ושט לוואלי 

#### ISSIB-ISBB

( >>6166 0 ) IPAHE 10515-( 35(17 0E] ) IBIBHE ISBIB-( לול יההונ off ) וששתם ושאמש-סנף ( 82125 0BJ ) IPSBB IPSBB -( हाहा आतला वमकवा ( वि. १३११३४ ) ( १२६१३६ ०म् ) किकमम १७२११३-- वासिला बमक्या ( वि० १३७० ) ( हरार कही ) कृतिकही राष्ठ्रह ) ( शह भी हातिक की कियाता ( सु॰ २१९ ) ( LALING OB! SAIL OB ) IDENE IBBB- OL -सातला चमेक्शा (के १०19२) 40-04831 44441 ( Ho 1100) अ०-यवसिक्तामेदः ( चि० २४१८४ )

### 1餐日号

( 22186 0191 ) 18時日 18日日-:当日日日-( Filts, 220 Eralla ) -Hill ( do sist 10 011 188! (do 33164: ( 22 'Bale of : ( Ao Bla: 140 Blae , 20 ( १३१११ ० मी ) कि कि कि कि कि कि कि - HARI ( 140 181964, 220; 23160 ) ( 3018 % ) IE 18 हिम 19:18 312 E-( 18 0 A) 12:142112 - ol ( इमाश वहार) ( क्यक) मिनमड्डाइव -खादिरी; 'वराहक्रन्ता' ह्रवन्ते ( व० )। मजिष्ठा, वराहकाःवा छात्राछिरिति ( कल् ) ( चि शावर ) । ( on ) क्रि मेडि 'हाहरू' गिन्तकहा मा 40-4161818181 ( Ho BIN )

#### :2212

( abele ole ) : EBik-olt

1 \$ ":olgalppi :luppe', ft op .?

# ( 83 )

— 'सारिवाद्वयम् अनन्तमूलं श्यामलता च ( चि० २३।२०२ ( पा० ) —द्विसारिवा श्यामलताऽनन्तमूलख ( चि० २३।१०२ ) यो०—अनन्तमूलम् ( सू० २।२४; ४।८; चि० ३।२०१, २१९, २५८; ४।७६ )

-अनन्ता ( सू॰ ४१९, १८, ३९ )

-शारिवा अनन्तमूलम् ( चि॰ १९।५० )

-सारिवा चोभे-द्वे सारिवे अनन्तमूले (चि० ७१९४५)

- द्वे सारिवे अनन्तमूळं श्यामळता च ( चि॰ ९१३५ )

-द्वे सारिवे श्वेतां ऋष्णां च । श्वेतसारिवा अनन्तमूलं, कृष्णसारिवा श्यामल्ता ( चि० १०१२ )

-सारिवाद्वयं श्वेतऋष्गभेदेन । श्वेतसारिवा अनन्त-मूलम् । कृष्णसारिवा श्यामलता ( चि॰ १४।१६० )

### सिञ्चि(म्बि)तिका

ग०—सिम्वितिकाफलं स्वनामख्यातम् ( सू॰ २७१४२ ) यो० – सौवीरबद्रमेदः अतिमधुरः मुष्टित्रमाणः उत्तरापथजः ( सू॰ २७११४२ )

#### सितः

यो०—·····सितः गौरः । एते तत्तदाक्यशालिभेदाः ( चि० १४।९५ )

#### सितगिरिः

च०- श्वेताऽपराजिता ( चि० २३१९५ )

#### सिता

च॰--- श्वेतदूर्वा ( सू॰ ४१८ ) ग॰--- सितालता श्वेतदूर्वा, दूर्वा तु प्रचरिता (सू॰ ११२७) यो॰--- सिता शर्करा । लता मझिष्ठा । अथवा सितालता श्वेतदूर्वा ( सू॰ ११२७ )

-श्वेतदूर्वा ( सू॰ ४१८ )

-सिता शर्करा सितेत्यत्र शिवेति क्वचिरगठः । शिवा-हरीतकी ( चि० १८।८७ )

### सितालता

ग०-सितालता श्वेतदूर्वा, दूर्वा तु प्रचरिता (सू॰ ३।२७) यो०-सिता शर्करा। लता मन्जिष्ठा। अथवा सितालता श्वेतदूर्वा ( सू॰ ३।२७ )

१. इस स्थल पर गंगाधर दारा दो बार 'सारिवा' पाठ स्वीकार किया गया है। चक्रपाणिसम्मत पाठ में एक स्थल पर 'शिरीष' है।

#### सलोमशः

यो•-शिरीवः ( सू॰ ३१४ )

#### सह(हा)बरः

जे०-सहाचरः कण्टशेलियाकः (चि० २८११६१) च०-सहचरः झिण्टिका (व०)। सहचरो झिण्टिकी (कल्ठ०) (वि० ७२१) -सहचरः झिण्टी (चि॰ २६१२६४) -सहाचरः सहचरः (चि० २८११४४) ग०-सहाचरस्य झिण्ट्याः (चि० २८११४४) -सहचरात झिण्ट्या मूल्टम् (चि० २९११३९) यो -सहचरः झिण्टिकी (वि० ७२१) -सहचरः झिण्टी (ज्ञा० ८१९९)

### सहदेवा

ग०-पीतपुष्पद्वण्डोत्पला ( वि० ८१९३९ ) यो०-पीतपुष्पा दण्डोत्पला ( वि० ८१९३९ )

#### सहस्रवीर्था

ष०—शतवीर्यासहस्रवीर्थे दूर्वे ( सू० ४।४९ ) —शतवीर्यासहस्रवीर्थे दूर्वाद्वयम् (इशा० ८।२० ) —दूर्वा ( सि० १२।१९।२ ) ग०—दूर्वाविशेषः श्वेतदूर्वा ( सू० ४।४९ ) —शतबीर्या सहस्रवीर्या श्वेतऋष्णदत्त्भेदेन दूर्वाद्वयम् ( शा० ८।२० )

-दूर्वाभेदः ( चि० ४।१०२ ) यो०-दूर्वा ( सू० ४।४९ ) -दूर्वाभेदः ( चि० ४।१०२ )

#### सहा

जे०—माषपर्णी ( चि० २८।१६२ ) च०—ब्रृत्तसहा ( कऌ० ) ( चि० ३।२६७ ) ग०--नीलझिण्टी ( चि० २८।१६२ )

#### सारिवा

न॰-अनन्तमूलम् ( सू॰ धा९ ) -द्वे सारिवे इति श्यामलताऽनन्तमूली च (चि॰ १०१२१ ) -द्विसारिवेति अनन्तमूल्रश्यामे (सि॰ ९८ ) ग॰-अनन्तमूलम् ( सू॰ धा९ः पा६४ ) -शा(सा)रिवा अनन्तमूलम् (चि॰ श२५८, धा७६ ) -शारिवा चोभे इति श्यामलतानन्तमूले द्वे (चि॰ ७१३४५ )

### सिद्धार्थः

ग०- श्वेतसर्षपः ( इ० १२१७५ ) - सिद्धार्थकः-सिद्धार्थः श्वेतसर्षपः ( चि० ९१६९ ) - सिद्धार्थकैः श्वेतसर्षपः ( सि० ७१२५ ) गे०-सिद्धार्थकः श्वेतसर्षपः ( चि० ९१६९ ) - श्वेतसर्षपान् ( चि० १५११२५ )

### सिन्दु(न्धु)वारः

च॰—सिन्धुवारः निर्गुण्डी ( सू॰ ३।२८ ) ग॰—सिन्धुवार इह निर्गुण्ड्याकारशुक्ळपुष्प इति भेदः ( चि॰ २३।५६ )

- -सिन्धुवारिका निसुन्दारः ( चि० २३।७९ )
- -सिन्धुवारिका निर्गुण्डी ( चि॰ ३०।२७१)

यो०-सिन्धुवारः निर्गुण्डी ( सू० ३१२८ )

#### सुगन्धिकः

च॰-इह च द्रव्यनामानि नानादेशप्रतिद्धानि, तेन नाम-ज्ञाने सामर्थ्य तथाभूतं नास्त्येवान्येषामपि टीका-कृतां, तेन देशान्तरिभ्यो नाम प्रायशो ज्ञेयं, यत्त प्रचरति गौडे तल्लेखिष्यामोऽन्यदेशप्रसिद्धं च किंचित् (सू॰ २७१९)

-हायनकाद्यो धान्यविशेषाः ( नि० ४१५ )

- ग०-इहाभिहितानां शुकधान्यानां नामानि नानादेश-प्रसिद्धानि । तानि सर्वाणि न सर्वे पुरुषा ज्ञातुं प्रभ बन्ति । तस्माद् देशान्तरतो नामानि प्रायशोऽतु-संधाय कुशलैंः ज्ञातच्यानि भवन्ति (सू॰ २७७९) -हायनकादीनां देशविशेषे स्वनाग्ना ख्यातप्रसिद्धा-नाम् (नि॰ ४७५)
- यो०—गन्धशालिसंज्ञया जालन्वरमगधादिषु प्रसिद्धः । अयं च देवशालिः इत्युच्यते । ... एते हि रक्तशाल्यादयः तेषु तेषु देशेषु तैः तैः नामभिः प्रसिद्धा । एकमेव द्वव्यं नानादेशेषु नानासंज्ञाभिः अभिधीयते । तस्मात् शूकशमीधाःयानि नानादेशकृषीबल्लेभ्यः एव ज्ञेया-नि । एते नामतः उक्ताः ( सू० २७.९)

#### सुतश्रेणी

च०-तयोः पर्यायानाह-दन्तीत्यादि ( क० १२।३ ) ग०-पर्यायदैन्तीनामौषधिरुच्यते ( क० १२।३ )

#### सुधा

जे॰—सेहुण्डः ( चि॰ २५।५३ ) च॰—गाङ्गेयिका (च॰)। गाङ्गेटिका (कल्ल॰) (सू॰ १।७०) —सौधं स्नुही ( चि॰ २५।५३ )

# ( \$3 )

ग०-दारुमूषगोदन्तादयः पार्थिवविषरूपाः ( सू० १७० ) - स्तुही ( चि० भा१०७; ७८७; १भा१८३; २१।१२६; २६।१३ इत्यादि)

-सौधं सुधायाः ( चि० २५।५३ ) यो०-दारुमूषादि पार्थिवविषम् ( सू० १।७० ) -महायुद्धः ( सू० ३०।६४; चि० ५।१७४ ) -स्तुही ( चि० ५।१०७, १५३; १३।१३८; १४।५२, ५७ इस्यादि ) 

#### सुनिषपणकः

ग॰—निद्रालुः ( सू० २७७८८ ) यो॰—शुशुनि इति वङ्गेषु ख्यातं शाकम् । तल्लचणं— चाङ्गेरीमदद्यैः पन्नैः सुनिषण्णश्चतुर्दलः । शाको जलान्विते देशे चतुष्पात्रीति कथ्यते ॥ ( सू० २७७८८ )

-सुशुनी इति वङ्गेषु ख्यातः शाकमेदः (चि०१४१२३९)

-सुषणी इति लोके ख्यातं च शाकम् (चि॰ १८/८९)

#### सुमनाः

च॰—सुमनःप्रवालाः–सुमनःप्रवाला जातीपल्लवाः ( सू॰ ३१४ )

-जाती ( बि॰ ८११३५ )

-सुमनःकोरकाः जातीमुङ्गळकाः ( व॰ )। सुमनसः चारं जानीसुमनःचारः ( कळ॰ ) .(चि॰ २६।२४१)

ग०—सुमनःप्रवालाः-सुमनःप्रबाला जातीपञ्चवाः कोमला एव ग्राह्या ( सू० ३१४ )

- सुमनःप्रवाला-सुमनःप्रवालानिति जाखाः 'कोमला-ङ्करितपल्ल्वान् ( सू॰ ३।१४ )

-मालतीपुष्पम् ( वि॰ ८।१३५ )

-मालती ( वि० ८। १४३)

-सुमनःप्रवाळः-सुमनःप्रवालेति मालतीकलिका (चि॰ ७।९४)

-सुमनसां माल्रायादिपुष्पाणाम् ( चि० २६११५९ )

-सुमनः मालती ( चि॰ २६१२४१ )

-सुमनः मालतीपुष्पस्य ( चि० २६१२५७ )

यो०—सुमनःप्रवालाःन्सुमनसां जातीनां प्रवालाः पर्ल्लवाः ( सू• ३।४ )

-सुमनःप्रवाला-सुमनःप्रवाळान् जातीपल्ळवान् ( सू० ३।१४ )

-जातिः ( वि० ८११३५, १४३ )

-सुमनःप्रवाळः-सुमना जाती । तस्याः प्रवालेन पर्वल-वेन (चि॰ अ९४)

( 83 )

-quiatic: (fet seises) (10126 0EJ) -A14: daysd: ( 140 201255 ) - बिरसा वेल्स्।मुदः ( सि॰ १८ ५० ) (१०११२ ०मी) :इम्रिककी-(266 0 0日) -सरसावेकी पर्णासमेही श्वेतकृष्णतुरुम्भी ( ould off ) : Bimphesy-( जरहार का ) सहस्राधका -छम् निष्ठात्मका विषया विषया विषया विषया विषय -सिरसादयः संख्रहीयदाः ( वि॰ ७१७ ) - अयम्मेसिसिसि वर्णासम्दाः ( से॰ ५६१८४ ) -विरसायकी प्रतासमंदी ( सू॰ 18122 ) - प्यास्म ( स् डार: चि गराग्हर) पा॰ - मुरसाइरेरक्तणिक्सरा पर्यार भेदाः ( सू॰ राष्ठ ) ( apies off) : Istophes-- मिरवर्ध्य करवार्य्य करवायेक्सी ( चि॰ १६११६९ ) - विरसमअरी तुल्सीमच्चरी ( चिं। २३।२१२ ) ( 128155 oF1 ) - युरसस्यास्तिस्य-अस्तियुरसः इष्णतुहस् - Atel goel ( fao sties ) -सरवाय निगुण्डी-मझरी ( चि॰ २३/५४ ) ( १०११२१ ०मे ) मिठम-( Ho all 15 ) किरछहाण्डहर्म दिस्मीलव दिस्मामरह-( oolh op) :Blubbbb ( 58813 ०ही ) कृमितिकह--- प्यासि: (स. रहा १६६९: चि रा १६१७ : १३११८६ (dlo)

- हिणशील में महीर हैं 'गुरस्य न पत्राणि पत्र हुव्याशुणस्य चे''।
- में जम के मान्द्रनीति गथा थीतीन्द्रनाथ के मूल में कर . इ. ब के मूल में का . इ. ब के मूल में का मुद्र में का मूल
- 1 5 'gi) B' JIP H of 135 .5

-सराह देववार ( रेव॰ ६१२६ )

40- 'देवदाह ( चिo ६१२६ )

क - हेवदाह ( चि. २८१११३ )

( olb ) hain fait of ) :Alter - out

- विराद्या गीर्वकक्रेडिंग ( वि० १४।१६० )

:BIDB

### **A4e**:

व०-पणसिस् ( सू० २७१७२ ) - सुमुखाद्यः फणिसम्हाः (पा० २१४) - सुमुखाद्यः फणिसम्हाः (वि० २११४३; चि० ३१२६७) - न्याकविश्वः ( चि० ७११) - पणसिसेदः ( चि० ११७२) - पणसिसेदः ( चि० २११४३) - पणसिसेदः ( चि० २७१७३) - पणसिसेदः ( चि० २७१७३)

-समुखादि फणिउसकात्ताः सुळसीमेदाः (वि॰८१९४२) - समुखादयः पणस्मिहाःहु( वि० ८१९५९ )

सीमेदाः ( चि० ३१२६७ ) - समस्यायन्तः यजासमहरूपणांसमणिव्ह्यकाः तुळ-वेवयाय्यः यजासमहाःई( वि० ८११यते )

### सरदाह

- व्यवहारः ( सू॰ ३८, १८, २४, २८; ४१९८ इस्वादि ) - देवदारु ( चि॰ १९११०५ ( वा॰ )

### (1#):HIZE

### TIPPFIJE

- सुरमिततिमिलम् ( चि भारह ( पा )

यो०-- तुल्सी ( सू० २०११६९ ( पा० )

### :878

चः—सुरुखादयः कणिज्झकास्ताः वर्णासभेदाः (ति॰ २१४) —सुरुखादयः वर्णासमेदाः (चि॰ ८११५९; चि॰ ३११६७) —सुरसमझरी वर्णासमेदः ( चि॰ २३१९०१)

ग०-सुरसां पणीमभेदम् । रहेता रहेताप्राणिताम् । भाव-सुरसां पणीमभेदम् । रहेतहोत्ताप्राणित्राध्न हेत्द्र से हरकासुरसामिति रहेतसुरसा, रहेतहोत्ताप्राम् । ( सुर २१४ )

-सरसायको हो वर्णासभेसे ( स॰ ४१३७ )

- युत्साजैकी ही पर्णासमेवी ( सू॰ १४।३२ (पा॰)

#### सुक्ष्मैला

यो०---सूचमायाः चुद्रायाः एलायाः फलानि ( सू॰ ५७७७ )

### सूर्यकान्ता

ग०-सूर्यकान्ता नाम लोके ( चि० ११४१७)

### सेव्यम्

जे०-उज्ञीरम् ( चि० २४।१५९ )

ग०-उज्ञीरम् ( चि० ६।५०; ७।१३२; १८।७३; २०।१२; २३।१०० ) यो०-उज्ञीरम् ( चि० ६।५०; ७।४६, १२८, १३२; १४।१६४;

(olb) 28102

### सैरेयकः

च०-सैरेयः झिण्टी (ब०)। ज्ञैरीयः झिण्टी (कल०) (सू० १४।३२)

ग०- श्रैंसीयो झिण्टी ( सू० १४।३२)

यो०--ज्ञेरीयः झिण्टी । सुरया इत्यपि पाठः (सू० १४१३२) स्रोमः

च॰—ओषधिराजः पञ्चदशपर्वो ( सू॰ २५१४० ) —सोम इव वर्धते हीयते इति यथा सोमवृद्धिचयौ, तथा तथ्कालमेव तस्य वृद्धिचयौ भवतः

(चि॰ ११४१७)

ग०—विज्ञानमौषघीनां-विंशतिविधि ओषधीनाम् ( सू० २५१४० )

- सोम इव चन्द्र इव कृष्णपत्ते प्रतिपदादिषु एकैक-तिथिषु उत्तरोत्तरमेकैककळ्या यथा चन्द्रो हीयते तथा पञ्चदशपर्णः सोमो नामौषधिराजः कृष्णपत्ते प्रतिपदादितिथिष्वेकैकपत्रेणोत्तरोत्तरं हीयते । तथा शुक्छपत्ते वर्द्धते चन्द्र इवति बोध्यम (चि० ११४७०) यो० - सोम इति । ओषधीनां राजा इति ओषधिराजः । पञ्चदश पर्णानि यस्य स पञ्चदशपर्णः । स सोमश्चन्द्र इव हीयते त्तीयते । वर्द्धते च । यथा कृष्णपत्ते प्रति-पदादिषु पञ्चदशसु तिथिषु प्रतिदिनं चन्द्रस्य एकैक-कळात्त्रयाः शुक्ळपत्ते च एकैककठावृद्धिः । तथा कृष्णपत्ते प्रतिदिनं सोमस्य ओषधिराजस्य एकैकं पग्नं त्त्रीयते । शुक्छपत्ते पुनर्जायते च (चि० ११४७)

# सोमराजी

च०- अवहगुजः ( सू॰ २१२४ )

१, 'अवन्तिजः' इति पा०।

यो•—देवदारुः ( सू॰ ३।३; भाषप; चि॰ ६।२८; १८।११२ ) —देवदारु ( चि॰ ६।२६ ) —देवदारु । ज्ञताह्नेति वृद्धवाग्भटः ( चि॰ १४।१६० ) सुवर्चला

चः — सूर्यभक्तिका, केचित् फप्पुकमाहुः (ब०)। सूर्यभ-क्तिका, केचिन्न फल्लकमाहुः (कल्ठ०) (सू० २७१९९) — <sup>9</sup>सुवर्चिका सूर्यावर्तः (चि० १२१६३ — सूर्यावर्ता (चि० १४११२३) — सूर्यभक्ता (चि० १९१३२) — सौवर्चलमिति सूर्यावर्तज्ञाकम् (चि० २९१५३) — सुवर्चलमिति सुर्यावर्तज्ञाकम् (चि० २९१५३) — सुवर्चलमिति सुनिषण्णकमाहुः (सि० ७१६१) ग० — सूर्यभक्तापुष्पम् (सू० २७१९९) — सूर्यमुखी (चि० १२१६३) — सूर्यमुखी (चि० १२१६३)

-सूर्यभक्ता ( चि॰ १७११३; १९१३२; सि॰ ७१६१ )

यो०—सूर्यावर्त्तः ( सू॰ २७।९९ ) —सूर्यंभक्तिका ( चि॰ १२।६३, ७२ ) —सूर्यंभक्ता ( चि॰ १४। १२३; १७।११३; १९।३२ )

#### सुवहा

च॰—<sup>2</sup>सुवहा त्रिवृत् ( सू॰ ४१४ ) —रास्ना हाफरमाली वा ( सू॰ ४१९६ ) ग॰—त्रिवृत् ( सू॰ ४१४ ) —रास्ना हाफरमाली वा ( सू॰ ४१९६ ) —रोफालिका ( वि॰ ७१९ )

यो॰-रास्ना । हाफरमाली वा ( सू॰ ४१९६ ) -होफालिका ( वि॰ ७२९ )

#### सुषवी

च०-कारवेल्छकः ( वि० ८।१३५; क० १।२२ ) ग०- पर्णासभेदः ( वि० ८।१३५ ) -वन्यकारवेश्वः ( वि० ८।१४३ ) -कुष्णजीरकम् ( चि० १५/८३ ) -कारवेल्वः ( क० १।२२ ) यो०-कारवेल्छकः ( वि० ८।१३५ ) -वन्यकारवेल्छः ( वि० ८।१४३ ) -कुष्णजीरकम् ( चि० १५/८३ )

१. इस स्थल पर मूल में पाठ 'सुवर्चला' है किन्तु व्याक्या 'सुवर्चिका' की है।

६, 'सरला' इति पा०।

( 23 )

### सोबर्णी( त्वक्)

( ब्हाहरी द्वाहरी के व्याहरी के व ( ब्हाहर के व्याहर के

#### 1719551

हाछत्वयी साराहूनं वा ( चिंब ३१२२४ ) यो०—हाछत्वर्ती ( सू० ४१७, ५०; पाहर; १३११९; चि।० १११५८; १३११५९ (पा०),हरबादि )

### log Buşindi

३०- दिथरादिमिः पञ्चमूलीहूवेन ( चि॰ २८१९१४ ) च॰- दिथरादीत्रीख्यके विदारियःधादिपञ्चमूल्म ( चि॰ १६१२ ) - दिथरादिवर्गस्वेति अस्पपञ्चमूल्स्य ( चि॰ २६।२३ ) - दिथरादियास्वेति अस्पव्यस्ति ( चि॰ २६।१४ )

न्द्रश्व व्यक्त शाहपत्रीहण्डम् ( चि राश्व )

-स्थिराहिमः-स्थिराहिः झालपव्याहितछमूलम् ( विव १६१३४ : १६११६० )

-स्थिरादिवर्गः शाळपण्वादि रञ्चसूली (चि० १६।१३) -स्थिरादिभिः शालपण्यदिभिः पञ्चसूलेः (चि॰ १६।१५)

-स्थितादकानां शालपण्योदिपञ्चमूलानाम् ( चि॰ २६१७४ )

-दिश्वरादिवर्गस्य-स्थिरादीरवादि । शालपण्येविपञ्च-मुलस्य ( सि॰ ३।३६ )

-हिंशाहीतां स्वत्पव्यसूलाताम् ( सि॰ ८१४० ) -हिंशाहितब्रसूलाति बुह्रव्यस्तलात्तानि ( सि॰ १९१९ १९११ )

-हिंगरीदि हिंगरीदिवस्तिः ( १२११८१३ )

कित्रहरीक । : प्रहे गिर कितिज्ञीस्टेरवाहिस्तिक्त कालहराक . १ वितहराक : इति पा० ।

( 2513 ;001818 0E1 ) :55185E1-

( 28612 •BI ) :2210222-

( HEPIS OF ; FEIS OF ) : FFIF- ofp

**छिउ**ष्टममि

( Filby 055155 ;2513

च॰—सीमछत्ता ( वि॰ ८११२९ ) ग०—सीमछत्ता ( वि॰ ८११२९ ) यो०—सीमछत्ता ( वि॰ ८११२९ )

### H&Raile B

### Гертрурны

च०-जातिकलिका जातिकोषो वा ( वि० ८१११५ ) - जाखाः सौमनसाविन्या-जाती सौमनस्यायिती, अन्वे पूथिकां वदन्ति ( क० ४।१६ ) मालस्याः ( के० ४।१६ ) मालस्याः ( के० ४।१६ ) वो०-जातिकलिका ( बि० ८।१३५ )

(08)

(SESIS OFT) THE TEPHADDHAS -हसगदा हात लोक ख्याता (सू॰ ४१९) यो०-विपादी हसपदाकारपत्रा पीतपुष्पा जलमुकदेशजाता ग० - भुलकुड्डी (सू० ४१९; वि० ८१९३९) - स्वनामख्याता (चि॰ २९९२) (29195 아터) 13048 -(०६९१६९ ०न्) मामुखन मधुरसा (चि० २३१२३०) 12hH2 (アを引っの):12の中国一の版 - वेकडूतः, बुइछि इति लोके (क० ११२२) (かを別ろの町): 「南京市市 - の下 (digancan: - स्वर्णसीरी स्वर्णवर्णनियसिव्सविश्ववः (वि॰ १९६६) यो० – स्वर्णक्षीरिणे स्वर्णक्षीरा स्वनामख्याता (सू॰ ४१४) - स्वर्णक्षीरी स्वनामख्याता (क॰ ७१६) - स्वयक्षीरी स्वयवियानियासवृक्षविश्वयः (वि० १६/६६) ( 36 81 8 3 18 2 5 ) - स्वर्णक्षीरी पटुपणी, ब्राह्मीशाकविशेष इति केवित् (NR 0H) ग० – स्वर्णक्षीरिणी स्वर्णवर्णनियसि श्रीरिणे स्वनामख्याता IOIL DIS, IDEKS \$40, (NA 0H) IF KB ( 10) 11 ( 10) - 0F (teo 19162 0E1) की न स्थूलवत्या (पत्रा) यवतित्का, केकुष्ठमिति ह लोक Haught-Haught - श्रुकीशम्बी (चि० ११ विपः १८ वि९) - स्वयगुंसा आत्मगुंसा शूकांशम्बो (चिं० ९/४३) - स्वत्रगेषाम्यस्त आप्मगेषामयामार्म (चि॰ २।३।१५) यो०-स्वयगुंसा शुक्रांशम्बो (चि० ११ ५८; १८ ५७) (१६१२१ ०६१) किमार्ग्रकार - श्रुकार्ग्र - स्वयंग्रीसात्मग्रीसा (चि० ९ 183; १८ १८७) (288138 OEL) ग० - स्वयगुंसा शुकांशम्बी (चिं ११ लि) 40 - Slepistral (140 85136) यो० — स्थिएदिपश्च मूलेन शालपण्यादिपश्च मूलेन, तच्च हस्वपश्च मूलम् IRUPPA

(2) (2) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) (140 ) ( (४४१) २ विनिश इति ख्यातः (वि० ८१९४४) () 21 () : [] - 이 [] - 이 [] (기신1 · 18 · 18 · 18 · 18 · 1 (१११) २०११ : (वि० ८११४४) (१४१ भर ०म् ) :म्रिहाइमीती - ०ग (2からにを の時1):路路時間下 - のを :12:07 10-14-24: (100 51828) : up pr unt यो०-तदाख्यः सुगान्धशाकभेदः (चि० १२९६) (ग्लाहर वही) मुकाारहड़मी (स्वर २३७७) (24122 0E1): 55h1 18h -(३३१९१ ० मी) कील तीइ क्वेगी सक्ष – भा 1400 (h) hat ( 633163:323-023163 0月:02/26 31680- 528:531680) यो०-सहा महावृक्षः (सू० ११११४) (०८१ मेरे भेहा (से० ४४ १८०) नामकवृक्षा-स्वेषामिदम्...... (सू० ११११४) ग० - खुह्यकाश्मन्तकाः सुधावृक्षाकन्दाव्यवृक्षपाषाणभेदि-मिक-स्नि ( ) 회 2 3 이 는 ] ) - श्रीणयक स्थीणयक ग्रीन्थपर्यम्। सकारलापश्च कृश्णाह -(erafie off) Huppente -otto (४४१६९ ०ही) मिण्गम्दीए हिलिइन -() 정 ( ) 정 ( ) 정 ( ) - थौगेयकं ग्रन्थिपण, छान्दसत्वात् सकारलीपः (थ३९१६ ०मी) मुन्हणिष्ट्रीर मिलिस्ति – ०१ (हंडा? कि (कि १२३) प्रत्यज्यापाकोपाद्या विश्वति पूरयन्ति, अपाकीपाही hubblaite

- המוקרא: אומאיאולא: אומאיאי באמאאין -

जे० - कलायः (चि० २३१२२६) - हरितपण्यी: शारदं फलम् (सू॰ १८३) 1401033-:1033 (89139 ; 5 사외의 아타) \$ 513-513-(थंडा ३ वर्षे ३ वरिड हरिडा दाव्हरिडा च (मेंब॰ ६१३७) — उथे हरिड – मेंड केंट – केंग्रे केंट – (४४३९ मू) ान्सीक्रीइस्ट्रायना (मू २६४४) (20) विधित दारहादा च (सू० २३१९; चि० ७१०८) (भ्राह ०म्र) मुम्हारगेंड र्राइ ह -(४११६ ०म) म गिरीहन हरित दरित दरित में स्ट -(थर्रा होरि वर्ष (सू० ३१३, ८; चि० १९४७) - होरे (MS OF) म राग्रेडमा राग्रेड-ई श्रीड- ०मि (हम्राथ व्ही : म्राइ व्ही) सीह इ-सीह -(१४/६) मिह्राझेमें २५ तीड़ केंट कालप्रधारगेड़ मनेन्न्नही तीड़ श्रीड-श्रीड केंट — (हाइ भूम) मम्हास्रोइ स्रोइ – ( भर मु ) ई इंग्रेड रंगेड़ – ० ग 12113 10 - 2억지적-국귀 ( 2110 ८ 19) ाम हीडे ' हमित्रहेड ह व्यहेल ' इति पा० (११२ गाए) ग्राम्तार्भ हारशब्दस्यानेकाथत्वातुः हारशब्दन श्र्वतस्येव' ग्रहणु, व० - हरिवन्दनशब्दन श्वेतचन्दन विवक्षित, FILDENS (8)15 (편) :)115)40-014 प्रधान गाहाम (से॰ ३१४४) च करवोरः, तस्य त्वग् ग्राह्या, मध्य च EdH1(4): - हवुषा स्वनामख्याता (चि॰ १४७२) - हवेबा हवेबमज्सम् (वि० १३१९०५) (201 0戸) IDIPE यो० - हवुषा मार्विवन्तवत् दोधकृष्णवर्णत्रयभेदः। हवुषभल हति - हवुषा आउन इति लोके (चि २६ ६१) - हवेबा आवव दीय ख्यायम् (वि० १३१९३३) - हवुष आवन इति ख्यातम् (चि॰ १३।१२५) (१४४१ :१४,१४२ विं (चिं ५७१,७४;१४७२) — ग० - हवुषामिति स्वनामख्याताम् (सू० २३१२०) Inpa

व० - हर्णका रेणुका (सू० ५१२०)

यो०-शारदा हस्तिपणी हस्तिपण्याः शरत्कालभव फल इत्यर्थः (約2 011):22世-(2219 (形):551年 ग० - होस्तपण्याश्च शारद फलम, न त्वन्यकालजम्। हस्तपणी (5218 . P) הואלאש אוולכואוא (ץ. 212) קס - אונכן: אינאונא אונשיוטאא אינא אונאי אינא אוני: און ביי אינא אוניי אוניי אוניי אוניי אוניי אוניי אוניי אוניי 11-10161419 वी०-ब्हल्ला गोडुम्बा, नागदन्तात्वक (सू० १७७) ग० - नगदन्तीत ख्याता होस्वदन्तवन्तुला (मू० १७७) ग० - नगदन्तात ख्याता हास्तदन्तवर्म्त्या (सू० १७७) (四) (近) (地) - שנינטעו וופיפוו אוולעון אחמש בעקש ('E) 11-21419 - बर्युलकलायः मरर इति खातः (चि० १९९०) ( भन्न वर्तुलकलायः (मि० ४९) - वर्तुलकलायः मरर इति ख्यातः (मू० १७।२८) यो० - हर्ग्युका रंगुकाम् (सू २१४; ५१२०; म्व० ३१२६७) - हर्णवश्वातिवर्तुलक्तायाः (चि॰ २५ हर्?) - हर्यावी वर्तुलकलायाः (चि॰ २१८०) (१६११७ ०मी) :कण्डि तिक ७११३२) (he >17 ob) 140/ -वर्तुलकलायायश्वा न तु त्रिटकलायः (सू॰ १७१२८) ד א ו: דוא ד ד ד אואאא של אמואא ש ש - वर्षेलकलायः (मिठ४५; मि० १९५० २३।२२६) - हर्एपुका रणुकेति ख्याता (सू० ५।२०) - हर्युः - हर्युका र्युकः (सू० ३४) ग० - हर्गुका स्वनामख्याया रणुकामिति (सू० २४) - हरणुबहलकलायः (मि० ४५) (क.) - हरणवः वर्तुलकलायः (नि० ४९ चि० २१ ८०) - वर्तुलकलायः (सू २७१२८)

(2713 of)

(78)

### ( 99 )

### हस्तिपिप्पली

यो०-गजपिप्पली (वि० ८।१४२)

— हस्तिपिप्पलि: गजपिप्पली। ह्रस्वश्छान्दस: (चि॰ १३।१०८)

- चविका (चि० १३।१४८, १५८; १४।१०४)

– पिप्पली हस्तिपिप्पली च पिप्पलीद्वयम् (चि॰ १४७२)
 हस्तिश्यामाकः

च० — श्यामाकभेद एव (सू० २७११७)

ग० - वृहच्छ्यामघसवीजम् (सू० २७११७)

यो०- श्यामिका (सू० २७१९७)

#### हायनकः

च०—इह च द्रव्यनामानि नानादेशप्रसिद्धानि, तेन नामज्ञाने सामर्थ्यं तथाभूतं नास्त्येवान्येषामपि टीकाकृतां, तेन देशान्तरिभ्यो नाम प्रायशो ज्ञेयं, यत्तु प्रचरति गौडे तल्लेखिष्यामोऽन्यदेशप्रसिद्धं च किंचित् (सू० २७।१२)

- हायनकादयो धान्यविशेषाः (नि० ४५)

- हायनको धान्यविशेष: (नि॰ ४।५)

ग० — हायनकादीनां देशविशेषे स्वनाम्ना ख्यातप्रसिद्धानाम् (नि० ४५)

यो०—यवकहायनपांशुबाष्पनषधयः। आदिशब्देन यवपत्रिकादयः शालिविशेषा: गृह्यन्ते। ते च शालयः शालिविशेषा:

(सू॰ २७११२)

#### हारिद्र:

यो०—कुप्रसव: शाकविशेष: सार्पच्छत्रानुकारी पीताभास: इति केचित् (सू० २६४४)

#### हिंस्रा

ग० -- कालियाकड़ (चि० ३।२६७)

यो०—जरामांसी (चि० ३।२६७)

# हिङ्गु

ग० — हिङ्गुनिर्यासः (सू० २।२९; २७।२९९; चि० १०।३७) यो०—हिङ्गुनिर्यास: (सू० २।२९; ४)६; चि० १०।३७)

# हिङ्गुपर्णी-हिङ्गुशिवाटिका

च०— हिङ्गुपर्णी वंशपत्रिका, अन्ये तु, 'हिङ्गुपर्णी' इति ख्यातामाहु: (चि० ९८७)

- हिङ्गपर्णी वंशपत्रिका (चि॰ ९५७)

— हिङ्गशिवाटिका वंशपत्रिका (चि० १०।३५)

ग० — ''हिङ्गपर्णी वेणुपत्री नाड़ी हिङ्गशिराटिका।'' इति पर्यायाः। वेणुपाती-वृक्षे। देशभेदे वांशपातीति (चि० 840) - हिङ्गुशिराटिका हिङ्गुपत्री, न तु हिङ्गुनो भागद्वयम् (चি০ १০।३७) — हिङ्गुशिराटिका हिङ्गुपत्री। हिङ्गुपत्री वेणुपत्री नाड़ी हिङ्ग्शिराटिकेति पर्यायाः। लोके वेणुपातनामवनजविशेषाः (चि० १५।१०९) यो०-हिङ्गपर्ण्या वेणुपत्र्या (चि० ९१५७) -- हिङ्गुशिराटिकां वंशपत्रीम् (चि० १०।३७; १५।१०९) हेम जे० — नागकेशरम् (चि० २४।१५९, २५।११६) च० — नाकगेशरम् (सू० ३।२९; चि० २१.७४; २७।३८) ग० — नागकेशरम् (सू० ३१२९; चि० १२६५; २५१११६, ११७; २७१३८) — नागकेशरपुष्पम् (चि॰ २१७४) यो०—नागकेशरम् (सू० ३।२९) - नागकेसर (चि० १२।३६ (पा०), ६५) हेमक्षीरी-हेमदुग्धा. जे० — हेमक्षीरी कङ्कष्ठ: (चि० २५।५३) च० - हेमक्षीरी कङ्कष्ठम् (चि० २५ ५३) - हेमदुग्धा स्वर्णक्षीरी (क॰ १२।२३) ग० — हेमक्षीरी स्वर्णक्षीरी (चि० २५।५३) — हेमदुग्धं यज्ञोडुम्बरम् (क० १२।२३) हैमवती च० - वचा (सू० १ 199; क० ४।१६) - श्वेतवचा (सू० ४।३) ग० — श्वेतवचा (सू० १७७; ४।३; क० ७।५१) — श्वेतवचा, वचा तदितरो वचा (क० ७१९६) यो०—श्वेतवचा (सू० १७७; ४।३) हीबेरम् ग० – बालकम् (सू० ५।२१; वि० ८।१३५) — ह्रीवेरं बालकम् तस्य मूलानि (चि० ४७५) यो०—ह्मवेरंबालकम् (सू० २।२१;४।२९,४१,५।२१,६४आदि)

- बालकम् (वि० ८।१३५; १९५२)

— हीवेरं-हीबेरं बालकम् (चि॰ १९१२०)

| INDEX |
|-------|
|-------|

| 166<br>172<br>82<br>126<br>127<br>193<br>105<br>140<br>124<br>121<br>166<br>123<br>9<br>91 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 82<br>126<br>127<br>193<br>105<br>140<br>124<br>121<br>166<br>123<br>9                     |
| 126<br>127<br>193<br>105<br>140<br>124<br>121<br>166<br>123<br>9                           |
| 127<br>193<br>105<br>140<br>124<br>121<br>166<br>123<br>9                                  |
| 193<br>105<br>140<br>124<br>121<br>166<br>123<br>9                                         |
| 105<br>140<br>124<br>121<br>166<br>123<br>9                                                |
| 140<br>124<br>121<br>166<br>123<br>9                                                       |
| 124<br>121<br>166<br>123<br>9                                                              |
| 121<br>166<br>123<br>9                                                                     |
| 166<br>123<br>9                                                                            |
| 123<br>9                                                                                   |
| 9                                                                                          |
|                                                                                            |
| 91                                                                                         |
|                                                                                            |
|                                                                                            |
| 79                                                                                         |
|                                                                                            |
| 121                                                                                        |
| 275                                                                                        |
| 124                                                                                        |
| 67                                                                                         |
| 204                                                                                        |
| 204                                                                                        |
| 190                                                                                        |
| 203                                                                                        |
| 203                                                                                        |
| 1.50                                                                                       |
| 78                                                                                         |
| 265                                                                                        |
|                                                                                            |
| 159                                                                                        |
| -                                                                                          |
| 81,84                                                                                      |
|                                                                                            |

| 102                 |      | CARAKA-SAMHITĂ     |      |                     | -    |
|---------------------|------|--------------------|------|---------------------|------|
| Pācana and dīpana   | 213  | S                  |      | Trivrt              | 237  |
| Pakvāśaya           | 87   | Sadīpana           | 132  | Tṛṣṇā               | 187  |
| Pañcakarma          | 254  | Samakriya          | 117  | Types of Vājīkaraņa | 48   |
| Pāņduroga           | 165  | Samsarga           | 99   | U                   |      |
| Pārada              | 125  | Samskāra           | 195  | Udara               | 149  |
| Parikartikā         | . 89 | Sannipāta          | 99   | Upadhāna            | 192  |
| Patrabhanga         | 131  | Santata            | 67   | Ūrdhvabhāga         | 229  |
| Piles               | 152  | Satata             | 68   | Ūrustambha          | 208  |
| Pippali-vardhamāna  | 19   | Sārodaka           | 119  | Uttaratantra        | 282  |
| Pittāśaya           | 87   | Serpents           | 192  | V                   |      |
| Pradara             | 221  | Siddhi             | 249  | Vaikrta             | 63   |
| Prāgbhakta          | 114  | Surgical operation | 200  | Vājīkaraņa          | 31   |
| Prākrta             | 63   | Svarabheda         | 207  | Vātarakta           | 216  |
| Pramathyā           | 176  | Śamanīya           | 85   | Vātātapika          | 9    |
| Prameha             | 117  | Śilājatu           | 23   | Vātavyādhi          | 210  |
| Prapāka             | 157  | Śirobasti          | 270  | Vatsaka             | 235  |
| Prasannā            | 202  | Śirovirecana       | -253 | Vikāsi              | 196  |
| Pratiśyāya          | 204  | Śītakaṣāya         | 91   | Virecana            | 243  |
| Preparation of ghee | 95   | Śosa               | 128  | Virya-prabhāva      | 230  |
| Preparation of milk | 96   | Śotha              | 143  | Visa                | 190  |
| Preventive          | 49   | Śrngāta            | 205  | Vișamajvara         | 69   |
| Promotive drugs     | 6    | Śukra              | 46   | Vișamakriya         | 117  |
| Promotive therapy   | 49   | Śunțhī             | 82   | Visarpa             | 1.82 |
| Psychosomatic       | 176  | Surā               | 195  | Visarpa and kustha  | 182  |
| Pūrvarūpa           | 141  | Śvāsa              | 168  |                     | 191  |
| R                   |      | Т                  |      | Vraņa               | 200  |
| Rājayaksmā          | 128  | Tācchīlya          | 282  | Vyavāyī             | 195  |
| Raktapitta          | 102  | Tantrayuktis       | 275  | Vyākhyā             | 282  |
| Raktagulma          | 113  | Tejas              | 94   | Vyamlatā            | 113  |
| Rasa                | 125  | Tertian fever      | 70   | Yavāgū              | 89   |
| Rasasāmatā          | 79   | Therapy            | 49   | Yogavāha            | 61   |
| Rasāyana            | 7    | Treatment          | 4    | Yonivyāpat          | 219  |
| Rūpa                | 141  | Trimarma           | 203  | C                   | 2.24 |